

ذکاء الذهان بباب جلاء الذهان

# ہزار تھاری دس ہماری



مصنف عبد الكريم مشتاق

رحمت الله بک ای جنسی ناشر ان و تاجر ان کتب سنبی بازار کھارہ کلچرل

یہ کتاب

اپنے بچوں کے لیے scan کی بیرون، ملک مقیم ہیں  
مومنین بھی اس سے استفادہ حاصل کرسکتے ہیں۔



منجانب۔

سبیل سکینہ

یونٹ نمبر ۸ لطیف آباد حیدر آباد پاکستان



۷۸۶

۹۲-۱۱۰

یا صاحب الْوَمَانِ اور کشمیر



# لپک یا حسین

نذر عباس  
خصوصی تعاون: رضوان رضوان

## اسلامی کتب (اردو) DVD

ڈیجیٹل اسلامی لائبریری -

SABIL-E-SAKINA  
Unit#8,  
Latifabad Hyderabad  
Sindh, Pakistan.  
[www.sabeelesakina.page.tl](http://www.sabeelesakina.page.tl)  
[sabeelesakina@gmail.com](mailto:sabeelesakina@gmail.com)

Contact : [jabir.abbas@yahoo.com](mailto:jabir.abbas@yahoo.com)

<http://fb.com/ranajabirabbas>

NOT FOR COMMERCIAL USE

360

ذکار الازهارات بجواب جملات الازهارات

# ہزار تھماری دل ہماری

مصنف

عبدالکریم مشتاق اقبال

شائع چڑھا:-

رحمۃ اللہ علیک ای چنی (ناشر ان و تاجر ان کتب)  
بمبئی بازار نزد خوجہ سجد و بڑا امام یاڑہ، کھارادر، کراچی،

## جملہ حقوق ترجمہ و طباعت محفوظ ہیں

|             |                             |
|-------------|-----------------------------|
| نام کتاب    | فکر الاذیان                 |
| بھروسہ کتاب | جلد الاذیان                 |
| المعرف      | ہزار تھاری دس تھاری         |
| مصنف        | عبدالکریم مشاق              |
| طابع        | اکبر ان حسن                 |
| تعاون کتابت | دارالکتابت مسافر خانہ کراچی |
| پر نظر      | لیفیں اکیڈمی آفیٹ پر نظر    |
| اشاعت       | بابر دوم                    |
| سال طباعت   | ۱۹۸۲ء                       |
| تعداد اشاعت | ۵۰۰                         |
| قیمت        | صرف روپے                    |

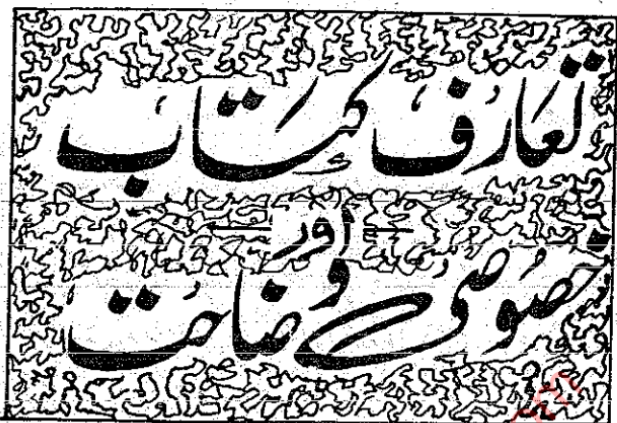
## شائع کردہ

# رحمت اللہ کتب حصہ

(ناشران و تاجران کتب)

بمبئی بازار نزد غوبہ مسجد و بڑا امام بارہ کھاڑا در. کراچی نمبر ۲

۶۸۹



کتاب ہذا ال منہج کے جناب مولوی روشنت محمد قریشی صاحب  
صدر تعلیم ال منہج پاکستان کی تحریر کردہ کتب جلال اذہان  
کے بحاب میں لکھی گئی ہے۔ ان کے دریافت کردہ ایک  
ہزار اعترافات کے مکمل و فرازیں تکن جوابات دینے کے بعد  
مددب شیعہ کا طرزے صرف وہ سوالات یوچے گئے ہیں۔

---

الد کو سوالوں کا تسلیم بخشے جواب  
دینے والے کو

---

درست لہجہ اردو پرہیز رہا

تقى الدعام يصدى شکر یہ پیش کیا جائیگا۔

# فہرست

| نمبر شمار | مضاہمین                                                                                                        | صفیہ نمبر |
|-----------|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----------|
| ۱         | ہدیہ عقیدت                                                                                                     |           |
| ۲         | عشر من پیشکش                                                                                                   |           |
| ۳         | بحث مسئلہ امامت                                                                                                |           |
| ۴         | بحث آیت ولایت                                                                                                  |           |
| ۵         | بحث آیت تطہیر                                                                                                  |           |
| ۶         | بحث آیت مبالغہ                                                                                                 |           |
| ۷         | بحث آیت تبلیغ یا ایحا الرسول (بلغ) ما انزل آیا ک                                                               |           |
| ۸         | بحث حقایقیت خلاف ارشدین رضی اللہ عنہم اجمعین                                                                   |           |
| ۹         | چونکہ خلافت کا مراد تحقیق ایمان اور اعمال صالح پر ہے ،<br>اسلئے ذیل میں اعتراضات کا رُخ ان مباحثت کی طرف ہو گا |           |
| ۱۰        | بحث در تردید نفاق صحابہ کرام رضی اللہ عنہم                                                                     |           |
| ۱۱        | نبوی وفات کے بعد کے متعلق ایمان صحابہ کرام کے متعلق بحث                                                        |           |
| ۱۲        | صلی اللہ علی ابیر رضی اللہ تعالیٰ عنہ کی فضیلت و افضیلت اور ایمان<br>میں بحث                                   |           |
| ۱۳        | مسئلہ فدک کے متعلق بحث                                                                                         |           |
| ۱۴        | عظمت حضرت فاروق عظیم کے تسلیم کرنے کے سلسلے میں                                                                |           |
| ۱۵        | چند سوالات                                                                                                     |           |
| ۱۶        | مسکن قرطاس                                                                                                     |           |
| ۱۷        | فضلت فاروق عظیم کے سلسلے میں سیدہ ام کلنوم بنت سیدنا علی<br>کے نکاح کی تحقیق                                   |           |
| ۱۸        |                                                                                                                |           |

| صفحہ | مصنفوں میں                                                       | نمبر شار |
|------|------------------------------------------------------------------|----------|
| ۴۰۶  | کیا فاروق اعظم نے سیدہ فاطمہ کا مگر جدایا تھا؟                   | ۱۷       |
| ۴۲۵  | تزادی میں جماعت کی تحقیق                                         | ۱۸       |
| ۴۳۵  | سیدہ منورہ کے متعلق سیدنا عمر پر حرمت کا الزام                   | ۱۹       |
| ۴۵۵  | فاروقی فتوحات                                                    | ۲۰       |
| ۴۵۹  | مکلا باقر مجلسی کے وہ مطاعن جو اس نے فاروق اعظم کی               | ۲۱       |
| ۴۶۸  | شیفت حق الیقین میں پیش کئے ہیں۔                                  | ۲۲       |
| ۴۶۹  | کیا عمر فاروق نے وفات رسالت مکاب صلی اللہ علیہ وسلم کا انداز کیا | ۲۳       |
| ۵۰۶  | فضائل سیدنا عنان رضی اللہ تعالیٰ عنہ کے متعلق بحث                | ۲۴       |
| ۵۱۲  | مروان کو کیوں بلایا؟                                             | ۲۵       |
| ۵۲۶  | فضائل سیدنا معاویہ                                               | ۲۶       |
| ۵۲۷  | عقیدۃ تحریر قرآن پر نظر ثانی کرنے کی دعوت                        | ۲۷       |
| ۵۲۸  | عقیدۃ توحید نیز عظمت رسالت اور مقام عترت اور                     | ۲۸       |
| ۵۲۹  | عقیدۃ رجعت پر نظر ثانی کرنے کی دعوت                              | ۲۹       |
| ۵۳۰  | بحث صبر و رذ فشرع                                                | ۳۰       |
| ۵۳۱  | دہن پڑا رود پے کے دس سوالات                                      | ۳۱       |

جوابات ایڈٹریشن ۱

بِسْمِ اللّٰهِ الرَّحْمٰنِ الرَّحِيْمِ

## پاہیہ عقیدت

مجیب گنہ کار عبد الکریم مشتاق اپنی یہ حقیقت کاوش بارگاہ رسالت مائے فخر موجودات سید کونین، مالک تقلین، امام الانبیاء والمرسلین حضرت محمد صلی اللہ علیہ وسلم محبوب احمد مجتبی اصلی اللہ علیہ وسلم میں عید میلاد النبی کی تقریب سعید پر نذر رانہ پیش کرتا ہے۔

نیز یہی پاہیہ عقیدت سرکار امام جعفر بن محمد الصادق علیہ السلام کی خدمت اقدس میں حاضر کرتا ہوں کہ امر و زینت سعید کا ربیع الاول کو ان سرکار کا یوم ولادت بھی ہنایا جاتا ہے۔

اگرفا کار کا یہ ادنیٰ تحفہ صادقین کے بارگاہ میں قبول ہو جائے تو اسے سے بڑھ کر کوئی عز و شرف نہیں ہے۔

اللّٰهُمَّ صَلِّ عَلٰى مُحَمَّدٍ وَآلِ مُحَمَّدٍ عَلَيْهِمُ السَّلَامُ  
فَقَسِّيرَ آلِ عَصَمٍ

عبدالکریم مشتاق

بِسْمِ اللَّهِ الرَّحْمَنِ الرَّحِيمِ

## غرض پیش کش

حمد لله اور درود سلام کے بعد گذاش ہے کہ جب کسی قوم کے مخالفین اس کے افراد کو ناقول پاتے ہیں تو ایسے سنبھرے موقعم کو ماحفظ سے نہیں جانستہ اور غلبہ پانی کے لئے کوئی دفعتہ فروگذاشت نہیں کرتے۔ مجھے یہ اقرار کرتے ہوئے مذمت بھی محسوس ہو رہی ہے اور افسوس بھی کہ میری قوم خراب خرگوش میں جو ہے اور دشمن چوکس و چوبند ہے کہ ہر عمت سے بھر پور وار کرتا چلا جا رہا ہے لیکن ملت کی دلی ایکھی دُور ہے اور شدت جارحیت کے زلزلہ انگن حملے بھی اس قوم کے سہلت سپنے نہیں توڑ سکے۔ گذشتہ چند سالوں سے مسلسل ہمارے خلاف زبرانشانی ہو رہی ہے۔ اور قوم پر طاری نہیں کے باعث معاذین خوب فنازدہ اٹھا رہے ہیں۔ قوم نے تقریری محاڑ کی طرف توجہ دیئے پر اکتفا کر دیا ہے لیکن تحریری سرحدیں خالی دلکھ کر دشمن کے لشکر عقول در عزول پیش قدی کر رہے ہیں۔ یہم جیسے چند نابغتہ کار ریخترز کے سپاہی اس بارڈر کی دلکھ بھال کر رہے ہیں اور غیبی امداد کے توکل پر پُر اعتماد ہیں کہ دشمن ہماری موجودگی میں ایک اپنے بھی آگے نہ بڑھ سکے گا لیکن یہ امر مسترد ہے کہ سپاہی جلدی تھک جایا کرتے ہیں اور اگر لکھ وک جائے تو دل برداشتہ ہو جاتے ہیں لہذا قوموں کی ایسی عقلت یتینا ان کے تشریک کا سبب بن جایا کری ہے۔ اس کتاب کی غرض پیش کش نہ بھی کسی کے جذبات کو کھیس پہنچانا ہے اور نہ بھی کسی فریق مخالف پر تعمیر کرنا مقصد ہے بلکہ اس کا سبب تالیف دفاع عضن ہے۔ میری قوم کی خاموشی و مصلحتی سکوت کو مکروہی مجھتے ہوئے ایک مولوی صاحب جن کا اسم شریعت جناب دوست محمد قریشی صاحب ہے نے

ایک رسالہ موسودہ جلاء الافہام تحریر کیا اور میرے مسلک پر تلاعتر اضافات کئے ہم نے حسب لیا قت اس رسالہ کا جواب ذکار الافہام جواب جلاء الافہام المعروف تو سنار کی ایک ولار کی صورت میں پیش کیا اور شوک مقابله میں صرف ایک سوال دریافت کیا۔ جس کا جواب شادم تحریر کوئی صاحب نہیں دے سکے۔ ان ہی علامہ اپل سنتہ جناب دوست محمد قریشی صاحب نے اب ہم سے مزید ایک بزرگ سوالات دریافت کئے ہیں اور اس اعتراضات نامہ کو جلاء الادیان نامی کتاب میں شائع کیا ہے۔ یہ کتاب حافظ خیر محمد، نور محمد شا جران کتب ہما۔ فی شاہ عالم۔ لاہور نے چھپوانی ہے۔ حضرت العلامہ اپل سنتہ مولانا دوست محمد قریشی صاحب صدر تنظیم اپل سنت پاکستان نے دعویٰ کیا ہے کہ ان اعتراضات کے مجموعہ کام طالعہ طلباء اور علماء کے علمی ذوق کو اور حرق ترقی پر پہنچائے گا۔ لہذا یہ نہ طالب علم نے بھی ان کام طالعہ بغور کیا لہذا شوق بوا کہ پیسا شدہ علمی ذوق کی ترقی کی جھلکیاں پیشِ خدمت کر دوں تاکہ قارئین بوقت ضرورت ان سے فائدہ اٹھاسکیں۔

تحقیق و تفہیم کی خاطر میں نے ان بزرگ سوالات کا جواب دیتے کے بعد صرف دش سوالات دریافت کرنے کی جڑات کی ہے۔ اگر کوئی بھی غیر شیعہ صاحب ان سوالوں کا صحیح و تسلی مجیش جواب دیں گے تو ان کی خدمت میں اعلان کروہ الفعام مبلغ دس بزرگ روپیہ پیش کیا جائے گا۔

چونکہ کتاب جو ابا تحریر کی جا رہی ہے لہذا قارئین سے گزارش ہے کہ اگر وہ بعض مقامات پر تحریر میں جذبات ایمانی کا غلی محسوس فرمائیں تو اس کو درگذر کر لیں کیونکہ بحث صفائی کے دوران ایسے مواقع کا پیدا ہو جانا ناگزیر امر ہے۔ البته میں کوشش کروں گا کہ طرزِ لکارش میں رواداری کا لحاظ قائم رکھوں اور کسی بھی فرد کی دل آزار کی کا سبب نہ پیدا ہونے دوں لیکن آزادانہ صفائی کو بنظر حقارت دیکھنا اور اپنے خلاف بربات کون گوار

خیال کرنا جھلہ کا شیوه ہوتا ہے۔ اور جواب جاہل ان ہمارے پاس خاموشی کے علاوہ کچھ نہیں ہے۔

اگر آپ حق و باطل میں امتیاز کرنا پسند کرتے ہیں تو انشا اللہ یہ کتاب افکار تحقیقات میں روشن ستارہ اور فی الحقيقة "ذکر الادمان" ثابت ہو گی۔

## العارض عبدالکریم مشتاق



## اطھار شکر

مجیب خاکسار اور ناشر ان کتاب ہذا عانی جناب خادم حسین صاحب جعفری حوالی گورنگ کا براستہ عبد الجکیم ضلع ملتان کے بے حد شکور ہیں کیا ہوں نے کتاب "جلہ، الادمان" مرحمت فرمائی اور ہمیں جوابات لکھنے کا موقع فراہم کیا۔

## بیت مسئلہ امامت

ما شاء اللہ و لا حول و لا قوّة الا باللہ العلی العظیم  
والصلوٰۃ والسلام علی ہمارے رسولہ الکرامہ ص و آللہ الرحیم، اہم الاعداد  
ہمیں استمداد علوی پیش کر کے جمیع اعترافات جلاء الاذہان کے اعتراف  
اوّل کی طرف متوجہ کرتا ہوں۔

اعتراف علی ہمارے فرمائیے امامت امارت اور خلافت میں  
مفہوم کے اعتبار سے کیا فرق ہے؟

جواب علی ہے: ہمارے نزدیک مسئلہ الفاظ کے مفہوم مندرجہ ذیل ہیں:-

امامت :- دین و دنیا میں پیشوائی کا نام ہے۔ جو دلائل و مشرائط

اجرا عنبروت و ارسال رسول کے ہیں وہی تصدیق امام کے بھی ہیں یعنی نبی  
شریعت کا اجرا کرتا ہے اور امام اس کی حفاظت و نگہداشت کرتا ہے۔

امارت :- کسی امر میں حکم چلانے کو امارت کہتے ہیں یعنی حاکم بننا شیز  
یہ لفظ ریاست و اسٹیٹ کے معنی میں بھی استعمال ہو سکتا ہے۔

خلافت :- ایک کام میں کسی جگہ ہونا، کسی کے بعد باقی رہنا یا کسی  
کے بعد آنا یعنی کسی کا جانشین بنایا ولی عہد ہونا، خلیفہ مقصر ہونا، خلافت  
کہللوانا ہے۔

اعتراف علی ۲ :- کیا امام بھی پیغمبر کی طرح منصوص ہوتا ہے یا  
امام کا انتخاب دینی اعتبار سے ممتاز اشخاص کرتے ہیں۔ اگر آئندہ کرام  
بانص قرآن منصوص ہوتے ہیں تو اس قسم کی آیت کی نشان دہی فرمائیے  
جس میں آئندہ کرام کی تعداد اور اشخاص کی تصریح ہو۔

جواب علی ہے: امام کا پیغمبر کی مانند منصوص و معصوم ہونا ضروری ہے۔ اور  
جس طرح امت نبی و رسول کو منتخب نہیں کر سکتی اسی طرح افراد امت کو یہ

اختیار حاصل نہیں ہے کہ اپنی صوابید کے مطابق کسی کو امام چنے۔ چونکہ آئمہ کرام منصوص ہوتے ہیں لہذا نفس قرآن ملاحظہ فرمائیے۔

سورہ مزمول آیت رہا میں ہے کہ "تحقیق ہم نے تمہاری طرف ایک رسول بھیجا۔ تم پر شاہد ہبیں طرح ہم نے فرعون کی جانب ایک رسول (حضرت موسیؑ) بھیجا تھا" محوہ آیت سے ثابت ہوتا ہے کہ جناب رسالت مامنؐ حضرت موسیؑ کے مقابل تھے۔ لہذا امت رسول گمیتوں کو بھی امت موسیؑ سے مانشت حاصل ہے۔ قرآن مجید سے معلوم ہوتا ہے کہ امت موسیؑ کے اماموں کا تقرر خود خدا نے کیا چنانچہ ارشاد ہے۔ "ہم نے موسیؑ کو کتاب عطا کی۔ پس آپؑ کو تو شک نہیں ہو سکتا اس میں اور ہم نے کتاب کو بنی اسرائیل کے لئے مہابت قرار دیا اور ان (بنی اسرائیل) میں ہمارے امر سے ہدایت دینے والے امام ہم نے ہی بنائے جبکہ انہوں نے صبر کیا اور وہ ہماری آیات پر لیقین رکھتے تھے۔" (سورہ سجده ۲۳:۲۲-۲۳)

اس سے معلوم ہوا کہ امت موسیؑ میں اگر کائناتر اللہ نے خود کیا تھا ان آئمہ بنی اسرائیل کی شان بھی معلوم ہو گئی کہ ان کے تمام احکام و ہدایات خدا کی مرضی کے مطابق اُسی کے امر سے ہوتے تھے یعنی ان سے غلطی و حکم خدا کی نافرمانی کیجی ہوئی نہیں سکتی تھی یعنی جس طرح تقریباً کا اعلان فرمایا اسی طرح عصالت کا انظہار بھی کر دیا گی۔ اللہ کی سنت تبدیل نہیں ہوتی لہذا اسلام کرنا پڑے گا کہ امت محمدیہ کے آئمہؑ کا تقرر بھی سنت اللہ کے مطابق منجانب خدا ہی ہونا چاہیے۔ بصورت دیگر امت آخری کی فوقيت برقرار نہ رہے گی۔ اب جبکہ آئمہ کا منصوص ہونا بالغ قرآن ثابت ہو گیا آئمہ کرام کی تعداد کی تصریح ملاحظہ فرمائیے۔

"او خداوند عالم نے بنی اسرائیل کا عہد و پیمان لیا اور ان میں بالا ذکر کی تصریح کے

لئے نقیبؓ مخفی ترانوں کی زبان لیئی عمل کا بڑا آئی جو قوم کے حقوق و منفات کی حفاظت کرے سے برداشت لوگوں کے تجویز سے واقع ہے۔

اد رخدانے (بنی اسرائیل سے) کہا کہ میں تمہارے ساتھ ہوں اگر تم نماز کو قائم رکھو اور نکواہ دیتے رہو۔ اور میرے مقرر کردہ رسولوں پر ایمان رکھو۔ اور خدا کو قرض حسنہ دو تو میں تمہارے گناہوں کو تم سے اتار دوں گا اور تم کو داخل کروں گا ان بیشتوں میں جن کے نیچے نہ رہیں ہوں گی۔ لپس جو اس عہد کے بعد منکر ہوا تو وہ راہ سے دور بچٹک گیا گے (صورۃ نامہہ علی)

اس آئیت میں خداوند تعالیٰ نے اس بات کا اعلان فرمایا ہے کہ قوم موسیٰ میں نسباً کی تعداد بارہ تھی۔ اس قوم سے ان کی پیروزی کا عہد دیا گیا ہے۔ تائید کی صورت میں جنت کا وفرہ کیا گیا ہے اور کفر و مخالفت پر بلاکت کا سیناام دیا ہے۔ حضرت جابر بن عبد اللہ النصاری رضی اللہ تعالیٰ عنہ نے فرمایا کہ بعد نزول آیتہ مجیدہ یا الیحا الذین اهنتوا اطیعوا اللہ و اطیعوا الرسول و اوْلی الامر ہنکر۔ یعنی اسے ہم نما االلہ کی اطاعت کرو، اس کے رسول کی اطاعت کرو اور اپنے اولی الامر کی۔ میں نے پیغمبر خدا سے پوچھا کہ میں نے اللہ اور اس کے رسول کو تو پسچاہی لیا۔ ان کی اطاعت و فرمانبرداری بھی کی لیکن حضور میں نے "اولی الامر" کو نہیں پہچانا۔ جس کی اطاعت کا حکم دیا جائے ہے حضور نے فرمایا وہ میرے جانتیں میں وہ میرے بعد تم پر حاکم و متصرف، ننگران و متنوی بنائے گئے ہیں۔ ان میں کا پہلا میرا بھائی "علی" ہے۔ اس کے بعد میرا بیٹا "حسن" اور اس کے بعد میرا فرزند "حسین" میں کے بعد اس ترتیب سے کہ اس کا بیٹا "علی بن حسین" (امام زین العابدین) پھر محمد بن علی (امام محمد باقر) اے جابر اجب تو میرے اس فرزند کو پائے تو میرا سلام پہچا دینا۔ پھر جعفر بن محمد (امام جعفر صادق) پھر موسیٰ بن جعفر (امام موسیٰ کاظم) پھر علی بن موسیٰ (امام علی رضا) پھر محمد بن علی نقی (امام محمد نقی) پھر علی بن محمد نقی (امام علی نقی) پھر حسن بن علی (امام حسن عسکری) پھر مودود بن حسن (امام آخر ازان) میرا یہ فرزند آخر زمانہ میں زمین کو عدل والنصاف سے اسی طرح پر کر دے گا،

جس طرح فلم دجور سے پڑھو جکی ہوگی۔ (نیایح المؤودۃ علامہ سلیمان قندوزی محدث شواہد النبوة ص ۱۹۵)

متفقہ بالارادیت سے اشخاص کی تصریح بالترتیب ہو جاتی ہے۔ لہذا امام کا معصوم و منصوص ہونا اور ائمہ کرام کی تعداد ۱۲ اور حقیقی ائمہ اثنا عشر کے نام قرآن و حدیث سے ثابت ہیں۔

اعتراض ۳: تغیر نوع البلاغہ ص ۷ ج کی اس عبارت کا کیا جواب ہے۔

انہ بالیعنی القوم الذین بالیعوا  
ابو بکر و عمر و عثمان علی ما یا یعوهم علیہ  
فلم لکن للشاهدن یختار وللناس  
ان میر داعمہ الشوریٰ للهدا جربین  
رو الانصار  
درالانتصار فان اجتماعوا على سرجل و  
سموہ اماما کان اللہ رضی۔

بلاشہ میری بیت ان لوگوں نے  
کی ہے جنہوں نے ابو بکر و عمر و  
عثمان کے لامتح پر کی تحری بالکل انہیں  
خراط طبیعت بن خراط پران سے بیعت  
ہوئی۔ پس موجود رہنے والے  
حضرت کو اختیار کا حق نہیں اور  
غائب کو رد کرنے کا بلاشبہ مشورہ  
مہاجرین والنسار کا حق ہے۔ پس  
اگر وہ کسی شخصیت پر متفق ہو کر اسے  
امام نامزد کریں تو اس میں اللہ کی  
رضیا ہوتی ہے۔

جبکہ امام عالی مقام نے واضح کر دیا ہے کہ مہاجرین والنسار کے  
مشورے سے ہی امامت کا العقاد ہوتا ہے۔

جواب ۳: یہ اعتراض قریشی صاحب نے "جلال الافہام" میں بھی  
کیا ہے اور ہم نے اس کا تفصیلی جواب اپنی کتاب ذکا الافہام جواب جلال الافہام  
(ستونار کی ایک نویں کی) میں اعتراض ۳ کے تحت لکھ دیا ہے۔ تاہم

۱۹

اسی کا اعادہ کیا جاتا ہے کہ دلیل ہمیشہ مسلمات خصم سے پیش کی جاتی ہے اس نے معاورہ کے خلاف حضرت امیر نے گذشتہ حکمِ متوں کے حالات کو دلیل بنا کر جنت قائم فرمائی۔ آپ نے معاورہ کو کہا کہ جس طرح تم لوگوں نے مختلف افراد کو امام بنا کر مہاجرین والیسار نے ان کی تائید کی اسی طرح مجھے بھی ان ہی لوگوں نے تسلیم کیا ہے نہ لہذا حسب دستور سابقہ اور اپنے عقیدہ کے مطابق تم بھی میری اطاعت فبول کر لو۔ یہ ایسی دلیل تھی جس سے انکار نہ ہو سکتا تھا۔ اور حضرت نے خالف ہی کے مسلمات سے استدلال کر کے ایسا موقن ثابت کیا۔ نہ کہ آپ نے اسول شوریٰ کو درست تسلیم فرمایا۔ بلکہ حضرت امیر نے معاورہ کے عقیدے کو بھی بیان کر دیا کہ اس نے اور دیگر لوگوں نے اجتماعی خلافت کو رضاۓ الہی سمجھ کر قبول کیا تھا۔

اعتراف کئے ہیں:- جب حیدر گلزار نے یہ تصریح کر دی ہے کہ امام کو منتخب کیا جاتا ہے تو فرمائیے آپ لوگ امامت مخصوصہ کا اعلان کیوں کرتے پھر تے میں ہیں؟

جواب ہے:- منزدرو بالا بات صرف عقیدہ معاورہ کے مطابق اس کے آپ ہی اسول پر جنت قائم کرنے ہے۔ حضرت امیر المؤمنین خلافت و امامت کو اپنا حق تھجھے رہے اور انہوں نے کبھی اجماع و شوریٰ و عزیزہ کو درست خیال نہ فرمایا۔ یہی وجہ ہے کہ جب آپ کی بیعت ہوئی تو آپ نے اپنے پہلے خطبہ میں فرمایا کہ "اللہ کا شکر ہے اس کے احسان پر کہ حق اپنی جگہ پر پڑھ آیا۔" بتائیے اگر اتحاد امام کا حق امت کو حاصل تھا تو پھر جناب امیر نے ایسا ارشاد کیوں فرمایا ہے لہذا اجنب حیدر گلزار نے یہ تصریح قطعاً نہیں فرمائی ہے کہ امام منتخب کیا جاتا ہے۔ مگر صرف امام جنت کی خاطر معاورہ کے خلاف اس کے مذیب کے مطابق دلیل بیان کی ہے۔ حالانکہ

ہم نے سوال ۲ کے جواب میں ازروے ترآن ثابت کر دیا ہے کہ امام کا تفسیر خداوند عظیم کرتا ہے۔ لہذا امامت مخصوص صدر کا اعلان ہم اس لئے کرتے چھرتے ہیں کہ یہ اعلان خدا کے تعالیٰ نے اپنی کتاب المبین میں کیا ہے۔ اعتراض رہ ہے، حضرت امام عالیٰ مقام نے یہ بھی فرمادیا ہے کہ منتخب خلیفے میں خدا تعالیٰ کی رضا ہوتی ہے۔ تو آپ ان خلفاء پر ناراضی کیوں میں ہیں؟

جواب رہ ہے۔ یہ اعتراض بھی "جلد الافہام" میں تھا۔ اور ہم نے اعتراض علیٰ کے دلیل میں اس کا جواب "ذکار الافہام" میں لکھ دیا ہے جس کا حاصل مطلب یہ ہے کہ حضرت علیٰ نے معادیر کے عقیدے کو بیان کیا ہے کہ اس نے اجماع خلافت کو رہا ہے ابھی بھکر قبول کر لیا تھا لہذا اب اسے کوئی اعتراض نہ ہوتا چاہیے۔ کہ لوگوں نے اجماعی طور پر حضرت کو خلیفہ مان لیا تو تم کیسے میری خلافت کے باعث ہوتے ہوئے رہتا ہے ابھی بھکر کر کیوں تسلیم نہیں کرتے؟ چونکہ معادیر اور اس کے ساتھیوں کا مذہب یہ تھا کہ جو کچھ ہوتا ہے اللہ کے حکم و رہنا سے ہوتا ہے۔ یہم عرض کر رکھتے ہیں کہ فریق مختلف کو اس بھی کے عتايد و مسلمات سے قابل کرفا یہ کبھی دلیل نہیں بھٹکھرا کرتا کہ دلیل پشیں کر کے قائل کرنے والا بذاتِ خود بھی اس مسئلہ سے الفاق رکھتا ہے۔ لہذا امام محسوم کا یہ ارشاد معادیر اور اس کے متبوعین کے لئے توجہت بھٹکاتا ہے لیکن "امام" کی ذات را ہے نہیں ہو سکتا۔ چونکہ اجماعی منتخب خلفاء مخصوص و محسوم نہیں نہیں لہذا ہم ان سے مبتہ نہیں رکھتے کیونکہ.....

اعتراض ۳:- اگر امامت ائمہ کرام کے لئے دربار خداوندی سے مخصوص ہوتی ہے تو یہ ایک صفت ہے جس طرح نبوت کسی نبی سے غصب نہیں کی جاسکتی۔ فرمائیے امامت کس طرح غصب ہو

سکتی ہے؟

**جواب ۶۔** کسی جھوٹے خدا کا خدا گی کا دعویٰ کرنا، کسی کاذب کا دعویٰ نبوت کر دینا عین مکن اور ثابت ہے۔ جس طرح ان دعووں سے خدا گی و نبوت غصب نہیں ہوتی اسی طرح جھوٹے امام کے دعوے سے امام حقیقی کی امامت غصب نہیں ہو سکتی۔ ہم یہ نہیں کہتے کہ کسی بھی شخص نے کسی امام منصوص کی امامت غصب کر لی بلکہ ہماری شکایت یہ ہے کہ لوگوں نے ایسے افراد کو امام سلیم کر لیا یا ایسے لوگ خود امام بن بیٹھے جو درحقیقت امام منصوص و منصوص نہ تھے۔

**اعتراض ۷۔** جب امامت غصب نہیں ہو سکتی تو فرمائیتے وہ کون ہی چیز تھی جسے (جو خلفاء رشیثہ نے ان سے غصب کر لی) ہے؟  
**جواب ۷۔** امامت عہدہ خداوندی ہے جسے چھیننا نہیں جاسکتا۔ امام عادل و برحق کی موجودگی میں حکومت کا حق اسی کو حاصل ہوتا ہے۔ لہذا چونکہ جناب امیر علیہ السلام منصوص و منصوص امام میں لہذا حکومت کا حق ان کو تھا لیکن صفات رشیثہ نے ان کا یہ حق غصب کر لیا اور حکومت پر فائز ہو گئی۔ لہذا اسے منصوبہ حکومت دینیوی قرار پایا۔

**اعتراض ۸۔** جب امامت منصوص ہوتی تو منصوب نہ ہوتی۔ تو خلفاء رشیثہ پر غصب کا الزام لگانا خلاف عقل و نقل نہیں۔  
**جواب ۸۔** بلاشبہ منصوص امامت ناقابل غصب ہے۔ خلفاء رشیثہ پر غصب کا الزام منصوص امام کے حقوق کو پامال کرنے کی بنا پر لگانا عقل و نقل سے پوری طرح ثابت ہے۔ اور یہ سارے اثبات کتساہست میں موجود ہیں۔

**اعتراض ۹۔** کیا منصوص خلیفہ بھی کسی غیر منصوص خلیفے کے لائق پر بیعت کر سکتا ہے؟  
**جواب ۹۔** نہیں۔

**اعتراض ۱۱:- اگر بیعت نہیں کر سکتا تو احتجاج طبری ص ۵۲**  
کی اس عبارت کا کیا جواب ہے۔

**شم قناؤل بیدابی بکربلا یعہ** - اس کے بعد حضرت علیؑ  
نے ابو جہر کا پاسخ پکڑا اور بیعت کی -

**جواب ۱۱:-** یہ سوال بھی جلا "الا افہام" میں پوچھا جا چکا ہے اور یہم  
نے اعتراض ۱۱ کے جواب میں "ذکار الا افہام" میں لکھا ہے کہ علمائے امامیہ  
نے مذکورہ روایت کو درست تسلیم نہیں کیا ہے۔ بحث میں مسلمات لائے جاتے  
ہیں نہ کہ مردوں اقوال۔ اگر اس قول کو صحیح مانا گیا ہوتا تو پھر شیعہ سنی اختلاف  
ہی ختم ہو جاتا۔

**اعتراض ۱۲:-** اگر انہوں نے بطور تقدیر بیعت کی تو فرمائیے کیا  
حضرت علیہ السلام نے اس طرح عمل کیا؟

**جواب ۱۲:-** اولاً تو حضرت امیر کا بیعت ذکر نامکمل طور پر ثابت ہے  
لیکن اگر بالفرض محال یہ مان لیا جائے کہ انہوں نے تشدد اور دباؤ کے تحت بیعت فتح  
کرنی یا کسی اور مصلحت کی بناء پر ایسا کر لیا تو بھی یہ عمل خلافِ مستحب رسولؐ  
نہیں ہوگا۔

**اعتراض ۱۳:-** اگر نہیں کیا تو کیا امام خلاف پیغمبر کو فی عمل  
کر سکتا ہے؟

**جواب ۱۳:-** امام پیغمبر کے خلاف کوئی عمل نہیں کرتا کیونکہ وہ  
محافظِ سنت پوتا ہے۔ لیکن مسؤول عمل قطعاً عمل رسولؐ کے خلاف نہیں ہے  
پسند کیونکہ کتب صحاح المحدث میں کافی احادیث ملتی ہیں جن سے ثابت  
ہوتا ہے کہ ظالم حاکموں کی اطاعت قبول کر لینے میں کوئی قباحت نہیں ہے  
مشلاً مسلم شریعت میں ہے کہ سلمہ جعفری نے رسول اللہ کی خدمت میں سوال  
لیا کہ یا حضرت کیا حکم ہے اپ کا اگر ایسا شخص حاکم بن سیجھ جو اپنے حقوق

تو ہم سے وصولی کرے لیکن ہمارے حقوق ہمیں نہ فے رہو تو رکاٹنات نے فرمایا کہ ان کی بات ستو، ان کی اطاعت کرو کیونکہ وہ اپنے فرائض کے جوابدہ ہیں اور تم اپنے فرائض کے۔ (صحیح مسلم جلد ۲ ص ۱۲) لیں سمجھی روایت کے مطابق اسلام بیعت کی صورت میں بھی غیر محب شیعہ عشوی و مسنبور رہتا ہے۔ حالانکہ حضرت علیؑ نے قطعاً بیعت نہیں کی ہے۔

اعتراف ص ۱۳: اگر حضرت علیؑ ترضیٰ نے تقبیہ پر عمل کرنے کا حق خلیفہ کے ہاتھ پر بیعت کر لی تو سیدنا حسینؑ نے اپنے باپ اور بھائی سیدنا حسنؑ کے خلاف کیوں کیا؟

جواب ص ۱۳: حضرت امیر المؤمنینؑ نے کسی ناقص خلیفہ کے ہاتھ پر بیعت نہیں کی ہے البتہ آپ نے اپنا حق تواریخ سے طلب نہیں فرمایا ہے۔ اسی طرح امام حسن علیہ السلام نے کسی بھی ناقص خلیفہ کی بیعت نہیں کی بلکہ مفادِ امتت کے پیش نظر حنفی شریعت عالم کے معاویہ کو حکومت کرنے کا موقعہ فراہم کیا تھا۔ اگر اس صحیح کو بیعت سمجھا جانتے تو جہالت ہو گئی کیونکہ صلح امام کے شریعت از خود ثابت کرتے ہیں کہ معاوی خلیفہ رحمت نہیں سمجھا۔ باقی رہ گئی بات امام حسین علیہ السلام کی کہ انہوں نے خاموشی اختیار کرنے کی بجائے جہاد کیوں فرماتی ہے معاوی بھی ہم آپ کے امام مسلم ہی سے حل کروادیتے ہیں کہ انہوں نے اپنے صحیح میں روایت نقلم کی ہے کہ مادی اس کی ام ا المؤمنین ام اسلیم رب من اللہ عنہما ہیں۔ کہ حضورؐ نے ارشاد فرمایا کہ عنقریب تم پر چندر فرماز و اسلط ہوں گے جوورا یعنی کار تکاب کریں گے۔ لوگوں نے دریافت کیا کہ ہم ان سے بر سر بکار ہوں۔ تو آپ نے ارشاد فرمایا جب تک وہ نماز ڈھتے رہیں بت تک نہیں۔

(صحیح مسلم بدر ۲ ص ۱۱)۔ پس چونکہ زیرِ میسون علامہ ناسق و فاجر تھامیت شرعیہ کو رواج دے رہا تھا۔ لہذا امامُ برحق کے لئے ضروری ہوا کہ اس کے خلاف بمعابق سنت رسولؐ جہاد فرمائیں۔ نیز پر کہ امام حسین علیہ السلام نے بھی

اتمام جنت کی خاطر کوئی دقیقہ فروگذاشت نہ فرمایا کہ جنگی حالات پیدا از ہوں مگر تاریخ  
گواہ ہے کہ بیزیدی انتظامیہ نے امن و امان کی تمام را ہم مسدود کر دیں اور امام  
عالیٰ تمام کے لئے جہاد کر بلکے سوا کوئی راستہ نہ چھوڑا۔ لہذا چونکہ امام حسین علیہ السلام  
کے معاملہ درپیش کی نوعیت ہی جدراً گائز ہے لہذا اس کا مقابل ان کے والوں کا می  
قدر اور برادر صدر سے نہیں کیا جاسکتا ہے۔

**اعتراض ۱۳۔** : نبیزان حضرات میں سے کون حق پر تھا؟

**جواب ۱۴۔** : تمام ائمہ رجحت الحق بحاش تھے۔

**اعتراض ۱۵۔** : امام کیوں منتخب کئے گئے۔ اس کی علت غافلی  
کیا ہے۔؟

**جواب ۱۵۔** : اس کا جواب خداوند کریم نے قرآن حکیم میں یوں دیا ہے  
”ان میں ہمارے امر سے ہدایت دیئے والے امام ہم نے ہی بنائے“ (سورہ سجدہ  
۲۳ آیہ) یعنی امام امر الہی سے ہدایت دیتا ہے۔ یہی اس کی علت غافلی ہے۔

**اعتراض ۱۶۔** : امام کیوں منتخب کئے گئے اس کی علت  
غافلی کیا ہے۔

**جواب ۱۶۔** : اس کا جواب خداوند کریم نے قرآن حکیم میں یوں دیا  
”اُن میں ہمارے امر سے ہدایت دیئے والے امام ہم نے ہی بنائے“ (سورہ  
سمدہ ۲۴ آیہ) یعنی امام امر الہی سے ہدایت دیتا ہے۔ یہی اس کی علت  
غافلی ہے۔

**اعتراض ۱۷۔** : اگر خدا تعالیٰ نے ان کو اس لئے منتخب فرمایا  
ہے کر لوگوں کے ایمان کا تحفظ فرماسکیں تو فرمائیے امام حسن عسکری  
سے لے کر آج تک جب کہ تمہارے مذہب کے مطابق امام مہدی غار  
میں غائب ہیں تو آپ لوگوں کی رہنمائی کون کر رہے ہے؟

**جواب ۱۷:-** امام نماز حضرت امام ہبہی علیہ السلام آج بھی منصب کے  
ہدایت پر جلوہ افروزیں اور مکمل رہنمائی پر دعیت میں فرماتے ہیں۔ واضح  
ہو کہ ہمارا عقیدہ نہیں ہے کہ وہ کسی غار میں چھپے بیٹھے ہیں بلکہ ہمارا ایمان ہے  
وہ بند ولست قدرت کے مطابق اپنے فرالقون منصبی خوش اسلوبی سے ادا فرما  
سے ہیں۔ مگر مشیت ایزدی ہے کہ ہماری ظاہریں نکالا ہوں کوئی تک رسائی نہیں  
ہوسکی۔ حالانکہ کتب مستند سے قومی خواہد کی روشنی میں یہ بات ثابت ہوتی ہے  
کہ بعض حضرات نے شرمن ملاقات و تیارات کی سعادت حاصل کی ہے۔

**اعتراف ۱۸:-** اگر اس وقت بحیثیت امام دنیا میں کوئی موجود  
نہیں تو اولاً کلمۃ الحق کی ذمہ داری کن پر عالم ہوتی ہے معصومین  
پر یا غیر معصومین پر۔ اگر معصومین پر عالم ہوتی ہے تو وہ غائب ہیں  
اور اگر غیر معصومین پر تو خلافاً پر اعتراف کیسا ہے؟

**جواب ۱۸:-** بفضل خدا ہمارے امام دنیا میں موجود ہیں کیونکہ حدیث  
رسول مقبول ہے کہ زمین کوئی بھی جنت خدا سے خالی نہ ہو گی لہذا اسلام ہدایت جاری ہے  
اور یہ منصب صرف معصوم کے لئے مخصوص ہے۔ جب طرح خداوند عالم غائب ہوتے  
ہوئے بھی نظام خداوندی چلاتا ہے اسی طرح اس کا مقرر کردہ ہادی مخصوص لوگوں  
کی نکالا ہوں سے پوشیدہ ہوتے ہوئے بھی اپنے فرالقون بجا لاتا ہے۔ ہدایت دینے کی  
ذمہ داری کسی غیر معصوم پر عالم نہیں کی جاسکتی۔ اس کی مکمل تشریع میں نے اپنی کتاب  
”صرف ایک راستہ“ کے تمهیدی بیان میں ہدایت ناظمین کر دی ہے۔ اور غیر معصوم ہادی  
کے فرالقون کو مدلل بیان کیا ہے۔ اُن خامیوں کی روشنی میں غیر معصوم علمیوں پر  
اعتراف کیا جاسکتا ہے کیونکہ خلخال غیر معصوم سختے لہذا دین کے شرعی احکام میں اُن  
کے نام نہادا جتہاد کی وجہ سے کافی تغیر و تبدل ملتا ہے جس کا اجتماعی ساخا کہ ہم نے  
اپنی کتاب ”فروع دین“ میں پیش کیا ہے۔ ملاحظہ فرمایا جاسکتا ہے۔

**اعتراض ۱۹:-** مناہے کہ آپ حضرات اثبات امامت کیلئے اُنی بِعَدَلَكَ لِلنَّاسِ اماماً سے دلیل قائم کیا کرتے تھے۔ اگر واقعی یہ آیت امامت ابراہیم کے لئے ثابت ہے تو فرمائیے کہ آپ آئمکر کی تعداد بارہ حضرات میں کیوں بند کرتے ہیں۔ کیا اس محااظے سے آپ کے امام تیرہ نہ ہوئے؟

**جواب ۱۹:-** ہم اب بھی عقیدہ امامت میں یہ آیت پیش کرتے ہیں اور حضرت ابراہیم کو "امام النّاسِ" تسلیم کرتے ہیں کہ لیکن تیرہ ماں امام اس لئے نہیں مانتے کہ آئمکر اتنا عشر حضرت محمد رسول اللہ صلی اللہ علیہ و آله و سلم کے نائب ہیں۔ اور حضرت ابراہیم کو ان آئمکر میں شمار نہیں کیا گیا ہے۔ بلکہ بھی بات تدویر ہے کہ ہمارے آئمکر اتنا عشر حباب خلیل اللہ علیہ السلام کے بھی امام ہیں کیونکہ آپ جناب بھی محمد کے امتنی ہیں۔

**اعتراض ۲۰:-** فرمائیے یہ امامت جس کا ذکر اس آیت میں کیا گیا ہے اور وہ امامت جس کا القصور آپ کے ذہن میں موجود ہے ایک سے ہے یا مختلف؟

**جواب ۲۰:-** مفہوم کے مخاطسے مزور فرق ہے۔ جس طرح نبوت محمدیہ اور نبوت خلیلیہ میں فرق ہے اسی طرح امامت ابراہیمی اور امامت اثنا عشر میں فرق ہے کہ حضرت خلیل اللہ علیہ السلام کی امامت انسانوں تک محدود ہے جبکہ آئمکر اہل بیت رسول العالمین صلی اللہ علیہ و آله و سلم کی نیابت کے عہدہ پر فائز ہیں۔

**اعتراض ۲۱:-** اگر ایک چیز ہے تو کیا آپ اس امامت کے تائل نہیں جو روز اول سے ہوتی ہے اور یہ امامت وہی نہیں جو ابراہیم علیہ السلام کو اب عطا ہو رہی ہے تو پھر دعویٰ وحدت کہاں گیا؟

**جواب ۲۱:-** کچھ اقدار مشترک کی بنا پر یہ امامت وہی ہو سکتی ہے

۲۲

جو ابراہیم کو عطا ہوئی لہذا دعویٰ وحدت برقرار رہتا ہے مثلاً یہ کہ امام کا الفرق خود خدا کرتا ہے۔ امام مقصوم ہوتا ہے۔ یہ عہد ظالم یعنی مشرک و فاسق کو نہیں پہنچتا ہے۔

**اعراض ۲۲:** نیز یہ امامت تو امتحان کی کامیابی کے بدلے میں مل رہی ہے اور جو امامت اس طریقہ سے حاصل ہوا ہے کبھی کہا جاتا ہے حالانکہ جو امامت آپ مانتے ہیں وہ وہی ہے جو اب درکار ہے۔

**جواب ۲۲:** ہمارے عقیدے کے مطابق امام پیدائشی امام ہوتا ہے۔ لیکن فقط اصول کے مطابق قدرت امام جنت کی خاطر امتحان لیتی ہے جس میں امام کامیاب ہوتا ہے اور اس امتحان کا مقصود علاوہ دیگر یا توں کے ایک یہ بھی ہوتا ہے کہ شرط امامت سے آگاہی ہو جائے کہ کسی بھی میلان آزادی میں ناکام رہ جانے والا شخص دعویٰ امامت نہیں کر سکتا۔ پس جو بھی نام نہاد خلیفہ مسائل میں لا جواب رہ جلت اور کسی دروس سے ہدایت لیتے کاحتاج ہو ہرگز حقدار امامت نہیں ہے۔ اسی لئے خطیب سلوان نے اعلان فرمایا کہ ”بُوْرَصَنِيْ أَكَبْرُ“ پوچھو کر علی زمین کی نسبت آسمانی را ہون سے زیادہ واقف ہے۔

علم امام کو کسی علم سے کوئی علاقہ نہیں ہوتا کیونکہ وہ کسی دینی مکتب یا عالم پرسرے تعلیم حاصل نہیں کرتا بلکہ اس کا کب علم برادر راست علم مردمی سے مریوط ہوتا ہے۔ ایسے علم کو علم دینی کہا جاتا ہے۔ اور سعیت ابراہیم کی امامت کو کسی کہا نہیں جا سکتا درد وہ طریقہ کسب بیان کر دیا جاتے؟ واضح ہو گرہ قریشی صاحب کے نزدیک اس امامت سے مراد نبوت ہی ہے اور فیصلہ جمہوریہ ہے کہ کب وجد و جبر نسبت نبوت حاصل نہیں ہو سکتی ہے۔ پس بمعطابت شیعہ امامت اور بقول اہل صفتتہ نبوت اگر وہی نہ مانی جائے تو قریشی صاحب کو انکار نبوت کرنا ہو گا اور تسلیم کرنا پڑے گا کہ کسب ذاتی سے نبی یا رسول بن جانا ممکن ہے۔ جب کہ اہل اسلام کے نزدیک یہ امر محال ہے۔ اس لئے اتفاق کنٹاپڑے کا کہ وہ امامت خلیلی کسی نہیں بلکہ وہی

تھی۔ اور انعقاد امتحان شناخت معيار و تعلیم شرط کی غرض سے ہوا۔  
 اعتراض ۲۳: جس طرح جَاعِلٌ کا صیغہ اس آیت میں  
 موجود ہے اسی طرح وَاجْعَلُنَا الْمُتَقِّيْنَ میں بھی موجود ہے۔  
 فرمائیے اگر ”جَاعِلٌ“ سے مز عوْمَر امامت ہراد ہے تو ”وَاجْعَلُنَا“ سے ولیٰ  
 مراد کیوں نہیں لے جاسکتی۔

جواب ۲۳: ایسی مراد یعنی میں کوئی قباحت نہیں ہے جبکہ ہمارے  
 نزدیک کوئی اعتراض نہیں ہے تو معلوم نہیں قریش صاحبین کیوں سوال کیا۔  
 اعتراض ۲۴: اگر امامت بارہ اماموں میں بند ہے، تو  
 وَاجْعَلُنَا الْمُتَقِّيْنَ آمَاهَا کا کیا جواب ہے جبکہ اس میں سب  
 مسلمانوں کو امامت کی درخواست کرنے کا حکم دیا گیا ہے۔

جواب ۲۴: قرآن مجید کے منقول الفاظ سے یہ بات ہرگز ثابت نہیں ہے  
 کہ بے ممانوں کو امامت کی درخواست کرنے کا حکم دیا گیا ہے۔ آیت موصوفہ اس طرح  
 ہے۔ **وَالَّذِينَ لِيَقُولُونَ مَرَبُّنَا هُبَّ لَنَا مِنْ أَزْوَاجِنَا وَذُرْرَاتِنَا قُرْبَةٌ**  
**أَعْيُنٌ وَاجْعَلُنَا الْمُتَقِّيْنَ آمَاهَا** یعنی اور وہ لوگ جو (هم سے) عرض کرتے  
 ہیں کہ پروردگار ہمیں ہماری بیویوں اور اولاد کی طرف سے ائمھوں کی ٹھنڈیک عطا  
 کر اور ہم کو محتقین کا امام نہیں۔ (الفرقان ۵۲) آیت سے چند مخصوص ہمیتوں کی دعا گوئی  
 کی تصدیق ہو رہی ہے کہ حکم دیا جا رہا ہے کہ تمام مسلمان امام بننے کی دعا کریں۔  
 چونکہ حکم کا ہمناہی ثابت نہیں ہے لہذا اعتراض یہ بنیاد ہے مگر یہ وضاحت کر دینا  
 ضروری ہے کہ اس کے مخاطب و مراد حضرات اہلیت ہیں جیسا کہ امام حیفظ مطہدق نے  
 فرمایا کہ ”اس سے مراد ہم اہلیت ہیں۔“ (تفسیر قمی) نظر کتب اہلسنت سے  
 ثابت ہے کہ یہ آیت اہلیت کی شان میں ہے۔ جیسا کہ دیلیٰ نے لکھا کہ جابر ابن عبد اللہ  
 رضی اللہ عنہ روایت کرتے ہیں کہ مرور عالمؓ نے فرمایا ہے کہ پروردگار نے مجھ کو علیؑ کی  
 نسبت وحی بھیجی ہے کہ وہ امام المتقین ہے۔ (از الجم المطالب ص ۱)

**اعتراض ۲۵:** اگر امام المتقین کا لقب سیدنا علیؑ سے مخصوص ہے تو پھر اس آیت میں عام مسلمانوں کو درخواست کی تلقین کا کیا معنی ۔

**جواب ۲۵:** عام مسلمانوں کو درخواست کی تلقین قطعاً ثابت نہیں ہے۔

اور لقب امام المتقین حضرت علیؑ السلام کے مخصوص ہے جس کا بیوی تکب سُنیہ میں موجود ہے۔ مثلًا عبد اللہ بن سعد بن زرارہ سے روایت ہے کہ حضورؐ فرماتے تھے مراجح جب ہم اپنے پروردگار کے پاس پہنچ تو خدا نے مجھے علیؑ کے تین العقب القافر مائے کہ وہ سید المسلمين، امام المتقین اور قائد الغرالمجاهدین۔

(اربع الطالب) حوالہ مستدرک حاکم، حلیۃ الرعیم، مناقب ابن مردویہ و ابن قالح صفتی، پس چونکہ یہ لقب خود حضورؐ نے بعلم خدا حضرت امیر کو عطا فرمایا اور کسی دوسرے شخص کو یہ لقب آخر فرمگئے نہیں بخشنہ اہذا مخصوص ہے۔ امام المتقین، امیر المؤمنین علی ابن ابی طالبؑ علیہ السلام سے۔

**اعتراض ۲۶:** اور اگر یہ لقب مخصوص نہیں تو اذان میں بالخصوص ذکر کرنے کی وجہ کیا ہے؟

**جواب ۲۶:** عرض کرو یا ہے کہ یہ لقب مخصوص ہے حضرت امیر علیہ السلام کے لئے ہذا اس تخصیص کے لئے اذان میں ذکر کیا جاتا ہے کیونکہ یہ لقب باشکارہ رسالت سے کسی دوسرے شخص کو نسبت نہ ہوا۔

**اعتراض ۲۷:** اذان میں جب بارہ اماموں کی امامت آپ کے نزدیک مخصوص ہے تو سب کے اسماء گرامی ذکر کیوں نہیں کئے جاتے۔

**جواب ۲۷:** ایک لاکھ چوسمیں ہزار بیسوں کی بیوتوں مخصوص ہے لیکن اذان میں صرف محمد صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کی بیوتوں و رسالت کی گواہی دی جاتی ہے۔ جو وجہ اس دیگر انبیاء کے اسماء گرامی کے ذکر کرنے کی ہے وہی وجہ دیگر اسماء کے نام شیفہ کی ہے۔

درالصل بات یہ ہے کہ حضنور سید المرسلین میں لہذا صرف آپ کا ذکر پر سلسلہ رسالت کی شہادت کے لئے کافی ہے۔ اسی طرح حضرت علی علیہ السلام سید الامم ہیں۔ لہذا آپ کا ذکر بوسے سلسلہ امامت اثنا عشر کلیے محیط ہے۔

اعتراض ۲۸:- کیا آپ کسی بحق امام سے یہ ثابت کر سکتے ہیں کہ انہوں نے اذان میں اس اہمیت کے ساتھ ولایت علی کا ذکر کیا ہے۔

جواب ۲۸:- جی ہاں۔ ملا حظہ فرمائیں کہ امام جعفر صادق نے فرمایا۔ جب بھی لازم اے اے اللہ محمد رسول اللہ کہوتا ولایت علی کا اقرار بھی کرو۔ (بعار الانوار جلد ۱۶ ص ۱۹۷) احمد رحمانی احمد بن حجاج تبریزی ص ۳۷۰ سالہ اذانی ص ۳۷ وغیرہ)

اعتراض ۲۹:- کیا آئمہ کرام کا مسلک منصوصیت امامت کے متعلق یہی تھا کہ سب کے سب امام منصوص بنیص القرآن ہیں؟

جواب ۲۹:- جی ہاں۔

اعتراض ۳۰:- اگر امامت ابراہیمی اور امامت آئمہ کرام ایک نہیں تو پھر استدلال کیسا ہے؟

جواب ۳۰:- تقویت دلیل کے لئے۔

اعتراض ۳۱:- پیش کردہ آیت میں وارد ہے کہ جب ابراہیم علیہ السلام نے عرض کیا کہ یا اللہ کیامیری اولاد میں سے بھی امام بنیس گے تو دربار پویت سے جواب طایر ہیرو وعدہ ظالموں سے نہیں یعنی ظالم امام زبن سکیں گے تواب دریافت طلب احریر ہے کہ بارہ اماموں کے علاوہ ان کی اولاد آپ کے نزدیک درجہ امامت پر فائز ہے یا نہ۔ اگر فائز ہے تو بارہ اماموں میں حصر کی وجہ کیا ہے؟

جواب ۳۱:- آئمہ اثنا عشر علیہم السلام کے علاوہ اولاد ابراہیمؑ میں سے امامت مسلمہ میں بیدار انبیٰ اکرم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کوئی دوسرا شخص امام

محض مقصود نہیں ہے۔ آنکھ برق کے لئے حضرت کاظمی وجہ یہ بھی ہے کہ شرط امامت سے آگاہی ہو جاتے کہ کوئی ظالم فرد امام نہیں ہو سکتا ہے۔ اور یہ اللہ کا فضل ہے جس کو جانتے عطا کرے۔

**اعتراض ۳۲:- اگر وہ صفت امامت سے متصف نہیں**

تھے تو فرمائیے کہ انہوں نے کون سے ظلم کا ارتکاب کیا۔  
**جواب ۳۲:-** حضرت ابراہیم علیہ السلام کی اولاد کے دوسرے مشہور ہیں۔ حضرت اسماعیل کی اولاد اور حضرت اہلیلؑ کی اولاد۔ آپ کی ساری اولاد نے امام ہوئی اور نبی صاحب و نبیکار مثلاً یہ کی بنی اسرائیل کے اولاد ابراہیم ہوتے سے انکار نہیں کیا جاسکتا ہے اور جناب عیقوب کے فرزندوں کی داستان مشہور ہے اور قصرِ عیوسف میں ان کے بھائیوں کا ظلم کسی سے پوشیدہ نہیں ہے۔

اسی طرح حضرت اہلیلؑ سے جو سلسلہ اولاد ابراہیم چاری ہوا اُن میں بھی ظالم لوگ گزرے ہیں مثلاً ہم حضور کے حقیقی چچا ابوالہب کی مثالی ظلم پیش کرتے ہیں حالانکہ ابوالہب کے اولاد ابراہیم ہوتے سے انکار نہیں کیا جاسکتا ہے۔

**اعتراض ۳۳:- فرمائیے اس صفت کے امامت کو آپ رُتبہ**

**نبوت کا عین سمجھتے ہیں یا غیر۔ اگر عین سمجھتے ہیں تو جا عدالت کا مفہوم کیا ہے؟**

**جواب ۳۳:-** رتبہ امامت و رتبہ نبوت میں فرق ہے جیکہ دونوں پارگاہ خداوندی سے عطا ہوتے ہیں۔ ہم پہلے سوال کے جواب میں وضاحت کرچکے ہیں کہ بنی شریعت کا جسرا کرتا ہے اور امام اس کی تکمیل اشتکرta ہے۔ بنی صاحب نبوت ہوتے ہوئے بھی امام ہو سکتا ہے لیکن چونکہ تکمیل شریعت کے بعد کسی بنی کا آنا ممکن نہیں ہے لہذا دین اکمل و جامع کے محافظ کو امام کہا جاتے گا۔

**اعتراض ۳۴:- اگر غیر ہے تو چھرا براہیم علیہ السلام میں آپ ایسی دو صفتوں کا اجتماع قائم کرتے ہیں جن کو حضور علیہ السلام**

میں تسلیم نہیں کرتے۔

جواب ۳۴: ہم حضور کو امام الانبیاء تسلیم کرتے ہیں اور آپ کی امامت و رسالت و نبوت سے کسی کو انکار نہیں ہے۔

اعتراض ۳۵: اگر دونوں صفتیں سے حضور علیہ السلام موصوف ہیں تو وصف امامت کی تصریح قرآن پاک سے ثابت کیجئے۔

جواب ۳۶: تلاوت قرآن یعنی سورہ آل عمران ۷۸:-

"ان اویٰ الناس بایبراہیم یعنی بے شک حضرت ابراہیمؑ کے للذین اتیعوه و هدأ المبین و والی وہ لوگ تھے جنہوں نے ان الذین اصتو و اللہ ولی المؤمنین" کا اتباع کیا اور یہ نبی (صلی اللہ علیہ وسلم) اور صاحبان ایمان اور اللہ موحیین کا دوست ہے۔

خلاصہ مطلب یہ ہوا کہ ذریت ابراہیمؑ سے ان کی وراثت نبوت و امامت کے لئے سزاوارتیں وہ ہیں جو کہ ان کے مطیع ہیں اور حضور ختم المرسلین اولی ہیں اور وہ اولیے ہیں جو کہ ایمان دار ہیں اور خدا کی مومنین ہے۔ یعنی اولیٰ ائمماً کو حاکم اور ایشیا و آسیا و بعد خدا حضورؐ اور آپ کے بعد تابع فرمان جی ہیں۔

اعتراض ۳۶: اگر تصریح دکھانے سے آپ عاجز ہیں تو ابراہیمؑ علیہ السلام کا رتبہ افضل الانبیاء سے زیادہ تسلیم کرنا چاہیے۔

جواب ۳۶: ہم یہ عاجز رہتے وہ لوگوں کو امام ہی نہیں مانتا۔ تصریح دکھانی ہے۔ جواب حاضر ہے۔ عنود فرمائی۔

اعتراض ۳۷: فرمائی ہے جن امامت کی بشارت خالق کائنات نے سیدنا ابراہیمؑ علیہ السلام کو دی۔ سیدنا ابراہیمؑ علیہ السلام نے اسی امامت کے متعلق اپنی اولاد کے استحقاق کے سلسلے میں سوال کیا یا کسی اور امامت کے سلسلے میں۔

**جواب ۳۷:** اسی امامت کے مکمل سلسلہ کے لئے حضرت ابراہیمؑ نے

بارگاہ خداوندی میں سوال کیا۔

**اعتراض ۳۸:** اگر وہی امامت ان کی مراد تھی تو کیا ابراہیمؑ

کے نزدیک ان کی پوری ذریت مستحق امامت نہ تھی اور ابراہیمؑ علیہ السلام کے نزدیک امامت کا حصر معین افراد میں غلط نہ تھا۔

**جواب ۳۸:** حضرت ابراہیمؑ نے جس امامت کی دعا فرماتی اس میں پوری

ذریت شامل نہ تھی کیونکہ سرداری و پیشوائی اس سب کے لئے نہیں ہو سکتی تھی بلکہ یہ

ڈھانچوںی الفاظ میں مخصوص تھی اور خود خدا نے عہد کیا کہ یہ منصب کسی نظام

کے لئے نہ ہو گا۔ جب خدا نے دعا قبول کری اور عہد فرمایا کہ یہ عہدہ تیری ہی

اولاً کے عادل افراد کو ملے گا تو پھر اس حصر سے ابراہیمؑ کا ناخوش ہونا یا اسے

غلط بھنا قریشی صاحب کی غلط سوچ ہی کا نتیجہ ہو سکتا ہے۔ تمام ذریت کے لئے

تمناہیں نہیں کی بلکہ "وَمَنْ ذَرَيْتِ" عرض کیا ہے۔

**اعتراض ۳۹:** اگر خدا خواستہ دوسرے قسم کی امامت مراد

تھی تو کیا ابراہیمؑ علیہ السلام خداوندی حکم سے بھجنے سے قاصر نہ ہے

تشریع درکار ہے۔

**جواب ۳۹:** امامت مخصوص ہی مراد تھی لہذا درکار تشریع کی ضرورت

نہیں ہے۔

**اعتراض ۴۰:** امامت مطلق اور مطلق امامت کے درمیان

مفہوم کی حیثیت سے کیا فرق ہے۔

**جواب ۴۰:** ہمارے ہاں ان اصطلاحوں کی کوئی ابھیت نہیں ہے۔

جبکہ ہم صرف مخصوص امامت پر اعتقاد رکھتے ہیں۔ چونکہ یقیم آپ کے ہاں ہے

وہاں مفہوم کافری دیکھنے کے لئے اپنے امام جناب شاہ محمد امیل شہید بریلوی کی

کتاب منصب امامت کا دربارہ مطابق فرمائیں جہاں سے آپ نے یہ سوال اخز کیا

ہے، ہمارے لئے مفہوم سیان کرنا ضروری نہیں ہے۔

**اعتراض علٰٰ ۱۰:-** فرمائیے قرآنی اصطلاحات کی روشنی میں آپ کی  
ہر عمر امامت کا کیا مقام ہے؟ کیا یہ لفظ مگر امامت کے مقتصد ہوں  
پر بھی استعمال ہو سکتا ہے یا نہ۔

**جواب علٰٰ ۱۰:-** ہمارے اعتقاد کردہ مقام امامت کو تائید قرآن حاصل  
ہے۔ باقی یہ لفظ امام حقیقی اور امام کا ذبیح کے لئے استعمال ہو سکتا ہے۔ جس  
طرح لفظ اللہ یا ولی وغیرہ خدا کے علاوہ غیر خداوں اور حموٹے معبدوں  
کے لئے وارد ہوا ہے۔

**اعتراض علٰٰ ۱۱:-** اگر نہیں ہو سکتا تو قاتلوا آئمۃ الکفر (التوبہ)  
کا کیا جواب ہے۔ جبکہ اس آیت میں کفار کے پیشواؤں پر الیسے خاص اعراض  
لقب کا استعمال کیا گیا ہے۔

**جواب علٰٰ ۱۲:-** اپنے معنی وغیرہ کے اعتبار سے یہ لفظ بیانِ احادیث نیک و بد  
استعمال ہوا ہے۔ لیکن اصطلاح اسلام میں اس کے معنی خاص ہو گئے ہیں لہذا  
یعنی عام سے معنی خاص کی طرف اس طرح مشہور ہو گیا ہے کہ ہمارے ہاں  
امام سے مراد امام معصوم ہی جاتی ہے۔ اگر لفظی استعمال پر اسی سے گے تو پھر شاید  
ہی کوئی ایسا لفظ پڑھ کے جو نیک و بد و لونی گروہوں کے لئے استعمال نہ ہوا۔  
لفظ حدیث کے معنی عام بات ہوتے ہیں جبکہ ہمارے ہاں اس سے مراد قول رسول ﷺ  
ہے لیکن قرآن میں یہی لفظ مگر ہوں کی فضولیات پر استعمال ہوا ہے۔ اسی  
طرح بلت اور اسنت وغیرہ وغیرہ دونوں طرح وارد ہوئے ہیں۔ دوسرے جایے  
محضوٰے عوام کی بات ہے کہ وزیر اعظم بھارت آنحضرت پسٹر جواہر لال ہنڈو کو  
عربوں نے "رسولِ امن" کہا دیا تھا۔ فرمائیے کیا ہنڑو پر اس لفظ کا استعمال حصہ  
کے لئے باعثِ تدریج (النحو بالش) ہو سکتا ہے؟

**اعتراض علٰٰ ۱۳:-** اگر کیا گیا ہے تو تخصیص نہ ہی جواب درکار ہے۔

**جواب علٰٰ ۱۳:-** کسی لفظ کی تخصیص لفظی معنی کی محتاج نہیں ہوتی ہے بلکہ  
خصوصیت اصطلاحی معنوں سے متعلق ہو اکرتی ہے۔

**اعتراض ۲۶:** امام کا لقب ذوی العقول کے لئے پوتا ہے یا عیز ذوی العقول کے لئے۔ اگر ذوی العقول کے لئے ہوتا ہے تو توریت شریف کو خدا تعالیٰ نے اس لقب سے ملقب کیوں فرمایا۔ وہن قبیلہ کتاب موسیٰ اہماء (بودھ)

**جواب ۲۷:** موقع محل و سیاق و سبق کے مطابق لفظ امام ہر طبقہ مر مقام پر استعمال کیا جاسکتا ہے اور اپنے لغوی معنی کے حافظت سے اس لفظ کا معنی ہم سمجھا جاسکتا ہے۔ ذوی عقل و عیز ذوی عقل کی کوئی قید نہیں ہے۔ البتہ مذکورہ آیت میں امام سے مراد توریت شریف نہیں ہے، کیونکہ آیت اس طرح ہے۔ افضل کان علی بینتہ صن رابہ و بیٹو شاہد منہ و من قبیلہ کتاب موسیٰ اہماؤ رحمۃ اللہ علیہ حاصل آئیوں ہے کہ جو شخص محبوب خدا غلطی پر برداں و محنت کے ساتھنا نہ روا اس کے لئے ایک شاہد کا ہونا جو اسی میں سے ہو (امام) لازمی ہے۔ اور اسی شاہد یعنی امام کو خدا نے امام و رحمت فرمایا ہے۔ علمائے اہل سنت کی کثیر تعداد نے تسلیم کیا ہے کہ یہ آیت رسول مقبول اور جناب امیر کی فضیلت میں اُتری۔ دیکھئے فرازہ السنین تفاسیر واحدی، تعلیی، خصائص طبری، ابوالنعمیم، مذاق ابن مخازنی و عزہ۔

**اعتراض ۲۸:** ذیل کی آیت میں امام کا لفظ شاہراہ پر استعمال کیا گیا ہے۔ اگر واقع راستے کو بھی امام کہہ جاتا ہے تو تخصیص کا تختیل قطعاً خلاف عقل ہٹھیرا۔

وان کا ان اصحاب الائیکہ للقلین اور بلاشبہ بتی وانے ظالم ہیں فانتقمنا منہم و المھا بنا امام پس ہمنے ان سے انتقام لیا اور بیٹک دلوں (اے) بستیاں مبین ہے شاہراہ پر واقع ہیں۔

**جواب ۲۹:** اپ کا اعتراض خلاف عقل ہے کیونکہ ایک کثیر المعنی لفظ لغوی معنی کے تحت مختلف طالب میں استعمال ہو سکتا ہے اور ایسا استعمال کیجیا اصطلاحی معنی خاص کرنے مفرغ نہیں پوتا ہے۔ ورنہ کوئی مثال

پیش کجئے۔

**اعتراض ۲۴:** فرمائیتے یورمن دل عوکل اناس باما مہم میں جن آنکھ کرام کا تذکرہ کیا گیا ہے یہ وہی آپ کے مزاعمہ متعین آنکھ کرام ہیں یا ان کے علاوہ کوئی اور ہیں۔

**جواب ۲۴:** یہ سوال بھی آپ جلال اللہ افہام میں دیکھافت کر پکے ہیں۔ تاہم عرض یہ ہے کہ یہاں آنکھ برحق و آنکھ ناحق سب مراد ہیں۔

**اعتراض ۲۵:** اگر صرف بارہ امام مراد ہیں تو پھر اناس کے غیبوم کو صرف حضور علیہ السلام کی امت سے خاص کرنا پڑتے گا حالانکہ حشر کے دن آدم علیہ السلام کی پوری اولاد تینر ہر طبقے کے لوگ جمع ہوں گے جن میں آنکھ اخیر بھی ہوں گے اور آنکھ اشارہ بھی فرمائیتے باما مہم سے مراد کون سے آنکھ مراد ہیں۔

**جواب ۲۵:** اس اعتراض کا جواب بھی ذکار الافہام میں دیا جا چکا ہے کہ یہاں ہر طرح کے امام سچے و بھروٹے مراد ہیں۔ اور ہر کوئی جس جس امام کا ماموم ہوگا اس کے ساتھ بدلایا جائے گا۔

**اعتراض ۲۶:** آپ منسلکی اصول کے پیش نظر امام محمد سے مراد انبیاء علیہم السلام بھی لے جاسکتے ہیں یا نہ۔

**جواب ۲۶:** لے جاسکتے ہیں۔

**اعتراض ۲۷:** اگر باما مہم سے مراد انبیاء علیہم السلام نہیں تو امتناعی و جوہ بیان فرمائیتے۔

**جواب ۲۷:** کوئی امتناعی و جوہ نہیں ہے۔

**اعتراض ۲۸:** ادا گر انبیاء ہی مراد ہیں تو ان کو ترک کر کے بارہ امام کیوں مراد لئے جاتے ہیں۔

**جواب ۲۸:** صرف انبیاء کرام ہی مراد نہیں ہیں بلکہ امت محمدیہ کے

بارہ مخصوص منصوص آنکھ بھی ان میں شامل ہیں۔ انبیاء علیہم السلام کے علاوہ ملت مسلم کے حقیقی آنکھ اشناعتر کی امامت نصوص قطعہ سے ثابت ہے۔

**اعتراض ۱۴:** کیا جمع انبیاء علیہم السلام کی امتوں کے آنکھ صرف یہی ہیں اور قیامت کے دن سب کو ان کی طرف منسوب کر کے بلا یا جائے گا۔ کیا اس کا ثبوت متفقہ طور پر اہل سنت و اہل تشیع کی تابوں میں موجود ہے۔ اگر ہے تو پیش کریجئے۔

**جواب ۱۴:** ہمارے آنکھ اشناعتر صلوٰۃ اللہ علیہم نہ صرف آدم تا عیسیٰ علیہم السلام کی امتوں کے امام ہیں بلکہ حصوں کے علاوہ تمام انبیاء کے بھی امام ہیں اور اس کا سب سے بڑا اور متفقہ ثبوت از کتب الہست و اہل تشیع یہ امر ہے کہ ظہور امام مهدی علیہ السلام کے بعد حضرت عیسیٰ علیہ السلام ہمارے امام برقق کے پیچھے بحیثیت مقتدی نماز دا کریں گے۔ جب انبیاء کرام جو امام بھی ہیں ہمارے سلسلہ امامت کے آخری امام کی امامت تسلیم کریں گے تو یہ بات از خود ظاہر ہے کہ ان کے پیروکاران بھی ہمارے آنکھ کی طرف آئیں گے۔ مشہور حنفی عالم مولوی محمد صالح حشری اپنی کتاب مذاقب مرضی کے باب اول میں منق卜 ۱۷۳ اس طرح نقل کرتے ہیں کہ ”تمام انبیاء نے شبِ معراج میں جناب رسول ﷺ خدا سے کہا کہ ہم سب لا الہ الا اللہ کی شہادت پر اور اپ کی نعمت اور علی ابن ابی طالب کی ولایت (امامت) کے اقرار کرنے پر مجبوٰث ہوئے ہیں۔ اسی طرح میشاق امامت کی تاکید روزِ الاست سے کتب فرقین میں ثابت ہے اور یہ بیان ہماری کتاب ”علیٰ و لی اللہ“ میں ملاحظہ فرمایا جاسکتا ہے۔

**اعتراض ۱۵:** اگر تسلیم کر لیا جائے کہ قیامت کے روز حضرت علی مرتضی سے لے کر امام مهدی تک سارے ہدایت یافتہ لوگ ان کے پیچھے اٹھائے جائیں گے تو کیا اس سے جمیع انبیاء علیہم السلام کی ہتک نہیں کیوں نہ تبلیغ کر کے امت تو حضور جمع فرمائیں اور

قیامت کے دن لے جائیں آئمگ کرام۔

**جواب ۵۲:** بالکل کوئی ہٹک نہیں ہے کیونکہ جب خود اپنیا اُ بنتے میشاق کے مطابق اگر معمصومین کی امامت تسلیم کرتے ہیں تو پھر الفاتحے عہد باعثت عزت و سکریم ہو گا نہ کہ باعثت ہٹک۔ کسی فوجی کرنیل کے ماحصلت فوجی دستہ کا پسے کسی جرسیل کی تیادت میں مارچ کرنا بھی بھی کرنیل کی ہٹک نہیں ہوا کرتا۔

**اعتراض ۵۳:** مرۃ العقول شرح الفروع والاصول مطبوعہ ایلان میں ہے کہ امام ام سے مشتق ہے اور امام عربی میں مان کو کہتے ہیں۔ جناب کے نزدیک یہ تفسیر حق و صداقت پر مبنی ہے یا نہ۔

**جواب ۵۴:** یہ تفسیر ہمیں مرۃ العقول میں بھیں نظر نہیں آسکی ہے اگر قریشی صاحب تکلیف کر کے حوالہ مکمل لکھتے تو اس پر اظہار خیال کیا جاتا رہتا ہے یا بت درست ہے کہ "امام" ۃ مرۃ سے مشتق ہے مذکور "امم" سے۔ "امم" کے معنی مان ہوتے ہیں جیکہ "امم" کا مطلب قصداً نہ ہے، پیشو اہونا، امام ہونا اور دیاغ میں اتنا ہوتا ہے تھام کتب لغت دیکھی جا سکتی ہیں۔ مگر میری ذائقہ کے مطابق اگر یہ تفسیر تسلیم بھی کرنی جائے تو مفرض نہیں ہے۔

**اعتراض ۵۵:** اگر حق و صداقت پر مبنی ہے تو اذا جاء  
الاحتمال بطل الاستدلال۔

**جواب ۵۵:** یہاں ہی کوئی احتمال ہے اور یہی الظال استدلال کی گنجائش درست ثابت کیجئے۔

**اعتراض ۵۶:** اگر تفسیر صحیح نہیں تو عدم صحت پر دلائل میا فرمائی  
**جواب ۵۶:** اولاً تو تفسیر مذکورہ مخواہ کتاب میں موجود ہی نہیں بلکہ عدم صحت کا اول شہود عدم وجود ہے مگر جو کند حصیر نے اس تفسیر کو باعث ضرر نہیں تسلیم کیا لہذا ایسے دلائل کی ضرورت بھی غصوس نہیں کرتا ہوں۔

**اعتراض ۵۶:** نیز بر تقدیر تسلیم جب سلسہ نسب والد سے چلتا ہے تو والد کے نام سے قیامت کے دن کیوں پکارا جائے گا۔

**جواب ۵۶:** یہ اعتراض ہماری ناقص تجویز سے باہر ہے۔ ہمارا خیال ہے کہ شاید معتبر من سے ہم ہو گیا ہے والد کے نام کی بجائے والد کھاہے تاہم الحسب فہم سوال ہے تو جواب یہ ہے کہ اللہ ستار العیوب ہے لہذا والد کے نام سے الٹھائے گا تاکہ حرامی لوگوں کا پر وہ فاش نہ ہو۔ ممکن ہے کسی مشہور سنتی کا نیزم سونا شرعاً ہو جاتا!

**اعتراض ۵۷:** اگر امام کا معنی شاہراہ لیا جائے جیسا کہ گزر چکا ہے اور پکارا یوں جاتے اے فلاں مسلک وال تو اس میں کیا حرج ہے۔

**جواب ۵۷:** شیعوں اہل بیت کو تو اس میں بھی حرج نہیں ہے کہ شیعہ کے اصطلاحی معنی ہی پیغمبر کا باری عالی و ناطق ہیں۔ لیکن ایسی صورت میں شیعوں کے لئے افتراق یوں کہ کجا جائے گا۔ مالکیوں اشافعیوں حنبلیوں احنفیوں و مابینہ اچکڑا لو یہ وغیرہ وغیرہ۔

**اعتراض ۵۸:** آیت کے سیاق و سبق سے پتہ چلتا ہے کہ اس آیت میں امام کا اطلاق اعمال الناموں پر کیا گیا ہے۔ فرمائیے کیا رائے ہے۔

**جواب ۵۸:** لفظ امام کا اطلاق اعمال الناموں پر سونا ہمارے مذہب کے لئے باعث لقصان نہیں ہے۔

**اعتراض ۵۹:** قرآن مجید میں ہے وجعلناهم آئمہ لعدومن باہرنا۔ ضمیر ہم کا مر جمع بیان فرمائیے۔

**جواب ۵۹:** آیت کے الفاظ یوں ہیں "وجعلناهم آئمہ لیھدوں باہرنا" اور ضمیر "ہم" اولاد لیتھوں علیہ السلام یعنی بنی اسرائیل کی

طرن راجح ہے۔

اعتراض نمبر ۶۰:- قرآن مجید ہے:-

وَفَرِيدَاتُ الْمُنْعَنِ عَلَى الظِّينِ اسْتَفْسَدُوا  
بِالْأَرْضِ وَنَجْعَلُهُمُ الْمُهَمَّةَ وَ  
كَرِيسُونَ لَوْلَوْنَ پَرْ جَوْ صَنْعِيفَ  
نَجْعَلُهُمُ الْمَاوَرِثِينَ وَنَمْكُنْ لِعَمَّ  
بَنَائِكَ الْمُهَمَّةَ زَمِينَ مِنْ اُورَبِنَا دِيَنَ  
فِي الْأَرْضِ اَنَّ كَوْ اِمامَ اُورَبِنَا دِيَنَ اَنَّ كَوْ  
وَارِثَ اُورَقَدَرَتَ اَنَّ كَلَّيَ  
(القصص) زَمِينَ مِنْ۔

دریافت طلب امری ہے کہ جن حضرات کو اہل تشیع امام منصوص  
ملنتے ہیں کیا ان کو دنیا میں سلطنت اور تمکین فی الارض (قوت)  
نصیب ہوئی یا نہ۔

جواب نمبر ۶۱:- شیعوں کے اکثر آنکہ ظاہر ہوں گوئے ہی سلطنت و قوت حاصل  
ہوئی اور نہ ہی ظاہری حکومت۔ تفصیل آگے ہے۔

اعتراض نمبر ۶۱:- اگر ہوئی تو سراسر خلاف واقع ہے الاماشا اللہ  
اور اگر نہیں ہوئی تو ارادہ خداوندی کا کیا مطلب رہا۔

جواب نمبر ۶۲:- ارادہ خداوندی کا مطلب الگ اعتراض کے جواب میں  
ملاحظہ فرمائیں۔

اعتراض نمبر ۶۲:- اگر ارادہ الیٰ میں بدلتیم کر لیا جائے تو پھر  
احسان امامت توریت اور تمکین سب کی نفع ہوگی۔ فرمائیے کیا  
جواب ہے۔

جواب نمبر ۶۲:- ہمیں کوئی ضرورت نہیں ہے کہ اس موقع پر ارادہ الیٰ  
میں بدلتیم کریں یا احسان امامت توریت شریف اور تمکین وغیرہ کی نفع کریں۔  
لہذا ان اعتراضات کے حکم جواب سے قبل ہم منقرض آیات کو سیاق و سبق

کے ساتھ دوبارہ لکھتے ہیں۔

تلک ایت الکتب المبین ۰ (اے رسول) یہ واضح و روشن کتاب  
نتلوا علیک من نباموسی و فرعون کی آئیں میں یہ تمہارے سامنے مولیٰ  
بالحق لقوم یوسفون ۱۵ اور فرعون کا واقعہ قوم مومین (کے  
فرعون علاجی الارض و جعل لفغ کے لئے تھیک تھیک بیان کرتے  
اہلہ شیعہ استضعف طائفہ  
منهم یذبح ابناء هم و میتی  
نساء هم ۶ انہ کان من المفسین  
و نریدان نمن علی المذین استضعفو  
فی الارض و نجعلهم الْمُهَمَّةَ وَجَلِيلُهُم  
الْأَوَّلُینَ ۷ و نمکن لہم فی الارض  
و نری فرعون و هامون و جنودہ  
کمزدہ رہنے دیا تھا۔ بلاشبہ وہ  
منهم ما کانوا یکذبون ۸

القصص (اتا)  
چاہتے ہیں کہ جو لوگ روزے زمین پر  
کمزور کر دیئے گئے ان پر احسان کریں  
اور ان ہی کو امام بنائیں اور ان ہی  
کو فارث بنائیں اور ان کو نزیں پر  
پوری قدرت عطا کریں۔ اور فرعون  
اور ہمان اور دونوں کے لشکروں  
کو ان ہی کمزوروں کے ہاتھ سے وہ  
چیزیں دھائیں جس سے یہ لوگ  
ڈرتے تھے۔

خداؤنگ کیم کے ان آیات میں حضرت موسیٰ اور فرعون کا واقعہ بطور تمثیل

بیان کیا ہے۔ کہ فرعون ملعون نہیں پر ظالم و رجایہ حکمران تھا۔ اس نے علیاً کو متفرق کر دیا تھا اور ایک فرقہ شیعہ نسلم و ستم کے پیاروں توڑ کر عاجز کر دکھا تھا۔ اس گروہ کی نیز اولاد کو ذبیح کر دیتا تھا اور جوور توں کو غنم حالت میں زندہ چھوڑ دیتا تھا۔ اور اس کے اس فادتے اس مخصوص گروہ کو ضعیف کر دکھا تھا۔ بلکہ کسی بھی ظالم و مفسد کو خدا امام نہیں بناتا ہے خواہ وہ کتنا ہی صاحبِ جاہ و حشم ہوا وہ وسیع حملت و قوی اقتدار کا حامل ہو۔ بلکہ اللہ کی مرضی و ارادہ یہ ہے کہ وہ اپنا احسان بظاہر کر زور و مظلوموں پر کرتا ہے۔ لفظ ذاتِ خداوندی ہرگز ظالم و مفسد بر احسان نہیں کرتا خواہ وہ کتنا ہی براڈشاہ کیوں نہ ہو۔ بلکہ اس کا احسان ان کمزوروں کے لئے ہے جو نشانہ ظالم و ستم نہیں ہیں۔ اور منشاً الہی یہ ہے کہ وہ ایسے مظلوموں کو امام یعنی پیشوای نشانے بلکہ وہ امام بناتا ہے جو دین و دنیا میں پیشوائی کرتا ہے۔ اور ایسے ہی مظلوم اماون کو رب العزت وارث بناتا ہے۔ اور وارث اسے بھتی ہیں جس کی طرف کوئی چیز منتقل ہو کر پہنچے اور میراث امیریاً یا امیریات کی ہے تو کہ دنیوی جایداد یا ریاست کی ساری ان امکنے کو زمین پر پوری قدرت عطا کرتا ہے۔ اور یہ قوت و قدرت بھی شاہی طاقت نہیں ہے بلکہ دیکھنے میں وہ امام کمزور ہائے نظر آتے ہیں لیکن ان ہی بظاہر نہ تو ان ہاتھوں میں یہ جو ہر و قدرت ہوئی ہے کہ صاحب سلطنت ان کے ہاتھ دیکھ کر لرزتے ہیں۔

ان آیات میں کسی صورت سے بھی یہ ثابت نہیں رہے کہ امکنے کے لئے حامل حکومت پونا شرط امامت ہے کیونکہ قصہ فرعون و موسیٰؑ کا ہے پیشہ ای موسیٰؑ کے پاس تھا اور آخری دام تک تاج و سلطنت فرعون کے پاس رہ۔ چنانچہ با وجود حرمی سلطنت و اقتدار کے موسیٰؑ امام ٹھہرے سائیں کو وارث بذریت بنایا گیا اور بادشاہ نہ بھٹے ہوئے ان کو اللہ نے نہیں پرست تصرف دیا کہ ارمن تابع فران بھٹی کر ارض پر دریا میں لاٹھی مار کر راستہ بنائے اور اپنا تصرف روحاںی و شان امامت کا

ثبتوت دیا۔ بنظاہر کمر و رامخون سے عصا تحام کر جا بر عکران فرعون کے چکے چھڑائے اور سید رسنائی سے اس کے سہوش و حواس گم کر دیتے۔ پس مندرجہ بالا آیات سے شانِ امامت معلوم ہوئی کہ امام منصوص کے لئے تخت قتابح ضروری نہیں ہے بلکہ وہ ہادی ہوتا ہے علوم الائیہ کا اور ارش ہوتا ہے اور زمین پر تصرف رکھتا ہے جنکم صاحجان سلطنت ہوتے ہوئے بھی سیشہ اس سے خالق رہتے ہیں۔ چنانچہ جواہرہ خداوند کریم نے آنکھ کے لئے کیا ہمارے آنکھ پر یہ پودا ہوتا ہے کہ وہ سب کے سفلوں سپہ عکران ہمیشہ ان سے خالق رہے علم میں ان کا کوئی ثانی نہیں اور کتاب علوم فرقان حیدر آن سے اس طرح ساختہ ہے کہ دونوں میں جدائی نہیں ہے۔ ارن پر تصرف تو رہا ایک طرف ہمارے ہی آنکھ کی شان ہے کہ دُو با سورج نوٹا دیا۔ اور لوگوں نے خدا ہونے کا گمان کر لیا۔ اگر یہ اوصاف کسی دوسرے میں موجود ہوں تو ظاہر کر دیجیے۔ خدا کا احسان، امانت، توریت اور تمکین تمام یا یعنی ثابت قرار پائیں۔

**اعتراض ۴۲:- وَجَعْلَنَا هُمْ أَمَمَةٍ يَرْعَوْنَ إِلَى الدَّارِ وَلِيَوْهُمْ أَنْقِامَةٌ لَا يَنْصَرُوْنَ۔** اور بنادیا یہم آپ امام جو یتھے ہیں آگ کی طرف اور قیامت کے ان کی مردمت کی جائے گی۔

اس میں یہ ثابت کیا گیا ہے کہ کفار کے اہم امور کی امامت بھی خدا ہی بتاتے ہیں جیسا کہ جعلتا کے صیغہ سے عیاں ہے۔ فرمائیتے ان کی امامت کو آپ حضرات منصوص کیوں نہیں کہتے جبکہ جعل کا صیغہ سب آئیوں میں مذکور ہے۔

**جواب ۶۲:-** چلئے آپ کی یہ بات مان لی کیونکہ "جعل" "ٹھہرائے اور قرار دینے کے معنی میں پہ ل ہو گتا ہے۔ اور خدا نے آنکھ مظلالت کو داعی ہیتم قرار دیا ہے۔ آپ کو خوش کرنے کی خاطر یہ بھی گوارہ کرتا ہوں کہ آنکھ مظلات کا تفریز بھی خدا نے کر دیا تھا۔ آخر اس میرے ذاتی اقرار سے آپ کے مدہب کو کیا فائدہ جبکہ بیان کر دیا گیا ہے کہ ایک لفظ سخن مقام پر بھی

بولاجا سکتا ہے اور مقدم و حجگہ پر بھی۔ یہ طریقہ ہر زبان میں اختیار کیا گیا ہے۔ جیسا کہ ہم نے پیچے لکھا کہ عربوں نے محمدؐ کو بھی رسول کہا اور پنڈت نہرو کو بھی۔ لیکن دونوں کی رسالت میں زمین اسکا ناکافی فرق ہے۔

**اعتراف نمبر ۶۴:-** دیکھئے اس آیت میں قائدین علمت پر بھی  
آئمہ کا لفظ اطلاق کیا گیا ہے تو تخصیص کہاں رہی۔

**جواب نمبر ۶۵:-** صرف آپ کی سمجھ کا فرق ہے ورنہ ہدایت و گمراہی میں  
اتیاز پیدا کر کے دراصل اس آیت میں تخصیصی پہلو ہے کہ آئمہ مثلاً اور  
اکھر ہدایت میں فرق ہوتا ہے کہ اولذ کہ جہنم کی دعوت دیتے ہیں اور مؤخرالذکر جنت  
کی خلافت۔

**اعتراف نمبر ۶۶:-** وَ حَلَّنَا مِنْهُمْ أَنْمَاءٌ يَهْدِونَ بِأَهْرَانِ  
لَهَا صِبْرٌ وَ كَانُوا إِذَا أُبَايَتُنَا يُوقَنُونَ۔ اور بنائے ہم نے ان میں سے  
امام بلاستہ ہیں لوگوں کو ہمارے امر سے جو نہی کہ انہوں نے صبر کیا  
اور کھے ہماری آیات سے یقین رکھتے۔

اس آیت میں صبر کی جزاء پر منصب امامت کا عطا ہونا ذکر  
کیا گیا ہے جس سے معلوم ہوتا ہے کہ درجہ امامت نہ تو مز عوہم  
معینہ آئمہ پر بند ہے اور نہ امامت ویسی ہوتی ہے۔

**جواب نمبر ۶۷:-** اس آیت سے یہ برگز شتابت نہیں ہو رہا ہے کہ صبر کی  
جز امین منصب امامت عطا ہوتا ہے بلکہ اظہار مشترط ہے کہ امام صابر ہوتا ہے  
اور حامل الیقان۔ اللہ تعالیٰ بلا وجہ کسی کو امام مقرر نہیں کرتا بلکہ اس کا بنا یا ہو  
امام صابر ہوتا ہے۔

اور صبر کی تعریف یہ ہے کہ حبیور نہ ہو بلکہ محترم ہوتے ہوئے بھی صبر کرے۔ فیز  
یہ کہ امام صاحب یقین ہوتا ہے اور اس کے دل میں ٹک کبھی پیدا نہیں ہوتا  
ہے۔ صبر و یقین کے معیار پرسوائے آئمہ اشاعتہ عشر علمیہ السلام کے اور کوئی بھی شخص

۳۰

پورا نہیں اتر سکا۔ لہذا ہم کھلا جسچ دیتے ہیں کہ اگر کوئی بھی قلمی امام معیار صبر اور یقین پر ہمارے آنکھ برق سے افضل و مکاودیا جائے تو ہم قابل ہو جائیں گے یہی دونوں میحیار امامت کے وہی میتوں کی روشن دلیل ہیں۔

اس اعتراض کی تردید بصورت دیگر یوں ہے کہ معتبر من قریشی حبام کے نزدیک امام سے مراد تھی ہے۔ اگر نبوت کبھی ہو سکتی ہے تو امامت بھی ہو سکتے گی درست صورج تھی تو ہیں نبوت ہو گی۔ کیونکہ آپ کے زعم کے مطابق امامت سے مراد نبوت ہے۔

اعتراف ۶۴: سنیز اس آیت سے یہ بھی ثابت ہوتا ہے کہ جن کو بارگاہ خداوندی سے منصب عطا ہوتا ہے ان سے اللہ تعالیٰ اتبیع دین اور اعلان حق کا کام لیتے ہیں اور اگر کسی امام سے یہ فرائض ادا نہ ہوں تو سمجھا جائے گا کہ یہ منصب امامت پر فائز نہیں ہیں۔ فرمائیے ان حالات میں تقدیر کے تصور کی لیا حقیقت رہتی ہے۔

جواب ۶۵: چونکہ حکم تقدیر بذات خود تبلیغ دین میں شامل ہے اور اعلانِ حق ہے۔ لہذا تقدیر منصب امامت کے لئے کسی شخص کا باعث نہیں ہے افسوس ہے اپنے اتعلیل شہید صاحب کی منصب امامت و لکھی بھی اور بچڑھیں دلکھی۔ امامت بالذکر میں موصوف نے اس بات پر سیر查صل بحث کی ہے اور تسلیم کیا ہے کہ منصب امامت کے لئے سیاسی اقتدار ضروری نہیں ہے۔ قریشی صاحب مطالعہ کر کے اپنے شکوہ و شبہات دور کر سکتے ہیں۔

اعتراف ۶۶: اعلانِ کلمتہ اللہ کے فقدان سے امامت کی قسم معلوم ہوتی ہے آیت کی پوری تشریح درکار ہے۔

جواب ۶۷: تقدیر حکم دین ہے قرآن و حدیث سے مکمل طور پر ثابت ہے عقل و نقل کی تائید سے تقدیر معقول ہے۔ لہذا تقدیر پر عمل کرنے سے امامت کی نفی نہیں معلوم ہوتی بلکہ عمل اعلانِ کلمتہ اللہ کے تحت ہے۔ قریشی صاحب

کے اس و موسوہ کا شا فی جواب بھی منصب امامت میں اسی جگہ شاہ تاجیلین صاحب نے تحریر کیا ہے۔

**اعتراض ۶۸:-** من قبلہ کتاب موسیٰ اماماً و حملہ (الاختان)

اور اس سے پہلے کتاب موسیٰ ہے جو امام بھی ہے اور رحمت بھی۔ اس آیت میں (کتاب) توریت پر امام کا الفاظ اطلاق کیا گیا ہے تو لامالہ آپ کو تسلیم کرنا پڑے گا کہ امامت کا مفہوم ہرف (صرف) وہی نہیں ہے جو آپ حضرات کے تحنیل میں مسلمات سے ہے۔

**جواب ۶۸:-** ہم امامت کے دیگر مفہومات سے انکار نہیں کرتے البتہ ہمارا عقیدہ امامت مخصوص مطالب رکھتا ہے اور امامت کے معنی خاص اس قدر معرفتی ہیں کہ بلا قریبہ ہم امامت سے مراویات پیغیر صحیح ہیں۔

**اعتراض ۶۹:-** آیت مبارہ بھی اثباتِ امامت کے لئے پیش کی جاتی ہے فرمائیے اس کا پیش کیا جانا بطورِ استدلال کے ہوتا ہے یا بطورِ تائید کے۔

**جواب ۶۹:-** آیت مبارہ دونوں طریقوں سے ثبوتِ امامت ہے۔

**اعتراض ۷۰:-** اگر بطورِ استدلال کے ہے تو یہ خلاف واقع ہے کیونکہ اس داقو سے یوم مبارہ حضور علیہ السلام نے استنباط نہیں فرمایا۔

**جواب ۷۰:-** آیت مبارہ دلیل ہے کہ حضرت علیؑ نفس رسولؐ ہیں لہذا نفس رسولؐ کا عز از پاک از روئے قرآن حضرت امیروارث و قائم مقام رسولؐ قرار پاتھتے ہیں جو شخص رسولؐ کا نفس ہو گا وہ تمام امت سے افضل برگا اور یہ فضیلت میرا امامت ہے۔

**اعتراض ۷۱:-** اور اگر بطورِ تائید ہے تو جھی خلاف عقل ہے کیونکہ مبارہ سے مقصود ظالموں پر لعنت کرنا ہے اور شبِ ہجرت۔

تحفظ رحمت تھا جس سے غرض ظالموں پر لعنت ہو وہ تو متحقی ٹھہریں  
اور جس صدیق اکبر کو شبِ ہجرت ساتھ لے جائیں جس کا مقصد حفظ رحمت  
تھا وہ منصب امامت سے کیوں محروم رہیں۔

جواب علیٰ : - واقعہ مبارکہ تاریخ اسلام میں بہت اہمیت کا حامل ہے لیکن  
یہیں قریشی صاحب پر سمعت تجویز ہے کہ انہوں نے اس کو استدلالی تسلیم کرنے کو  
خلاف واقع قرار دیا ہے۔ حالانکہ تمام تواریخ سے یہ بات ثابت ہے کہ جب حضرت  
ابوالبکر مسلمانوں کے بادشاہ بننے تو انہوں نے الفصار کے سامنے اپنا قراابت دار رسولؐ<sup>ص</sup>  
ہونا دیکھا اور کہا کہ ہم قریش جو کہ خاندان رسولؐ ہے کے افراد ہیں لہذا امامت  
ہمارا حق ہے۔ لیکن قرآن مجید میں آیت جواہر نے یہ تائید کر دی کہ علیٰ نفس رسولؐ ہیں  
اور ان کے دونوں بیٹے فرزندان سمجھرہیں۔ لہذا آیت مبارکہ خود عمل ابو بکر سے  
دلیل و تائید ثابت ہوئی۔ لہذا قریشی صاحب کو حضرت ابو بکر کی مخالفت کرنا زیب  
نہیں دیتا۔ یہ بات عقل کے عین مطابق ہے کہ جن افراد کو خود حضورؐ اپنے دارث، فرزند  
اور لفظ قرار دیں۔ بعد از رسولؐ ان کو مرابت و فضائل سے گرفت کی کوشش کی جائے۔  
مبابر کا مقصد صرف یہی تھا کہ ظالموں پر لعنت کی جائے بلکہ یہ ایک حق و  
باطل کی کسوٹی تھا جیسا کہ آیت کے شانِ نزول کو اس طرح بیان کیا جاتا ہے کہ یہ  
واقعہ حضورؐ کے وقت کا ہے کہ بخاری کے عیسائی حضورؐ کی خدمت میں حاضر ہوئے۔  
پیغمبر کیمؐ نے خاطر تو اضع فرمائی۔ مسجدِ نبوی میں ٹھہرایا اور وہاں وہ اپنے طریقہ سے  
عبادت بھی کرتے تھے۔ حضورؐ نے آدمؐ کی مثال دیکھان کو جھایا کہ الہیت و انبیت  
سرچ کا عقیدہ درست نہیں ہے۔ لیکن لفارسی ہر اس وعظِ رسولؐ کا کوئی اثر نہ ہوا۔  
آخر حضورؐ نے ان سے تماس کیا کہنا چاہی جس کو اصطلاحِ اسلام میں مبارکہ کہتے ہیں  
اپنے اپی اصلاحزادی سیدہؐ و صدیقہؐ، حسینؐ شریفین اور حضرت علیؑ کوئے کر میلان  
مبابر میں تشریف کے جانے کے لئے چلے گئے مدارسی بخاری بھاگ گئے۔

صاحب تفسیرِ کشافت کی رائے ہے کہ آلِ عباد کی فضیلت میں اس سے بڑھ کر

اور کوئی دلیل نہیں کیونکہ جس وقت یہ آیت ابتدی توجہ رسویں خدا نے ان جمادیوں پر گوارا دی  
کو بلایا جناب امام حسینؑ کو گود میں لیا اور امام حسنؑ کا ماتحت پکڑا۔ حضرت فاطمہؓ اور جناب امیر  
یحییٰ چھپے تشریف لائے۔ پھر حضورؐ نے فرمایا جب میں دعا مانگوں تو تم آئیں کہنا اسقف  
لارڈ بیشپ نے عیسایوں سے کہا اے عیسایوں میں ایسے چہرے فرانی دیکھتا ہوں اگر  
خدا سے یہ دعا مانگیں کہ پہاڑ اپنی جگہ سے ٹل جائے تو قدر اس کو اپنی جگہ سے ہٹا دے گا  
تم ان سے مبارکہ مت کرو۔ ورنہ ہلاک ہو جاؤ گے اور زمین پر کوئی بھی فرانی باقی نہ رہے  
گا۔ لیکن ان کے لارڈ پارکی نے اگر عزم کیا کہ ہم مبارکہ نہیں چاہیے ہزیر قبول کیا۔ اخیر  
صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا اگر یہ نصاریٰ لوگ مبارکہ کرتے تو سورا در بندر ہو  
جائے۔ اور اس وادی میں آگ لگ جاتی۔ (تفسیر الشافعی جلد ۱ صفحہ ۳۰۷)

تفسیر کبیر جلد ۲ ص ۴۹۹ م تذکرہ خواص الاممۃ ص ۸۷

اس مبارکہ میں دراصل تصریف نبوت و رسالت اور حقایقت دین اسلام  
کی ضرورت تھی مخصوص نعمت فرمانا مقصود ہرگز نہ تھا۔ یہ مبارکہ حضرات پیغمبر میاں  
کی تمام صحابہ پر فضیلت کی دلیل ہے اور ان سب کو صدیق اکابر مصدق نبوت،  
شامہ رسالت اور حجت حق ثابت کرتا ہے۔ کیونکہ اگر نبی مکرمؐ سچے رسول نہ ہوتے  
تو اپنی اولاد طاہرؐ کو ایسے پُر خطر مقام پر ہرگز لے جانے کا قدر کرتے جہاں کہ  
عذاب کا استھان تھا۔ مگر یہ سہیاں بلا خوف و خطر لیقین کامل کے ساتھ اللہ کی راہ  
میں جان فدا کرنے کو حاضر ہوئیں۔ چنانچہ پھیشش تعالیٰ الفین اسلام کے مقابلہ میں پیغمبر  
پاکؐ ہی اپنی ہر قسم کی قربانی پیش کرتے رہے اور اسلام کو محفوظ رکھا۔ یا قی  
باتوں کے علاوہ ایک انہائی الطیف اور سیق آموز نکتہ یہ ہے کہ جو بھی ان پاک  
نقوص کے مقابلے میں آئے گا وہ ملعون ہو گا اب خود تصدیر کر لو کہ جن کی  
صداقت پر غیر مسلم لیقین کر کے مقابلہ سے مستبردار ہو گئے آپ کے صدقیں نے انہی پھوٹوں  
کو جھوٹا قرار دے کر آپ کے مہیہ مقصود کی زندگی آگئے۔ علی ہذا بیان مبارکہ صرف  
معن طعن کی غرض سے نہ تھا بلکہ حفاظت دین کے لئے تھا۔ اور چونکہ دین کی

پیشوائی کا منصب بعصوم ہم سنتوں کے لئے وقفت ہے لہذا حضور نے کسی ایک بھی فیض عصوم کو ساتھ نہیں دیا اور عملًا اس بات کو واحد کر دیا کہ دنیا جس کو مر منی صدیق اکبر سمجھیے عز و ری نہیں ہے کہ اس مزدور فرد کو خدا اور رسول بھالی ایسا ہی بنایں ورنہ مبابرہ میں مزدور حضور گرا اور بھی صدقیتوں کو شامل فرمائیتے۔

قریشی صاحب نے روز مبارکہ اور شب پیغمبرت میں حوازنہ کیا ہے اور میدانِ شتاخت حق و باطل کو محض لعنت کردہ سے تعبیر کر کے روز مبارکہ کی فضیلت سے انوار کیا ہے جبکہ شب پیغمبرت کو تحفظِ رحمت کی رات کہا ہے۔ اس میں شک نہیں کہ روز مبارکہ روز عید ہے اور شب پیغمبرت شب برات سے کم نہیں۔ لیکن اتنا فرق ہزروں ہے کہ مبارکہ کا دن حق و باطل کے فیصلے کا دن تھا۔ اور پیغمبرت کی رات بظاہر ہر چیز مصائب بخی کہ رسول اللہ کو شہر بدھ ہونا پڑا۔ ذرا گستاخی کروں کہ حق کو میدان چھوڑ کر جاتا پڑا۔ عام الفاظ میں باطل سے بھاگنا پڑا۔ مگر نہیں دراصل حق مغلوب ہونے کے لئے کیا ہی نہیں ہے۔ اگر ایک حق نے گدی چھوٹی تو دوسرا حق اس پر قائم مقام ہوا۔ کیونکہ خلافت و امامت قائم مقامی پیشوائی کا نام ہے لہذا تم اسی واقع پر فیصلہ کئے لیتے ہیں۔ قریشی صاحب اجنب کوئی حاکم کسی دوسری جگہ دوسرے پر جاتا ہے تو اس کی گزری پر جو عہدہ دار اس کے فرائض کی نگہداشت کرتا ہے اسے قائم مقام کہا جاتا ہے نہ کہ افسر کے ساتھ دوسرہ پر جانے والے افراد کو قائم مقام کہا جاتا ہے۔ شب پیغمبرت حضورؐ نے تمام امور کا چارچوں عملًا حضرت علیؓ کو عطا کیا۔ اما نیز پسروں فرمائیں۔ اہل خانہ کی خاندانی ذمہ داریاں عسائد فرمائیں۔ اپنابوریہ لبریت حوالے کیا۔ مزدوری و متعلقہ ہمایات و احکامات صادر فرمایا۔ کر اپنا ولی عہد مقرر فرمایا۔ اور اللہ کی بارگاہ سے مرضات خداوندی کی کنجیاں لے کر تمام خزانے خواہی کر دیئے۔

جبکہ حضرت ابو بکر کو تہمی جانشین مقرر کیا اور نہیں ساختے جانے کا حکم دیا بلکہ حضرت صاحب خود ہی تیجھے ہوئے کہ شاید حضورؐ جب دوسرے پر

تشریف لے جا رہے ہیں تو خوب خاطر تو امتحن ہوگی اور بہان نوانی کی جائے گی۔ دوبارہ سفر افسر صاحب کو ان ساتھی صاحب کی تشقیق کرنا پڑی اور اسی دینا پڑی کہ مت خون کھانا اللہ میاں عغیرہ تھیں خوب نہ دہ پلا و مکمل نہ گا۔

اب عتلہ القاف سے فرمائیئے کہ جو شخص تلوار کے سامنے میں سویار رحمت کی حفاظت اس نے کی یا بجعہ غار محفوظ میں چھپا اور باہر ہو دشاہر حفاظتِ قدرت کے خوفزدہ رہا اور دشمن کو سر پر پاک لشوے بہترانہا کر خدا کو قرآن میں نعمت کرنا پڑی۔ ایک حفاظت کرنے والے کو مرضاتِ الہی لصیب ہوئیں اور دوسرے کو لا مخزن کی سر زش۔ پس جو حاملِ مرفاتِ الہی ہو اعصم و منصور امام ہو گا اور جو محفوظ مقام پر بھی خوفزدہ رہا اور رحمت کی حفاظت کرنے کی بجائے عمل اُر رحمت ثابت ہو اقطعًا منصبِ امامتِ الہی کے لائق نہیں ہے۔

## دیکھت آئیت والا یعنی

اعتراف ۲۷۳۔ اثباتِ امامت کے لئے آئیت آنہا ولیکم اللہ ورسولہ والموہنین بھی پیش کی جاتی ہے فرمائیئے عربی لغت میں لفظِ ولی کے کتنے معانی ہیں۔

جواب ۲۷۴۔ لفظِ ولی کے عربی زبان میں کافی معنی ہیں مثلاً حاکم، والی، وارث، مہربان، مردگار، دوست، نگران، مالک، رشتہ دار وغیرہ۔ لیکن دراصل ایک بہار کی دوسری بارش کو ولی کہتے ہیں۔

اعتراف ۲۷۵۔ کیا ولی کے معنی میں سے کوئی ایک معانی خلیفہ قابل بھی ہے۔ اگر ہو تو عربی لغت کا حوالہ دیا جائے۔

جواب ۲۷۶۔ لفظِ ولی کے اصل معنی "میر بہار کی دوسری بارش" کے ہیں لیکن ایجاد لفظ کی غایت ہی یہ ہے کہ رحمت کی دوسری بارش کو قبول کہتے ہیں اور چونکہ ایک کے بعد قدوسیت میں کوئی فصل ممکن ہی نہیں ہے لہذا بہار دین کی پہلی بارش

کا نام رحیت اللعائیین ہے اور دوسری بارش کا نام "وَنِ الْمُؤْمِنِیں" ہے۔ اگر ایک اور دو میں فصل ہو سکتا ہے تو پھر میں مان لول گا کہ تولی، علیکسہ بلا فصل کے معنی میں استعمال نہیں ہو سکتا۔

مگر یہ جھگڑا تو نبی کریمؐ نے حدیث ولایت بیان کر ارشاد فرمایا کہ کوئی باب کے بعد سب مونین کا ولی ہے۔ اب وہی کو حاکم کے معنی میں اپنے اسم کریں تو ارشادر رسولؐ کے مطابق علیؐ بعد از رسولؐ سب مونین کے ولی ہیں۔ اپنے کے لئے اب صرف دو را ہیں ظاہر ہیں۔ اقلایہ کو علیؐ چوتھے نمبر پر حاکم ہیں۔ دووم یہ کہ علیؐ بعد از رسولؐ سید المطاع میں یعنی خلیفہ بلا فصل ہیں۔

اگر پہلی صورت درست مان لی جائے تو اس میں ایک بہت واضح قباحت موجود ہے کہ ارشادر رسولؐ ہے کہ علیؐ بیرے بعد کل مونین کا ولی ہے۔ حدیث ہو صوفیہ میں لفظ کل "اوْرُّهُمْنِينَ" قابل توجیہ ہیں۔ فرمائیے اس کل میں اصحاب شلاشر شامل تھے یا نہیں۔ اگر نہیں تھے تو وہ مونین نہ ہوتے اور کتنے قوتی تھے کہ انہوں نے بخلاف حکم رسولؐ پیغمبر کے بعد علیؐ کو ولی یعنی خلیفہ کیوں تسلیم کر لیا۔ اب یا تو ان حضرات کو بے ایمان سیم کیجئے یا نافرمان رسولؐ اور یہ دونوں باتیں آپ کے لئے ناقابل قبول ہوں گی لہذا ثابت ہوا کہ دوسری صورت ہی صرف الیسی واحد راہ ہے جس کو مان لیتھے سے حضرات شلاشر کا ایمان بھی سلامت رہ سکتا ہے اور نافرمانی رسولؐ سے بھی حفاظت حاصل رہتی ہے۔ لہذا آپ کو اپنے ندیہ بکا بھرم رکھنے ہی کی خاطر بادل خواستہ مانتا پڑے گا کہ وہی سے مراد خلیفہ بلا فصل یعنی ہے۔

باتی قوی عہد کے لفظ پر عذر فرمائیے کہ قوی عہد فرماؤ کے فوراً بعد تخت نشین ہوتے ہیں یا تین دلگیر بادشاہوں کے بعد۔ اگر قوی عہد چھوتے نمبر پر ہو سکتا ہے تو ہم بلا فصل کی اصطلاح پر ہر زید عزور کریں گے۔ فی الحال آپ ہمارے بیان کردہ لفظ وہی کے معنی ہر مستند کتاب تخت میں ملاحظہ فرماسکتے ہیں۔

اعذر امن علیؐ۔ جب محمدہ ولایت کے مستحقین کے سلسلے میں مونتوں جمع نہ کس لایا گیا ہے تو ہر بنت سیدنا علیؐ کے ساتھ ولایت کو خاص

کرنا کن اصول و ضوابط کے ماتحت ہے۔

جواب ۱۷۴:- ولایت علویہ کی تخصیص اس اصول و ضوابط کے تحت ہے کہ آیت میں بیان کردہ شناخت کی علامت سوا حضرت علی علیہ السلام کے کسی بھی دوسرے خود میں نہیں مل سکی۔ اور عام مسٹی فتنہ مفسرین و محدثین کا تتفقہ فیصلہ ہے کہ یہ آیت جناب امیر علیہ السلام کی شان میں نازل ہوئی۔ آپ کے نئے کھلی چھٹی سے کہ اپنی یہی کتب صحیحہ فتحتہ سے کوئی الیٰ روایت دُھونڈ دیجئے جس میں یہ ذکر ہو کہ آیت موصوف علیٰ کے علاوہ کسی دوسرے شخص کی شان میں اُتر کا۔ یا قریبی صیغہ جس نزک کی بات تو قرآن مجید میں متعدد مکبوں پر خلاف فری واحد نے اپنی اکیلی ذات کے لئے بحث کے صیغہ استعمال کئے ہیں۔ اگر وہ استعمال باضابطہ بکتاب اصول قرار پاتا ہے تو ہبھایت مذکورہ میں بحث کے صیغہ کا ہونا بھی خلاف قاعدة نہیں ہے۔

اعتراف ۱۷۵:- کیا وہم راکعون کے جیدہ کامفہوم یہی ہے کہ بجالت رکوع زکوٰۃ دی جائے۔ اگر یہی ہے تو کیا اس عمل کا اجراء قیامت تک رہ سکتا ہے یا اس زمانے تک بند ہے۔

جواب ۱۷۵:- عام مسلمانوں کے لئے اس عمل کا جاری ہونا ثابت نہیں ہے۔ ہی حضور نے کوئی ایسا حکم مفت کو دیا ہے۔ قرآن مجید نے صفت بیان کی ہے جس کے موصوفون حرف حضرت علیٰ ہو سکے ورنہ کسی عین کو ثابت کیجئے۔

اعتراف ۱۷۶:- اگر قیامت تک کے لئے ہے تو تخصیص اور اگر کسی ایک فرد اور ایک زمانے تک بند ہے تو اس کی ثبوت درکار ہے۔  
جواب ۱۷۶:- اعتراف کی عبارت بہم ہی ہے بہرحال اس عمل (حالہ رکوع میں زکوٰۃ دینا) کا تعلق صرف جناب امیر سے ہے۔

اعتراف ۱۷۷:- کیا بجالت رکوع ادا کے صدقہ از قسم زکوٰۃ حضور علیہ السلام سے بھی ثابت ہے یا نہ۔ اگر ہے تو ثابت کیا جائے ورنہ کیا عمل خلاف صفت نہیں ٹھہرے گا۔

**جواب ۱۶۷ :** — گوگر بظاہر ایسا عمل حضور سے ثابت نہیں لیکن یعنی عمل خلاف تبت  
ہرگز نہیں ٹھہرے گا کیونکہ حدیث تقریری سے اس عمل کو حمایت و تائید رسولؐ حاصل  
ہو جاتی ہے جیسا کہ تمام معتبر تفاسیر سنتیہ میں یہ واقعہ نقل ہوا ہے۔ مثلاً بیضاوی شریف  
کتاب، مدارک، تابیق، عالم التنزیل، قلبی اور تفسیر کبیر وغیرہ۔ یہم امام الہست  
حضرت الدین رازی کی تفسیر کبیر سے اپنا مطلب بیان کرتے ہیں۔ علامہ رازی لکھتے ہیں  
کہ حضرت ابو ذر غفاری کہتے ہیں کہ ہم رسولؐ کے ساتھ نماز پڑھتے تھے۔ سائل نے  
اگر رسولؐ کیا کسی نے اس صفائی کی حاجت روانی نہ کی۔ اس نے آسمان کی طرف سر بلند  
کر کے ہبہ کر خدا یا گواہ سہما میں مجدر رسولؐ میں استدعا کی مگر کوئی متوجہ نہ ہوا حضرت  
علیؐ کو روع میں تھے۔ اپنے دلخیلہ میں احتکی اٹکلی سے اشارہ کیا۔ سائل نے رائے انگلشی نکال  
لی۔ حضورؐ نے را قو حکوم کر کے فرمایا اللہ ہمیں سے بھائی موسیٰؑ نے تجوہ سے سوال کیا کہ  
میرے پروردگار میرا سینہ تکھول دے اور میرے کام کو اسان گرا اور میری نیبان کی رہ  
کشادہ کر دے تاکہ بآسانی لوگ میری بات بچ سکیں میرے لئے ایک وزیر تو نور زکریہ  
میرے اہل سے بھائی ہارون کو اور اس سے میری بیٹت قویٰ کردے خدا یا ہی دعا  
میں پیش کرتا ہوں کہ بھائی علیؐ کو منصب ہارون عطا فرمادے۔ ابو ذر کہتے ہیں کہ  
بعض تم دعا آئیت ہو صوفیہ نازل ہوئی۔

علامہ حضرت الدین رازی کے مطابق چونکہ یہ عمل موجودگی رسولؐ میں وقوع پذیر ہوا  
اور حضورؐ نے معلوم کرنے پر دعائے خیر انگی اور حضرت علیؐ کو رکنے لڑکنے کی بجائے  
ان پر خوش ہوئے لہذا یہ عمل خلافِ سنت ہرگز نہ ہوگا۔ مگر اس شخص کے نزدیک حج  
سنت کو جانتا ہی نہیں۔

**اعتراف ۱۶۸ :** — ادائے زکوٰۃ بحالتِ رکوع اگر آج کسی سے  
ثابت ہو تو وہ مستحق ولایت ٹھہرے گا یا نہیں۔ اگر نہیں تو امتناعی  
و وجودہ بیان کئے جائیں۔

**جواب ۱۶۹ :** — اگر آج ادائے زکوٰۃ بحالتِ رکوع کسی کیلئے ثابت ہو جائے  
تھیں اسے وہ تسلیم کروں گا بشرطیکہ زکوٰۃ یعنی والا کوئی اسماقی فرشتہ ہو۔ اور

خداوند تعالیٰ اس کی تعریف کرے۔

یہاں ایک وضاحت کرنا ضروری سمجھتا ہوں کہ لازمی ام نہیں ہے کہ ہر فعل  
ثُبیٰ مخصوص امت کے لئے سنت بن جاتا ہے اور اس کی اتباع کرنا ضروری ہوتا  
اوہ اس کی عدم نقل سے خلافت سنت ہوتی ہے۔ اگر یہ بات صحیح مان لی جائے تو  
دین میں بہت بڑا شکاف پڑ جاتے۔ مثلاً یہ کہ عمل رسولؐ ہے آپ نے دعویٰ نبوت  
کیا۔ اب اگر امت بھی اس عمل کو سنت سمجھ کر اتباع کرنے کی خاطر خود کو ثُبیٰ بنانا  
یا کہنا یا کہلانا مژوٰع کر دے تو پورا دین عزق ہو جائے گا۔ اسی طرح کسی مخصوص اعمال  
حضورؐ کے مکروہ سنت نہ بنے اور امت نے ان پر عمل کرنے کی کوشش نہ کر  
مثلاً حضورؐ نے چاند کو دوٹھے کیا۔ سورج کو لوٹایا۔ مگر یہ افعال و فیجراۃ مخصوص  
بالذرات بھی قرار پاتے۔ اور صرف وہ احکام و اعمال سنت ٹھہرے جن کا حکم حضورؐ  
نے جاری فریا۔ مخالفت واردہ فریائی۔ یہی معاملہ ام کے مخصوصین کا ہے لہذا ضروری  
نہیں ہے کہ وہ کام جو امام برحق کرے وہ امت کے لئے کہنا بھی ضروری ہو۔ اور  
اس کا نتیجہ بھی وہی ہو۔

اعتراف ۷۹:— اگر تسلیم کر لیا جائے کہ ستیزنا علی مرتفعی نے  
بجالت رکوع رکواۃ ادا کی تھی تو واضح کیا جائے کہ آپ کے پاس مونے  
کا نصاب ہو جو دنخا۔ جس کی وجہ سے آپ پر یہ فرض عاید ہوتا تھا یا نہ۔  
جواب ۷۹:— جاب میں میں تفسیر کیرسے نقل کردہ روایت پر عزز مکبیہ کر  
مالی نے مسجد رسولؐ میں سچھما لگا سختا جس طرح کہ عموماً سوال کرنے والے مانستہ ہیں  
کہ خدا کے نام پر کچھ دو۔ پھر مسالی مخصوص اس زکواۃ کا طالب نہیں ہوتا جو کہ  
حسب قول اشعری ہوا کرنی ہے۔ ایسے مانگنے کو خیرات کہتے ہیں۔ لیکن چنانچہ امدادیں  
نے خیرات دی تھی جس کو زکواۃ کے نام سے بارگاہ احمدیت سے معزز کیا گیا۔ لہذا  
ایسی نفلی زکواۃ کے لئے صاحب انصاب ہونے کی مشرطہ نہیں ہے۔

اعتراف ۸۰:— اگر نہیں سختا ادا ہے زکواۃ سے کیا مطلب۔

جواب ۸۰:— ادا کے زکواۃ سے مطلب خیرات ہے۔ زکواۃ کے لفظی معنی

۵-

میں مال کو پاکیزہ و کمرنے کے لئے مجھ حصہ نکالنا بھی ہے۔ چونکہ آپ بغرضی معنی پر  
نیادہ اختصار کرتے ہیں لہذا یہاں بھی لغت ملحوظ رکھیں۔

**اعتراض ۸۱:-** اگر آپ صاحب لصاہب تھے تو بوقت اذکورت  
خطبہ برائے سیدہ فاطمہ آپ نے سرایت اکبر کو یہ جواب کیوں دیا۔

ولیکن از تسلیمی شرعاً ممکن - لیکن تسلیمی کی وجہ سے خرم محسوس کرتا ہوں۔  
(لینے اگر حضور امیر کام طالبہ فرماتیں تو میں کس طرح ادا کروں گا) جلا العین  
جواب ۸۲:- گذشتہ سوال کے جواب میں عزم کیا جائے کہ اداۓ خیرات

کے لئے صاحب لصاہب ہونا ضروری نہ ہے۔

**اعتراض ۸۳:-** کیا شماڑ میں اس قسم کا فعل فعل کثیر تو نہیں اور  
اس سے نماز میں نقص تو نہیں آتا۔ فہمی جزوئی کا لشان دہی فرمائے لیں۔ اس طبق  
ضرورت پر جمیلوں نہ ہوں۔

جواب ۸۴:- اس سوال کا جواب یہ قرآن مجید کی مندرجہ ذیل آیات سے  
دیتے ہیں۔ ارشاد رب العزت ہے:-

(حضرت ذکریا علیہ السلام) محاب (مجید)  
فَنَادَتِهِ الْمَلَكَةُ وَهُوَ قَائِمٌ  
يَصْلِي فِي الْحَرَابِ ۝ أَنَّ اللَّهَ يَبْشِّرُكَ  
بِسَجْدَيْ مَصْدَقَةٍ بِكَلْمَةٍ مِّنْ اللَّهِ وَ  
سَيِّدَا وَحَصْوَرَا وَنَبِيًّا مِّنَ الظَّاهِرِينَ  
قَالَ سَبِّيْبَ اَنِّيَ كَوْنٌ لِي غَلِيلٍ وَقَدْ  
بَلَغْنِي الْكَبِيرُ وَأَنِّي عَاقِرٌ ۝ قَالَ  
كَذَلِكَ اللَّهُ يَفْعُلُ هَا لِي شَاءَهُ ۝ قَالَ  
رَبِّيْ جَعَلَ لِيْ أَيْدِيْهُ ۝ قَالَ أَيْتَكَ إِلَّا  
تَكْلِمُ النَّاسَ ۝ ثَلَاثَةٌ اِبْرَاهِيمَ زَمْزَمَ  
وَأَذْكُرْكَ سَبِّيْبَ كَثِيرًا وَسَبِّيْهُ بِالْعَشِيْ  
فَرِيَايَا أَسْمَى طَرَحَ (جَسِيْسَ) خَدَاجَهَا

## والا بکارہ

(آل عمران - ۲۹) ہے کرتا ہے (ذکر یافی) عرض کی پروپگانڈا

پیر سے لے کوئی نشانی مقرر فراہم ارشاد

ہوا تمہاری نشانی رہے کہ تم عن حق تک

لُوگوں سے بات ذکر کو گے مگر خلاف سے

اور اپنے رب کا ذکر کثرت سے کیا کرو

اور رات کو صبح سویرے تسبیح کیا کرو

اگر واقعہ صوفی کی روشنی میں جناب ذکر بالعذر السلام کی نماز میں کوئی لفظ آیا

ہے تو پھر ہم بتا دیں گے کہ محض سائل کے انگشتی اتارنے سے جناب امیر کی نماز میں

لفظ ہوا یا نہیں۔ جس طرح منقولہ آیات مبشرہ بختام درج وارد ہوئی ہیں اسی طرح

آیت ولایت مقام درج میں وارد ہوئی ہے۔ اگر فعل منافی عزت نماز ہونا تو جس کی نماز پڑھی جاہری سمجھی وہ تعریف کر کے تابع ولایت کیوں عطا کرتا۔

اوًا تویر فعل کثیر درخواست ہم اگر بالفرض اسے فعل کیڑاں بھی بیجا جاتے تب بھی الائچی

قدح نہیں کیونکہ جب اسی نے جس کی عبادات میں حضرت امیر نے فعل ذکر کو کیا امت اور

الغاظ میں تعریف فرمائی۔ روایات میں یہ بھی درج ہے کہ سائل عام سوالی نرکھا بلکہ

فریستادہ خدا فرشتہ تھا اور بعضوں کے نزدیک بہرہ کیلیت تھے۔ اور فرشتوں سے درحالت

نمایاں نہیں ہے جیسا کہ واقعہ ذکر گردیاں ہوا ہے لیکن مجھے تعجب ہے کہ محض

اشارة سے انگلی میں سے انگوٹھی اتر والینہ پر تو اعزت امن کیا جاتا ہے لیکن جب امام مر

بنت فریب کو حالت نماز میں حصنوں کے ساتھ چسپاں کیا جاتا ہے تو کوئی اعزت امن

نہیں ہوتا۔ اسی طرح بی بی عالم شرک کا حالت نماز میں حصنوں کے پیروں کو گردگردتا تکتب نہیں

میں مرقوم ہے لیکن یہ گردگردیاں مانع نماز نہیں بھی جاتی ہیں۔ بقول امام نخاری حصنوں

شرکا زوج عالم نے ایک نکاح ممبر پر محظی ہو کر پڑھی قیام و قرأت ممبر پر اور سجدے

زمین پر چلے فاہم۔ ہم قریشی صاحب سے عرض کرتے ہیں کہ پہلے اپنے مگر کی خراجی طرح لے یا کسی بھرا عرض کرنے کے لئے تکمیل کر تکلیف دین۔

اعتراض ۸۳:- خلافت و امامت کے سلسلے میں من کنٹ مولاہ فعالی مولاہ سے بھی استدلال کیا جاتا ہے۔ پتا یئے مولا کا معنی چھین خلیفہ بلا فصل مذکور ہے۔

جواب ۸۳ :- جی ہاں مولا کے معنی آقا و سید المطاع ہر جگہ بالاحظہ فرمائے جاسکتے ہیں خلیفہ چونکہ بادشاہ ہوتا ہے لہذا سید المطاع صدر اور ”خلیفہ بلا فصل“ کے معنی حدیث متفقہ ہی میں مذکور ہیں کہ حضورؐ نے براہ راست حکم دیا کہ جس کامیں (حکم) مولا ہوں اُس اُس کا علیٰ مولا ہے۔ چونکہ اپنے اور علیٰ کے درہیان آپ نے کمی عزیز کوشال نہ کیا اور اپنے فوراً یعنی علیٰ کو مولا بنایا لہذا بلا فصل قرار پائے ورنہ حدیث میں ثابت کردیجئے کہ حضورؐ نے فرمایا ہوں جس کامیں مولا اس کا قلائل غلبان

اعتراف ۸۷: اگر ہولکے معنی سردار لیا جائے تو کیا اس لحاظ سے حضرت علیٰ مرتضیٰ جملہ انبیاء علیہم السلام سے افضل محدثین گئے چیز سیدنا علیٰ و صفتِ نبوت سے موسوف نہیں اگر (چھ) درجہ نبوت یقیناً درجہ ولایت سے زیادہ ہے

جواب نکاٹ ۸: ہمارے اعتقاد کے مطابق بلاشبہ حضرت علیہ السلام حضورؐ کے علاوہ جملہ انبیاءؐ سے افضل ہیں اور ولایت کا درجہ شاکن بیوتت سے زیاد ہے  
 ۱۔ اسقبال تبلیغیت لدگ صفت بستر قرأت فرمائی رکوع کیا منیر پر کذب عصہ سراہما کر کچھ پیروں پڑھنے میں پڑا تھے اور نہیں پڑھیں سمجھ کر کذب کی وجہ سے فارغ ہوئے تھے میرا ک اٹھیا اکھر ہوئے تھے پر جو پڑھنے پڑھنے پر کہنے منیر پر سمجھے نیچے اتر کر نہیں پڑھوں بی خدا پوری کی۔ (صحیح بخاری) ہرام کے طبع عمر را بـ الصلوٰۃ علی السطوح والمنیـ۔ گرشی صاحب آپ نے گانکی شریعت دیکھی رہا ہیں، ہمای خاطر آپ نہ رکھیں اور پھر فصلہ کریں کہ یہ فعل کثیر ہوا اپنی حضورؐ کی خدا اور امامت

<http://fb.com/rasheedahmed>

اس کا ثبوت از خود آیت ولایت میں انہما کے حصر سے ملتا ہے کہ اللہ وحی ہے۔ رسول ﷺ ولی ہیں اور علیٰ ولی ہیں۔ ولایت ایک ایسا درجہ ہے کہ خود ذات خداوندی نے اپنے کو تو ولی "مجھا جیکہ کسی بھی جگہ اللہ نے تمی ہبہنا نہیں فرمایا۔ قرآن مجید میں ایک بھی حرتبہ ولایت کا ذکر کیا گیا ہے جس کی تشریح میں نے اپنی کتاب علی وی اللہؐ میں ہبہ ناظرین کی سے مطالبہ فرمایا جا سکتا ہے۔

اعتراض ۸۵ : کیا اس معنی کے پیش نظر حضور علیہ السلام سے برابری لازم نہیں آتی اور زادہ نبووت میں ایک مرتبے پر وہ حضرات فائز المرام نہ ماننے پڑیں گے۔

جواب ۸۵ : بالکل نہیں۔ اگر آپ کی درعوہ بات قبول کرنی جائے تو پھر تمام خلفاء کے ہلکت کو حسب اعتقاد اہل صفت حضورؐ سے برابری حاصل ہو جائی ہے کیونکہ خلافتؐ کے معنی میں ایک کام میں کسی جگہ ہونا مجب آپ حضرات شلاش کی خلافت کو مانیں گے تو آپ کے ذرع کے طبق اسی سب حضورؐ کے برابر ہو گئے جیکہ یہ سرا غلط ہے۔ حضورؐ اپنے مقام پر ولی یعنی صاحب اختیار میں اور ان کے ربیب جناب علیٰ اپنے مقام پر ولی الامر ہیں۔

اعتراض ۸۶ : اگر مولا کا معنی محبوب اور دوست تسلیم کر لیا جائے تو کون سی حرج کی بات ہے

جواب ۸۶ : ایسا تسلیم کر لینے پر حکم رسولؐ کی خالفت ہوتی ہے اور کلام نبیؐ میں معنوی تحریف کا ارتکاب ہوتا ہے۔

اعتراض ۸۷ : کیا ان اللہ ہو مولا و جبریل و صالح المولہ نین بلاشبہ وہی اللہ حضور علیہ السلام کے مولا ہیں اور جبریل امین اور نیک مومنین۔ میں مولا کا معنی دوست نہیں تو پھر کیا وجہ ہے کہ وہاں یہی معنی نہیں لیا جاتا۔

جواب ۸۷ : کسی لفظ کے معنی اخذ کرنے کے لئے ضروری ہوتا ہے کہ سیاق

سباق اور قرآن کی طرف توجہ رکھی جائے ورنہ مفہوم صحیح حاصل نہ ہو گا۔ شلایر کے دال بینڈر میں پک بھی ہے۔ آپ کی دال میرے سامنے نہیں گھل سکتی۔ "اللّٰهُ عَلَى  
دالِ رُعْیٰ كَانَ زَارَهُ صَلَادٌ بِهِ" دال ایک حرف تھی ہے۔ لفظ دال ہے  
کہ علیٰ صاحب اختیار ہیں۔ ان پاچوں جملوں میں یہ منے ایک لفظ دال استعمال  
کیا ہے لیکن ہر فقرہ میں اس کا مطلب جدا ہے۔ لہذا چون کہ مسیوں اسی میں مولا  
بھی سوا استعمال نہیں ہوا۔ لہذا اس میں پسندیدگی معنی تراشتا جہالت ہو گا۔

اعتراف ۸۷۔ اگر آنَ اللّٰهُ هُوَ هُوَ لَاهُ والی آیت میں مولا

کا معنی سردار لیا جائے تو یعنی یوس بن جائے گا کہ بلاشبہ اللہ تعالیٰ  
حضرتو علیہ السلام کے سردار ہیں اور جیسا کہ بھی سردار ہیں اور نیک ہو ہیں  
بھی سردار ہیں۔ فرمائیے اس معنے سے حضرتو علیہ السلام کو سب کا غلام تصویر  
کر دیا جائے۔

جواب ۸۸۔ اگر آپ میں پسندیدگی سے تفسیر پارٹی کریں گے تو یہ مگر اسی  
کچھ حاصل نہ ہو گا۔ لہذا اہمترین طریقہ ہے کہ وہی معنی اختیار فرمائیے جو آخر حضرت صلی اللہ  
علیہ وآلہ وسلم نے فتحیم فرمائے کیونکہ قرآن ان پر نائل ہوا ہے نہ کہ آپ پر۔

اعتراف ۸۹۔ اگر یہ مسئلہ عقائد قطعیہ میں سے تھا تو پروردگار  
حالم نے یاد اور دھملناک خلیفۃللناسی کی طرح صراحتاً کیوں  
نہیں فرمادیا یا اعلیٰ آنا جملناک خلیفۃ بلا فصل بعد النبی۔

جواب ۸۹۔ وہ اس لئے نہیں فرمایا کہ سرکار روحافت کاب اللہ کی وجہ  
اسیں تھے تمام روز و فرار و معافی قرآن بتانے کے لئے موجود تھے لہذا نام لینے کی  
بجائے سفات بیان کردیں و افعالات کی نشاندہی کردی کہ نام سے زیاد، کام یا از  
رہتا ہے اور لوگوں کی تحریکیں و ترغیب و اصلاح مقصود تھیں۔ اس شخص کا حبس کا خاص  
واضھر ہے توقیر و عزت بھی اگر کوئی معلم ہو جائے تیرزے کو مسلمانوں کے لئے وجہ  
امتحان بھی ہو جاتے۔ اصلی مومن و ممنافق میں تغیر ہو سکے۔ جو منافق ہو گا، وہ  
رسول کریمؐ کے بیان کردہ حقیقت سے اور امنؐ کے ایسی علیحدہ و منطبق قائم کرے گا اور جو

مومن خالص ہو گا وہ اس کو بے چون و چراتیم کرے گا۔  
 یہ بھی خدا کی بہت بڑی مصلحت تھی کہ نام زیلا و رہ آپ لفظ علیؐ کے معنوں  
 میں اپنی غلطاتاویسیں کرتے جس طرح کہ آپ حضرات کی خادت ہے اگر حب مفرضہ  
 "یا علیؐ انا جعلتک خلیفۃ، بلا فصل بعد النبیؐ" کا جملہ بھی نائل ہو جاتا پھر  
 بھی بمعاذ بقرطت آپ کا گمان یہی ہوتا کہ علیؐ سے مراد علیؐ ابن ابی طالب نہیں بلکہ جزا  
 اور بلند معنی ہیں لہذا چونکہ ابو بکر حضرت امیرؐ سے بلند قد تھے اس لئے یہ آیت ان کی شان  
 میں نائل ہوئی ہے اگر اس سے مراد علیؐ داما در رسول ہوئے تو پھر آیت ان معنی میں  
 آتی کہ "اے علیؐ بن ابی طالب مشوہر بتولؐ و داما در رسولؐ ہم نجھے نبیؐ کے بعد بلا فصل  
 خلیفہ بنایا ہے" لیکن خدا کی قسم آپ پھر بھی اُسے شیم ز کرتے۔ اور کوئی حدیث گھر  
 کر آیت کی تکذیب کر دیتے۔

اسوس ہے کہ ثانی اشیٰ "میں بغیر نام آتے ابو بکر مقصود ہو" لیکن علیؐ کا نام  
 پوچھا جائے!

اگر آپ عقیدہ قطعیہ توحید پر ایمان لانے "کا حکم قرآن میں بصراحت وکھلا  
 دیں تو پھر یہ عقیدہ امامت کو بھی اُسی طرح دکھاویں گے جیسا آپ چاہتے ہیں۔  
 اعتراض نمبر ۹:- جب پہلے اتنا اہم کھانا تو حسنورنے ذمہ معافی  
 لفظوں پر اکتفا کیوں فرمایا۔ آخر صحیح تو ہے جس کی پروپری داری ہے۔

جواب نمبر ۹:- رسولؐ کیم نے ہر وہ لفظ استعمال فرمایا ہے جو معنی سیادت و  
 پیشوائی کے نئے موزوں تھا اور ان سب سے یا مقصود لفظِ ولیؐ ہے۔

اعتراض نمبر ۱۰:- کیا آیت کے ماتبل ان مابعد والی آیت کا تعلق  
 ہوتا ہے یا نہ۔ کیا ماتبل کی آیت ادایگی مفہوم کے لئے قریۃ بن سکتی ہے  
 یا نہ۔

جواب نمبر ۱۰:- بے شک آیت ولایت سے پہلی آیت اور بعد کی آیت دونوں  
 آیت موصوفہ سے متعلق ہیں اور ایک دوسرے سے مربوط ہیں۔  
 اعتراض نمبر ۱۱:- اگر نہیں بن سکتی تو باہمی انتباہ طاہر رہا۔ حالانکہ قرآن

اصلیح اور ابالغ کی کلام ہے۔ اگر ہوتا ہے تو ماقبل والی آیت میں محبت و مودت کا ذکر ہے۔ فرمائیے اس ربط و نسق کے پیش نظر والی (ولی) کامعنی محبت کیوں نہیا جائے۔

جواب علیٰ ۹۲:- چونکہ آیت ہر بوطہ ہے اور اس کا حوصل یہ ہے کہ فضیلت یعنی فضل اللہ کے اختیار میں ہے جس کو چاہیے افضل قرار دے یعنی خدا خود اپنی صرفی سے جسے چاہتا ہے رسول کے مقابلے میں بڑھادیتا ہے لہذا اسلامی انوں کو تاکید کی گئی ہے کہ وہ خدا کے افضل کردہ افراد سے محبت تحسین کیوں کہ خدا ان کو محبوب رکھتا ہے اور وہ خدا کو محبوب رکھتے ہیں۔ وہ لیے افضل ہیں کہ مونمنین کے لئے تو نکسر ہیں اور کفر کرنے والوں کے لئے راہ خدا میں جہاد کرنے والے ہیں اور کسی ملامت کرنے والے کی پرواہ نہیں کرتے چونکہ آیت کا بنیادی نفس مضمون عرض محبت نہیں بلکہ عطا کے فضیلت ہے لہذا ربط و نسق کے پیش نظر «فضل» کے معفیوں کو بخوبی رکھنا ضروری ہے اور آیت میں محبت کا تذراہ صرفی ہے نہ کم مطلق صرفی۔ چنانچہ آیات اس طرح ہیں:-

اسے اپل ایمان احمد میں سے جو کوئی  
اپنے دین سے پھر جانے کا تو عنقریب  
خدا ایسے لوگوں کو ظاہر کر دے گا۔  
(جن کو اس نے مقرر و انزواز دیا ہے)  
جن سے وہ محبت رکھتا ہے اور وہ  
اس (فضل) سے محبت رکھتے ہیں۔

(ان کی شناخت یہ ہو گی کہ ایماندار  
مونمنین کے ساتھ نہم (مکنسران) روحیہ  
رکھیں گے کفر کرنے والوں کے ساتھ  
کڑیں ہوں گے جہاد کرنے کے لئے  
کی راہ میں اور کسی ملامت کرنے والے

بِالْيَهُودِ الَّذِينَ أَهْنَاهُنَّ  
مُنْكَرُهُنَّ دِينُهُمْ هُنُّ فُسُوفٌ يَا أَيُّهُ  
اللهُ بِقَوْمٍ يَصْبِهُمْ وَيَجْبُونَهُمْ إِذْلَة  
عَلَى الْمُؤْمِنِينَ أَعْزَزَةٌ عَلَى الْكُفَّارِ  
يَجَاهُدُونَ فِي سَبِيلِ اللهِ وَكَلَّ  
يَخافُونَ لَوْمَهُ لَا يُمْطَأْ ذَلَكَ  
فَضْلُ اللَّهِ يُؤْتَى لِمَنْ يَشَاءُ اللَّهُ  
وَاسْعَ عَلَيْهِهِ أَنَّمَا وَلِيَكُمُ اللَّهُ وَ  
رَسُولُهُ وَاللَّذِينَ أَمْسَأَ اللَّذِينَ  
لِيَقِيمُونَ الصَّلَاةَ وَلِيُؤْتَوْنَ الزَّكَاةَ

وَهُمْ سَاكِنُونَ هُوَ مَنْ يَقُولُ اللَّهُ  
كَيْ مَلَأَتْ كُلَّ كُوْنٍ بِرَوَاهَ نَذْكُرِينَ لَكَ.  
وَسَوْلَهُ وَالَّذِينَ أَمْنَوْا فَان  
دَيْنَ يَرْعَدُ إِلَى كَافِضِلٍ هُوَ وَهُجْسِ  
حَزْبُ اللَّهِ هُمُ الْغَلِيبُونَ هُوَ  
(الْمَائِدَةَ ۵۲-۵۳) چاہتا ہے عطا کرتا ہے (انسان کا کام

نہیں ہے) اور وہ بُنْجَانُشُ وَالْأَسْبُورُ  
وَاقْفَ كَار ہے۔ (اس کا علم غلط  
انتساب نہیں حاصل کر سکتا ہے)

(چند وہ مالکِ فضل ہے لہذا)  
بِتَحْقِيقِ الْمُدْرَسَاتِ هُوَ اصْاحِبُ اخْتِيَارِ حَكْمٍ  
ہے اور اس کا رسول اور وہ مولین  
جو خانہ ادا کرتے ہیں اور زکوہ ادا  
کرتے ہیں حالتِ رکوع میں۔ اور  
جب نے اللہ، رسول اور مولین مولوی  
کو ولی مانہے وہ خدائی جماعت میں  
ہے جو کہ غالباً جماعت کی جماعت ہے۔

ان شیخوں آیات میں خدا نے اپنے مقرر کردہ سردار کی شاخت و علامتیں بیان  
کر کے حکم دیا ہے ان کو حاکم اور الیٰ تسلیم کیا جائے کیونکہ تمام آیات مربوط ہیں اور ہمارے  
عقیدہ کی ترجیحی کتنی میں لہذا قریشی صاحب اور ان کے ہم مشریعوں کو گھٹے دل سے جام  
ولایت نوش فرمائیں چاہیئے بصورت دیگر اندر وہی قرآن ابتداء ثابت ہو گا۔ روز خسیر  
اکھر نے حضرت علیؓ کے بارے میں یہ فرمائ کر کہ ”کل میں علم اس کو دوں گا جو خدا اور  
رسول کا محبوب ہو گا اور خدا اور رسول اس کے محبوب ہوں گے“ اپ کا تعارف میدان  
میں کروادیا تھا اور حضرت ابوالبکر اور حضرت عمر کو یہ فضلِ نصیب نہ ہو سکا تھا۔ لہذا  
قرآن و حدیث کی نصوص قطعیہ سے حضرت امیر علیہ السلام کا ”وَلِي“ ہونا ثابت ہے  
اویس کا انکار دین سے اتراف ہے۔

اعتراض ۹۳:- شانِ نزول کے سلسلے میں ادا نے زکوٰۃ بحالتِ رکوع کا جو داقد تفاسیر میں منقول ہے جب اس کی تردید یعنی تفسیر و نہیں اسی ہمہ الفاظ ہو چکے ہے تو استدلال کیوں کیا جاتا ہے۔ ولیس ای صحیح شیعہ منہاں الکلیۃ فصح (قصص) اسانید حاوی بھالہ سرجالا (تفسیر ابن کثیر ص ۲) ان روایات میں سے کوئی بھی صحیح نہیں کیونکہ ان روایتوں کی سندیں ضعیفہ ہیں اور راوی مجهول ہیں۔

جواب ۹۴:- یہ واقعہ جہوڑاعلام امّت کا تسلیم شدہ ہے اور بہت طریقہ جماعت آنکہ اہل سنۃ اس شانِ نزول پر تتفق ہے مثلاً مجدهد، سدی، قتادہ، عقال، ضحاک، ابن جریر، شعبی، ابن عینیہ، ابن سیرین، سکبی، عطبری، قرضی، واحدی، شبلی، حاکم، ابو القاسم دروانی، ابن حدویر، ابوکبرزادی، خواردین رازی، غیاث الدین رازی، غیاث الدین رازی، ابو الحسن مغربی، خوارزمی، ابن مغازی، زمخشیری، مغاری، بیضاوی، عمر شفیعی، الغنوی، سیوطی، جمال الدین، فضل الدین طبری، السبط ابن جوزی، محمد صدیع، کشنقی، سیلمان قندوزی، محیی الدلیل بن علام امر رافعی، ملا جامی، ولیمی، ابن حجر عسکری وغیرہم اتنے علماء کے خلاف صرف ابن کثیر کی حقیقت کیا رہے گی جبکہ ابن کثیر تناقض اہل بیت اور تابعوں کی اہمیت مختہ۔ اس مذہبی طریکے کی بات ہمارے لئے قابل اعتبار نہیں ہے کیونکہ شیعہ و مخالفوں کی صفت اول ہیں اس کا شمار ہوتا ہے۔ لہذا اخضن بعض شیعہ و عدواوت اہل بیت والجماعت معاویہ ویزیر میں اس نے یہ لکھا ہے۔ حالانکہ خود اس شاعری ملائے اپنی تفسیر کی تیسری جلد کے ص ۲۶ پر یہی شانِ نزول تحریر کیا ہے۔

اعتراض ۹۵:- اشہد ان صلیاً و لی (للہ میں بھی ولی سے مراد سواریا جاتا ہے یا عجب اور واضح فرمائیے کہ اضافت کے اقسام میں سے کون سی اضافت ہے۔

جواب ۹۵:- جی ہاں ”ولی“ سے مراد سواری جاتی ہے اور یہ اضافت تفضیلی ہے۔

**اعتراض ۹۵:-** اگر انہما دیکھ دالی آیت کو دلیل تسلیم کر لیا جائے تو اس آیت میں ”ولی“ کی اضافت کہ کی طرف ہے اور علی ولی اللہ میں ”ولی“ کی اضافت اللہ کی طرف ہے فرمائیے دلیل مطابق دعویٰ کیسے رہی۔

**جواب ۹۵:-** دلیل بمطابق دعویٰ ہے کہ آیت میں خبر و حکم ہے اور جملہ نکوڑہ میں تصدیق و تہذیت ہے۔ اور یہ ضروری نہیں ہے کہ ترکیب میں مختلف مقامات پر اضافت کا بھی لاحاظہ رکھا جائے۔ موقع محل کے مطابق مضادات و مضادات الیہ میں تبدیل ہو سکتی ہے۔ مگر طالب مفہوم میں کوئی فرق نہیں آتا ہے، جیسا کہ آیت میں ہے کہ شخصوں مونین تمہارے ولی ہیں اور ہم بحثتے ہیں کہ بے شک علی اللہ کے مقرر قرآن میں اسے ولی ہیں۔ ایسی صورت میں دلیل دعویٰ قطعاً حفظ ہے۔

**اعتراض ۹۶:-** اگر یہ آیت سیدنا علی کی امامت کے لئے معینہ مان لی جائے تو باقی یا زادہ اماموں کی امامت کے لئے کون سی آیت آپ کے پاس موجود ہے۔

**جواب ۹۶:-** بہت ہیں۔ پچھلی بھی بیان کروی ہیں اب صرف ایک آیت اور صحن لیجئے جو سورہ نہ ایسی ہے کہ ”یا ایلہا الذین آمنوا [اطیعوا اللہ واطیعوا الرسول و اولی الامر فتکم]“ اس کی تفسیر و فضیلۃ الاجاب جلد ۱۳ ص ۲۷۸ میں ملاحظہ کر لیں۔

**اعتراض ۹۷:-** ولی کی جمع اولیاً اور اس کے مقابل والی آیت میں ہے۔ یا ایلہا الذین آمنوا لا تتخذوا اليهود والنصاری اولیاً۔ اے ایمان والویہود و النصاری کو دوست مت بناؤ۔ دیکھئے اس آیت میں اولیاً سے مراد دوست ہیں۔ فرمائیے اس آیت میں دوست مرد کیوں نہ لیا جلتے۔ اتنا اگر برائیں سے آگاہ فرمائیے۔

**جواب ۹۷:-** آیت ولایت سورہ مائدہ کی ۵۵ ویں آیت ہے جبکہ جو گز آیت کا شکان اہ ہے۔ اس تصریح آیت مقابل والی نہیں ہے۔ یہ سارا سلسلہ آیات ہمارے موقف کی تائید کرتا ہے۔ ان آیات میں مقصود ہدایت شریعت ہے کہ اہل کتاب زبانِ جاہلیت کے

حکم کی تمنا کرتے تھے اور محرف کتب پر عوام ہونے کے خواہ شمند سنتے تھے اخدا نے ان کی تردید کی اور لوگوں کو ان کے بادی پیشہ امانسے سے روک دیا۔ اور حضورؐ و مولین خاص کو بڑیان برحق اور پیشہ اقرار دیا۔ لہذا اس آیت میں بھی درست کے معنی یعنی کی جگہ پیشہ اور بہب کے معنی وسیع و صحیح ہیں۔ پورے سلسلہ کلام کا مطابق فرمائ کر قیصلہ کجھے اور پھر اعتراف فرمائیں مگر اپنے ہاں بعض دوست بناتا مراد یتیہ ہیں، پھر تو تائیہ اہل چہرے کے لئے کیا حکم شرعاً ہو گا؟ حالانکہ اسلام کا ذریب سراسری دوستی کا سبق دستا ہے اور دستا زمین پریشی سے غسلوں میں تبلیغ کا حکم صادر کرتا ہے۔ میاہر میں نصاریوں سے صلح اور خبریں ہیروں دباؤ سے معاشرہ ثابت کرتا ہے کہ ہیروں و نصاری سے بابیں معنی دوستی محفوظ نہیں ہے جو کہ معتبر انسن کے ہر کو مر ہیں۔ دراصل آیت مسکوی میں اولیاً سے مراد پیشہ امر پرست اور رہبر و بادی ہیں نہ کوئی معنی دوست۔ اور ولی یا اولیاً کا استعمال اپنائی گئی موروثیت سے ہوا ہے۔

## بِحَثْ أَيْتَ الظَّاهِرُ

**اعتراف ۹۸ :** ستا ہے کہ مسئلہ امامت کو ثابت کرنے کیلئے آیت تطہیر کو بھی پیش کیا جاتا ہے فرمائیے اس سے شید را علیٰ اور سیدنا حسن و حسینؑ اولاً بالذات مراد ہیں یا شانیاً بالعرض۔

**جواب ۹۸ :** آیت تطہیر امامت کا ناقابلٰ تردید ثبوت ہے اور معتبر من شے اس آیت کی روح کا تذکرہ کرنا پسند کیا جیکہ سیدہ طاہرہ صلوٰۃ اللہ علیہ کے بغیر اس آیت میں کوئی جان نہیں ہے۔ بہر حال جواب اعتراف یہ ہے کہ تذکرہ حضرات اس آیت میں بالذات مراد ہیں۔

**اعتراف ۹۹ :** اگر اولاً بالذات مراد ہیں تو آیت مقدسر میں ان سے متعلق خطاب ثابت کجھے۔

**جواب ۹۹:-** "عنکبوتی طھر کم" سے خطاب ثابت ہے صیغہ حاضر یعنی خالب جمیع استعمال ہوا ہے جس سے اخود خطاب ثابت ہے۔

**اعتراض ملتا:-** نیز "طھر کم" میں مراد ایجاد تطہیر ہے با بقاء تطہیر ہے۔

**جواب ملتا:-** بقاء تطہیر ہے۔

**اعتراض علاؤ:-** اگر ایجاد تطہیر مراد ہے تو قبل از تطہیر جب تک اس کے خلاف تسلیم نہ کیا جائے تب تک ایجاد تطہیر مسلم نہیں۔

**جواب علاؤ:-** ہم بقاء تطہیر کے قائل ہیں نہ کہ ایجاد پاک کے۔

**اعتراض علاؤ:-** اگر ایجاد تطہیر میں معنی تسلیم کر دیا جائے تو معموت ذاتی کی نفی لازم آتی ہے فرمائیے کیا ارشاد ہے۔

**جواب علاؤ:-** اس آیت میں ایجاد تطہیر میں معنی گز نہیں ہیں جو اپنے صحبت ہیں کہ اپنے بیت کو بچات سے طہر کر دیا یا بلکہ اور ہے کہ خدا نے اپنے بیت کو ہر طرح کے رجب سے غفران کھا۔

**اعتراض علاؤ:-** اور اگر بقاء تطہیر ہے تو لیذ ہب عنکبوتی الرجیس کے معہوم کے خلاف ہے کیونکہ اذھاب ازالہ کے معنی بخیلی ہے۔

**جواب علاؤ:-** بقاء تطہیر کی مراد کو لیذ ہب عنکبوتی الرجیس سے کوئی انتہا نہیں ہے کیونکہ اذھاب سے مراد ازالہ نہیں ہے۔ بلکہ اذہاب کے معنی دور رکھنا "بچانا" "محفوظ رکھنا" "رکھنا" "ہملک رکھنا" وغیرہ ہے۔

**اعتراض علاؤ:-** اذہاب الرجیس جیسا کہ قرآن میں وارد ہے اگر تسلیم کر دیا جائے تو براؤ کرم رجب کامفہوم میان فرمائیے اور تصریح فرمائیے کہ اذہاب الرجیں قبل اذہاب مشتبہ رجب تو نہیں۔

**جواب علاؤ:-** رجب سے مراد ہر طرح کی ظاہری اور باطنی تجارت ہے جس سے خدا نے اپنے بیت خدا کو با تحقیق دور رکھا۔ نہ کہ معاذ اللہ وہ پہنچنے پاک ہے اور بعد میں خدا نے وہ ناپاکی دور کر کے ان کو پاک کیا بلکہ سہیت سے اللہ کا ارادہ یہی ہے کہ وہ ان

پاک سنتیوں کو ہر طرح کی پلیسیگ سے دور رکھئے۔ لہذا اندریں وضاحت قبل از اذاب  
کی تھم کا جس شابت نہیں کیا جاسکتا ہے۔ اور ارادہ خدا سے ظاہر ہے کہ یہ طہارت  
باقی ہے۔ اس لئے قبل و بعد کا سوال یہ پیدا نہیں ہوتا ہے لیں جب خالق نے ان  
ذوات کو خلق فرمایا تو راہ طہارت خلق کیا۔

**اعتراف ۱۰۵:-** اگر نہیں تو کیسے اور اگر ہے تو کیا عقیدہ عصمت  
کے منافق تو نہیں۔

**جواب ۱۰۶:-** پھر کہ آپ کے مذکور مفہوم کے مطابق معاملہ ہی نہیں ہے لہذا  
عقیدہ عصمت ہر طرح حشر نظر ہے۔

**اعتراف ۱۰۷:-** اندریں حالات یہ آیت از واجح مطہرات کے حق  
میں کیوں نہ مان لی جائے جبکہ خطاب بھی ان کو ہے اور مقدم و مونخر  
صیغہ انہیں کے لئے لائے گئے ہیں۔

**جواب ۱۰۸:-** کیونکہ اس آیت میں خصوصاً مقدم و مونخر صیغوں کے خلاف  
صیغہ درستعمال ہوا ہے جبکہ از واجح کے تیر ہر جگہ مونث صیغہ استعمال ہوئے رہے اس  
لئے ایت از واجح کے حق میں نہیں مانی جاسکتی ہے۔ اور پھر یہ ہے کہ از واجح میں سے  
کوئی بھی بقول برگزند ہیں۔ اگر کوئی ام المومنین مبتہ و محاسن حیثیں ثابت کر دی جائے  
تو بھیں کوئی اعتراف نہیں ہے کہ از واجح کو اس آیت میں شامل سمجھا جائے۔

**اعتراف ۱۰۹:-** اگر آیت لقول شاعرت رسول صلیع کے حق  
میں ہے تو فرمائیے کہ حضور علیہ السلام کی دعا اللہ ہم هؤلاء اهل  
بیتی فطہرہم کا کیا مطلب ہے۔

**جواب ۱۱۰:-** اس دعا کا مطلب ہے کہ "اے اللہ میرے ان اہل بیت کو طہر  
ر کر کر یہی خود حضورؐ نے چادر میں بلاؤ رہؤلاء" کے اشارہ سے شناخت کروائی ہے کہ  
اکیجا" وہ محسوس سنتیاں ہیں جن کے لئے یہ آیت تطمیز انہیں ہوئی ہے اور رہؤلاء سے

باہر والے گھروالے اس طرح کے پاک نہیں ہیں۔

**اعترافن ۱۰۸:** — کیا خدا تعالیٰ کے سامنے آنحضرت اہل بیت کو معین کر کے دھکھلانا چاہتے تھے کہ اہل بیت یہ ہیں کہ خدا تعالیٰ کو قبل ازیں ان کا علم نہ تھا۔

**جواب ۱۰۸:** — جی نہیں خدا کو توسیب کچھ ملیم ہے۔ دراصل حضور اہل بیت الہما کا تعارف کرنا ہے تاکہ دیگر گھروالے افراد کو اپنی طرح معلوم ہو جائے کہ ہم ان سنتوں جیسے پاک نہیں ہیں۔ اسی طرح آپ جیسے حضرات کو تینا مقصود رکھا کہ پاک نتوں کون ہے۔ **اعترافن ۱۰۹:** — اگر اللہ تعالیٰ جانتے تھے تو حضور صَنَنے یہ دعی کیوں کی۔

**جواب ۱۰۹:** — اللہ تعالیٰ یا نہیں جانتا۔ اس کو ہر ایک کی حاجت معلوم ہوئی پہنچا اس سے دعا کیوں کی جاتی ہے۔ کیا کسی دعا کے کرنے سے علم خدا کی لئنی ہو جاتی ہے ہرگز نہیں۔ دراصل حضور نے دعا اس لئے فرمائی کہ دنیا چانے۔

**اعترافن ۱۱۰:** — کیا اس سے یہ معلوم نہیں ہوتا کہ خدا تعالیٰ اہل بیت کے کئی افراد کو پاک کرنا چاہتے پیش کر دیتے۔

**جواب ۱۱۰:** — جی نہیں، بھیں تو ایسا معلوم نہیں ہوتا۔

**اعترافن ۱۱۱:** — اگر ھولاؤ کے مشارا الیهم سے پہلے تھے تو قطعہ دھدھیں کس چیز کی درخواست ہے۔

**جواب ۱۱۱:** — اسی طہارت کی درخواست تھی اور اس دعا سے مقصود چیزیں کا انہار تھا تاکہ کوئی عنی طاری گھروالا کہیں پاک ہونے کا دعویٰ از کر دے اور اگر کوئی تغیری دعا اس کی تکذیب کرے۔

**اعترافن ۱۱۲:** — لا کوئی نہیں ہے۔

**جواب ۱۱۲:** — ایک ہزار اعتراضات کی بجائے ۹۹۹ رہ گئے۔

اعتراض ۱۱۰:- کہا جاتا ہے کہ حسنور علیہ السلام نے سیدنا علیؑ کی سیدنا حسن، سیدہ فاطمہؓ کو چادر کے پیچے لیا اس لئے ثابت ہوا کہ پیاراں پاک ظہرے۔ فرمائیے ان کی تطہیر دعاء سے پہلے بھی تھی میاں۔

جواب ۱۱۱:- کہا جاتا ہے ”کہہ کر خیانت سے کام نہیں بلکہ آپ کی کتب صحاح سے مکمل طور پر کلِ عبادتی طہارت ثابت ہے۔ اور جواب سوال یہ ہے کہ پاک الفاس کی طہارت قبل از وعایجی تھی کہ طہارت باتفاقی ہے۔

اعتراض ۱۱۲:- اگر دعا سے پہلے تھی تو اب دعا کیوں فرمائی گئی۔

جواب ۱۱۲:- اس کا جواب یہ ہے کہ حسنور اکرم صلی اللہ علیہ وسلم صراط مستقیم پر رکھتے یہن راست پر ہنس کے باوجود درخوازیں یہ دعا کیوں فرماتے تھے کہ ”اہدنا الصراط المستقیم“ کہ آپ کے لقول اس کا ترجیح یہ ہے کہ اس اللہ یعنی کو سیدھا راستہ دھلا۔ جب وہ خود سیدھ راستے پر رکھتے تو اذ دعا کیوں پہروز متواز رائٹے تھے جو آپ اس سوال کا جواب دیں گے وہی جواب اپنے اعتراض کے جواب پر درج ہے۔

اعتراض ۱۱۳:- کیا تطہیر میں دعا کو دخل ہے یا چادر کو۔

جواب ۱۱۴:- دراصل عامل طہارت میں دونوں کا اصولی دخل نہیں ہے بلکہ عمل حسنور اجنبت نہیں ہو سکتا کہ رسولؐ خانی از سکوت کوئی فعل نہیں بجا لاتے۔ تعارف و شناخت کے لئے دونوں کو دخل ہے۔

اعتراض ۱۱۵:- اگر چادر تطہیر سے پہلے یہ سہیان پاک تھیں تو چادر کا کیا مطلب۔

جواب ۱۱۶:- بلا شک و شہر چادر میں آنسے سے قبل اہل بیت اطہارت پاک تھے اور چادر میں یعنی کا ایک ظاہری مقصد یہ تھا کہ دیگر رشتہ دار ان رسولؐ اور حسنور علیہما السلام ایسا ہو جائے۔ یہی وجہ ہے کہ مشکوہ شریعت کی روایت کے مطابق امام المؤمنین حضرت جلبی امام علماء رضی اللہ عنہما کو چادر میں آنسے کی اجازت نہ دے کہ حسنورؓ نے

و ائمۃ فرمادیا کہ کون در را فرد ہے خداوند ان سنتوں میں شامل نہیں ہے جن کی طہارت کی صفات خداوند پاک تر اگر پاک میں دے رہا ہے۔

اعتراف ص ۱۱۷:- اور اگر چاہد نے اگر پاک کی تقدیمتوں کی بعثت کیوں ہوتی جبکہ ویز کیا ہے، خدا تعالیٰ نے ان کے حق میں ارشاد فرمایا ہے۔

جزا بحث ص ۱۱۸:- جادسے پاک نہیں کیا ہے بلکہ روپے سے بی پاک تھے۔

اعتراف ص ۱۱۸:- تطہیر و تزکیہ میں کیا فرق ہے۔

جواب ص ۱۱۸:- تطہیر کے سنبھال پاک ہونا، دھویا یا ہوا جو زیاد غیرہ میں۔ جبکہ تزکیہ کے معنی دراہل کس خالی شمعے کو پر کرنا، بھرتا، مشک کو پر کرنا، کسی بخش چڑ کو پاک کرنا امال میں سے زکوٰۃ المالہ اور اپی تعریف کرنا وغیرہ میں۔ دونوں الفاظ کامعنوی فرق دنات خاہی ہے۔

اعتراف ص ۱۱۹:- کیا یہ صحیح ہے کہ تطہیر کا صبغہ اہل بیت کے حق میں ہے اور تزکیہ کا صبغہ صحابہ کرام کے حق میں۔ تشریع و رکار ہے۔

جواب ص ۱۱۹:- یہ درست ہے کہ طہارت کے مالک اہل بیت رسول میں۔ اور تزکیہ اصحاب رسول اللہ علیہم کے ہے۔

اعتراف ص ۱۲۰:- آخر کیا وجہ ہے کہ تطہیر کے صبغہ سے توسیع محتوی متندا دبوا اور بیز کیم میں ترکیبیہ سے عصرت متندا و نہ ہو۔

جواب ص ۱۲۰:- جواب ص ۱۱۸ میں محتوی تشریع کو ملحوظ رکھیں کہ تزکیہ کسی خالی چیز کو پر کرنے سے کو محبت ہے۔ اس لئے عصرت کے لئے تزکیہ کافی نہیں ہے۔ کہ معصوم ہمیشہ پاک ہی پاک ہوتا ہے اور جس رہ کر طاہر نہیں بتتا ہے۔

اعتراف ص ۱۲۱:- قلیل وقت میں اگر چاہد سختوں کے سروں پر آ جانا ان کو معصوم بنادیتا ہے تو بیس سال مسلسل ازواج مطہرات کا چادر وں کے نیچے گھنٹوں آرام کرنا کیوں عصرت کا باعث نہیں۔

**جواب ع ۱۲۰:-** ہر ارف مال نرگس اپنے بے نوی پر وقت ہے

بڑی مشکل سے بتا جئے چون میں دیور پیدا

بلے شک انواح کو صابر چادر کی مال نصیب ہوا لیکن یہ مر من خدا ہے کہ چادر تطہیر  
میں ازواج کو داخل ہونے کی اجازت نہیں۔ جیسا کہ ام المؤمنین بن بن احمد سلمہ کو اجازت  
نہ ملنا صحاح میں مرقوم ہے۔ اللہ کا فضل ہے چھٹے منی عطا کرے۔ ابلیس کی سریں  
خدا کی عدالت کتار ہا۔ فرشتوں کا سرد امر قدر ہو۔ میں باوجود قربت و ریاضت و برگزیدگی  
کو منصب خلافت سے محروم ہوا اور انکار پر برانہ درگاہ قراہ پایا۔

**اعتراف ۱۲۱:-** اگر تسلیم کر لیا جائے کہ معصومیت کے لئے صیغہ

تطہیر یعنی حقیق ہے تو جو مریر اور تطہیر کے دونوں صیغے صاحبِ کرام کے حق  
میں بھی وارد ہیں فرمائیے کیا جواب ہے۔ چنانچہ قرآن مجید ہے و لکھ  
میرید لیطھر کمد و نیتم نعمتہ علیکم لیکن خدا تعالیٰ ارادہ  
کرنے ہیں کہ اسے صاحبِ کرام تم کو پاک کر دیں اور اپنی نعمتیں تم پر تمام  
کر دیں۔

**جواب ع ۱۲۲:-** صیغہ تطہیر و مرید اُس وقت معصومیت ثابت کریں گے جب

اذہبِ حسب کی گاڑی می موجود ہو۔ جبکہ کسی جگہ قرآن میں ایسا بیان اصحاب کے لئے

موجوہ نہیں ہے۔ اور پھر آیتِ حوالہ کے منقول مکملے میں بھی اصحاب کا بیان خاص ہے جو زندگی  
ہے بلکہ یہ الفاظ آیتِ حکیم میں سے لٹکے گئے ہیں۔ میں ہر مسلمان مراد ہے۔ اور بخاست  
سے پاک ہونے کا سہل طریقہ بدل و سنبھال ہوا ہے۔ جبکہ مفہوم آیت سے ثابت ہے  
پلیدگی دور کرنے اور پاک کرنے کے لئے الفاظ نازل ہوتے تو پھر طہارت کا لارکیں  
طرح مراد ہو سکتی ہے۔ میں اگر بھی واسد ہو کہ ہر طرح کی بخاست سے پاک ہوں گے  
تو ہم مانشے کو تیار ہیں۔ اگر اصحاب اہل بیت اہل سیس تو ہم جیلخ دیتے ہیں کسی محتابی  
کا ضعیفہ نہیں ایسا قول نقل کیا جائے جس میں انہوں نے اہل بیت ہوتے

یا معمصوم و ظاہر ہونے کا دعویٰ کیا ہو۔ بے شک کتابیں اپنی دیکھیں۔

**اعتراض ۱۲۳:** استدلال قوت صحیح رہا اگر طهر کم بصیر  
ماضی نہ کوہ ہوتا یہاں بیطہر کم بصیر موضع ہے اور متعلق پارادہ  
اللہی ہے ہو سکتا ہے کہ مواقف قول شما بعید ہو جاتے اور راستے بدل جائے  
جواب ع ۱۲۳ ہے۔ اگر یاسنی کا صیغہ استدال ہو تو شاید آپ صست ناہی اسے  
حال و مستقبل کے لئے فبول عکرتے خدا چونکہ تعبیر و حکم ہے لہذا اسے چیز مندرجہ  
استدال کر کے را دوں اور نتیجہ کی صفات دے دی تاکہ اعتراض کی گنجائش نہ ہے  
اور پھر حسرہ انہا اور "بیرید اللہ" کے بند من سے ماضی کو بکھر لیا تاکہ طہارت ہر  
نماز کے لئے سببتوں قرار پائے۔

**اعتراض ۱۲۴:** ٹھاہے کہ بعض جاہلین کرام کم بصیر جمع  
نگرخاطب سے لوگوں کو وصوہ کر دیتے ہیں کہ اگر اہل بیت سے مراد  
حضرت علیہ السلام کی بیویاں ہوتیں قوت کم کے قائم مقام کم ہوتیں۔  
پس دریافت طلب امریہ ہے کہ بیت کم کا خطاب اہل بیت سے  
ہے اور اہل اگرچہ لفظ کے اختلاف سے مغفرہ ہے لیکن محننے کے اعتبار سے  
جمع ہے پھر زیرہ دالستہ ایسی حرکت کیوں۔

**جواب ع ۱۲۴:** جہاں بھی بیویوں کا ذکر ہے اس نے صبغہ تبع مکونت استعمال

کیا ہے پھر آخر اس ایک سی آیت (ظہیر) میں خلاف معمول خدا نے صیغہ میں تبدیلی کر کے  
جنس کیوں بدلے ذکر نہیں۔ حسنورنے چادر میں مخصوص افراد کو کیوں طھانیا اذر اپنی زوجہ  
محترم کو انہد آنے کی اجازت کیوں نہ دی۔ علمائے اہل سنتہ کی کثیر تعداد مثل امام احمد  
بن حنبل، ابن حجر وغیرہ، شیعی مسیی طی وغیرہ نے متفقہ اقبال کیا ہے۔ ر آیت پختن پاک  
کی شان میں نازل ہوتی اور پھر یہ کہ معنی وہ ہی تا بدل تبیل ہوں گے جو خود صاحب القرآن

رسول ﷺ نے تبلیغ کیوں کہ قرآن ان پر نازل ہوا ان سے بہتر کلام خدا کو کوئی نہیں سمجھ سکتا چنانچہ علامہ امام الہستہ جلال الدین سیوط لکھنے پڑ کہ جب آیت تطہیر نازل بجزیع نواحی میں بعد آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم و تم مدرس ہر نماز کے وقت خاتم علی فاطمہؓ کے پاس تشریف لاتے اور جو کھٹ فناہ کر فریات تھے "السلام علیکم يا اہل بیت" پیچھے تفسیر دو مشور عدد ۱۹۸، ۱۹۹ میں شامل ہیں تا آپ کی بی بے دیوارہ پر حسنور کا سلام فرمانا تابت کرو پیچھے الجزاهم دیور دانستہ کوئی حد نہیں کرتے بلکہ صرف تحسیل تم رسمی کی لگادش کرتے ہیں۔

اعشر ارض ۱۲۵ : - اور اگر حماری یہ تحریر طبع مبارک کے مطلب نہیں تو "العجبین من اهـل اللہ راحمۃ و برکـا قد علیکم اہل الـبیت" کیا خدا تعالیٰ کے امر سے تعجب کرتی ہے اللہ کی رحمت اور برکتیں ہوں تم پر اے اہل بیت۔ میں علیکم بھیر جمع مذکور مخاطب ہیوں جبکہ اس سے پہلے اتعجبین میں خطاب بغیر واحد مؤمن مخاطب ہے۔

جواب ۱۲۵ : - سورہ بود سے نقل کردہ یہ الفاظ نویس ابراہیم علیہ السلام حضرت بی بی سارہ کے لئے ظاہر ہوتے ہیں۔ بی بی سارہ حضرت ابراہیم علیہ السلام کے خاندان میں سے تھیں اور ان کا نسب حضرت خلیل کے نسب سے متاثر ہے۔ آپ کے بطن مبارک سے پاک نہیوں کا ظہور ہوا۔ لہذا آپ کو کیشیت والدہ بن اہل میں شامل کیا گیا ہے اور رحمت و برکت جلد اہل بیت کے لئے یکساں بیان ہوتی ہے ذکر بی بی سارہ کے لئے مخصوص ہے۔ لہذا آیت تطہیر میں عالم عجل اکابر بے کوہاں اعزاز عصمت سے مر فرازی زیر بحث ہے کہ اہل خاتم کوئی نزاع ہے۔ چنانچہ نہی کرم کی بحث معیند ہے اور نہ بی غوی معنی رسید علی سی بات ہے کہ خود حسنور نے اپنے گھر والوں میں سے چند سنتیوں کو مسلط فرمایا اور عبا میں کے کران کا تعارف کرایا اگر یہ

بالعزمت میں اور بھر ان کے گھر پر سلام کہتے رہے۔

**اعتراض ۱۲۶:- آذقال لاهلہ آمکشوں میں فرمائیتے جمع مذکور مخاطب کے ذریعہ کن ذکور سے خطاب ہے۔**

**جواب ۱۲۶:-** یہ الفاظ اسیں قرآن میں نہیں سکے البتہ بہادر اس طرح ہے کہ آذالا نامہ افقال لاهلہ آمکشوں یہ جملہ سورہ طا کے پہلو کورع میں ہے اور اس وقت کے تھے میں بیان ہوئے ہیں جب حضرت موسیٰ علیہ السلام اپنی شادی سے دس برس بعد اپنی بیوی صفورا بنت شعیب کو سفر ال سے رخصت کر کے اپنی ماں کے پاس لے چلے گئے یہاں پہنچ کر طلاق کا پیدا ہوا۔ انہیمیری رات شدت کی سردی رواہ سے ناہلہ بیوڑا لگتے تھے تو اس کی طرف بڑھتے تھے جو آسے اس طرح تھے کہ جب انہوں نے لگ دیکھی تو اپنے گھر کے لوگوں سے گھشت لگے کہ تم لوگ ٹھہرو۔ اب صینغہ جمع مذکور کے ساتھ اگر یہ خطب جناب موسیٰ علیہ السلام کی ابلیس کے لئے بھی ماں لیا جائے تو کوئی حررج بخارے لئے واقع نہیں ہوتا ہے کیونکہ تیس نہیں اس بات پر اصرار ہے کہ جمع مذکور کا صینغہ واحد یا جمع مذکور کے بیش استعمال تھیں ہو سکتا اور شہبی اہل کے معنی اہلیہ ہونے سے انکار ہے۔ جیسا کہ گذشتہ اعتراض کے جواب میں عرض کیا جا چکا ہے۔

**اعتراض ۱۲۷:-** اگر یہاں اہل کی طرف صنیعہ کا مخاطب ہے تو وہاں کیوں نہیں۔

**جواب ۱۲۷:-** اس لئے نہیں کہ خود رسول کریمؐ نے چار ناطقین میں پیش کر تھیں فرمادی اور فرمانہ خاذ طہارت پر سلام کہتے رہے۔

**اعتراض ۱۲۸:-** جب دلائل کے پیش نظر مخاطبات از واجح طہارت ہی ہیں تو ان کے متعلق شبہات کیوں۔

**جواب نمبر ۱۲۸:** اس لئے کہ دلائل بے دليل ہیں۔ کیونکہ جب علماً حسنور نے تھاڑت کردا تو اپنی زوج کو داخل ہوتے سے منع کر دیا ازواج کو علیحدہ رکھا۔ تو پھر نبی کے احکام کو نظر نداز کرنے تھے پر اسے کرنا یاتیاں سے خلاف متشاعر خدا و رسول متعین و شرعاً کرنا محض بے بنیاد قیاس ہو گای ہی وجرہ ہے علمائے سُنّیہ کی کثیر تعداد نے ازواج کو خارج تسلیم کیا ہے۔ مثلاً امام فووسی نے اپنی شرح مسلم شریعت میں واضح لکھا ہے کہ ”نساء لیس من اهمل بیتہ“ یعنی ازواج اہل بیت میں شامل نہیں ہیں۔  
(شرح مسلم نووی جلد ۱ صفحہ ۲۵)

**اعتراض نمبر ۱۲۹:** کیا ان کو مطہرات تسلیم کرنے سے آپ کے مذہب کے اصول کو نقصان پہنچتا ہے۔

**جواب نمبر ۱۲۹:** نہ سوت کہ بھارت سے اسول کو صرف ہوتا ہے بلکہ خود اسی اسول بھی ایسی سورت میں محفوظ نہیں رہتے۔ اولاً نہدا کی ذات پر اعتراض ہو سکتا ہے کیونکہ اس نے طبارت کا مطرک تھامت دی ہے جبکہ ازواج برگزینیل نہ تھیں بلکہ احادیث میں اللہ سے لُتب حیثیت مرتب میں اونظاہر ہے کہ جیس و نفاس و عین نجاست میں سے ہیں۔ پھر صالت کی اخبار پر ترجیح پوچھتی ہے کہ جب خود حضور نے ایک خاص انتظام میں مصدق بستیوں کا تعارف کردا تو پھر آپ نے ازواج کو علیحدہ کیوں رکھا اور اس تھافت منٹاً بی خواہ مخواہ لپٹنے قیاس کو کس نبیاد پر مسلط کر کریں۔ پھر یہ کہ خود ازدواج نے تسلیم کیا ہے کہ ہم اس آیت کی مصدق نہیں ہیں اور یہ مدعی سست ہو تو وہا کی چیز مفید نہیں ہوتی۔

**اعتراض نمبر ۱۳۰:** کیا یہ صحیح ہے کہ عزت و عظمت کے پیش نظر حضور اکرم نے اپنی پاک چادر حضرت علیہ السلام کے پاؤں تلتے بچھائی رکھتی۔

**جواب نمبر ۱۳۰:** یہ بات صحیح ہے۔ اور اس کے علاقہ کی ماقابل اپنے بھی میں کو حسنور نے مہمان نوازی و عزت افرائی اور تو اوضع کی خاطر کمی دیگر بگول سے ایسے

حُسن اخلاق کا منظار ہر فرمایا ہے حتیٰ کہ بعض روایات غیر مسلموں کے لئے بھی نقل ہوتی  
ہے۔

**اعتراف ۱۲ا:** - اگر صحیح ہے تو فرمائیے کیا آپ کے مسلک میں  
صلیبیہ صدیہ بھی پاک ٹولے میں داخل ہیں یا نہ۔

جواب ۱۲ا: - ہم نے پچھہ عرض کیا ہے کہ حُسن چادر باعث تطہیر نہیں ہے۔  
باتی تصریح تبلیغ صدریہ کی حرمت و بنگل سے انکار نہیں کیا جاسکتا کہ آپ کا درجہ حضورؐ کی  
والدہ جنت۔ میں وہ صورت نہیں میں جسیں ملحوظ چین پاک ہیں

اعتراف ۱۲ا: - اگر پرستیم کر دیا جائے کہ یہ آیت حضرت علیؑ معد  
حسین مکریں کی والدہ ماجدہ کے حنف میں نائل ہوئی ہے تو کیا ان  
کی اولاد بھی آپ کے نزدیک پاک ہے یا نہ۔ اگر یہ تو پانچ تنوں  
میں حصر کیوں۔

جواب ۱۲ا: - جو حسن میں پاچوں قریں کو طہارت کا مدد کی اس آیت سے نصیب  
ہے وہ حصری ہے اور ان حضرات کی اولاد اس قسم کی تطہیر کے مصافت نہیں ہیں۔  
تمہم ان کے بکار ہونے میں کلام نہیں ہے۔

**اعتراف ۱۲ا:** - اگر ساری اولاد پاک نہیں تو بارہ ہشتیوں کی  
تماد کی تیعنی کھا ثبوت درکار ہے۔

جواب ۱۲ا: - بارہ امام دراصل ایک ہی نظر سے ہیں کہ حضورؐ نے ارشاد  
فرمایا ہوا پہلا بھی محمد اور آخری بھی محمد و میانی بھی محمد اور یہم سارے محمد ہیں یعنی  
پورا سلسلہ مصطفیٰ میں ایک ہی نور ہے۔ ان کے تین کا سب سے اول اور قاطع  
ثبت ہے کہ خود رسولؐ اکرم سلی اللہ علیہ وسلم کی احادیث کتب فرقیین میں وارد  
ہوئی ہے۔ افسوس ناقابل انکار ثبوت یہ ہے کہ رسولؐ امیر المؤمنین علیؑ ابن ابی طالب  
اور ہمارے گیارہ اماموں کے کسی بھی دوسرے شخص نے عصرت کا دعویٰ ہرگز نہیں کیا ہے۔

یہی وجہ ہے کہ تمام اہل سنت کااتفاق ہے کہ بعد از رسول صاحبؐ میں سے کوئی معصوم نہیں ہے۔ ابتدہ عدالتی بیک ہیں۔ باقی ہم نے لگہ شدہ اور اسی میں بادھتے ہیں کی تعداد کا تین حصہ ثبوت پیش فرمات کر دیا ہے۔ ایک ثبوت اور حاضر ہے کہ سید علی ہمدانی اور مفتاقی خوارجی کے حوالہ میں مولوی عبید الدین سنجی اور تبریزی ایک درست رسولؐ لکھتے ہیں۔

”سلام ناری بیان کرتے ہیں میں حضرتؐ کے پاس گیا کیا ویکھتا ہیں کہ حسینؑ آپ کی رانوں پر بیٹھے ہیں۔ حضروتؐ کی آنکھیں اور منہ چشم رہتے ہیں اور فرمائے ہے ہیں ترسیت ہے اور قیام ہے اور الام کا بیٹا ہے اور توجہت (فراہم) ہے اور حجت خدا اسا بیٹا ہے۔ تو خدا کی فوجتوں کا باپ ہے۔ جن کا ذائق ان کا قائم ہے۔“

#### (اب روح المطالب ملک)

اب عذر فرمائیں اس تدریج اخبار و اعلانِ رسولؐ کے بعد جو کتب سُنیہ میں نقل ہے اور کیا ثبوت دیا جائے۔؟

اعتراض ۱۳۷:۔ آخر پایجِ تنویں پر پاک لقب کا حصر اور بارہ حضرات پر معصومینؐ کے لقب کے استعمال قوی ثبوت اپ کے پاس کون سا ہے۔۔۔ القریحی بیان درکار ہے۔

جواب ۱۳۷:۔ القبابات کی عطا مخالف خدا و رسولؐ ہوتی ہے یجب اللہ اور اس کا رسولؐ کسی کو لقب و اعزاز سے نوازیں تو باعثِ فضیلت ہوتے ہیں۔

اسی طرح پایجِ تنویں کے لئے دیگر اثبات کے علاوہ ایک قوی ثبوت آیتِ تطہیر ہے جس پر جہور علمائے اہلسنت کااتفاق ہے۔ یہ آیت سجینؐ پاکہ کی شانِ ہمارت میں نازل ہوئی۔ مثلاً کوب دری تحریج تریزی جلد ۲ ص ۲۵۶ کے حاشیہ میں لکھا ہے کہ ”قال ابوسعید الحذاری ان اہل الہیت فی ایذا التطهیر خاص برسول اللہ وعلیٰ وفاطمہ وحسن وحسین۔“ یعنی حضرت ابوسعید حذاریؓ

سے مردی ہے کہ بے شک اہل الہیت آئی تطہیر میں خاص ہے واسطے رسول اللہ کے علی انس فالماء اور حسین کے میں پختنی پاک کی طہارت کا حصر قرآن مجید اور حدیث تحریف سے تصریح کیا ثابت ہوا۔

اب آئیے بارہ اماموں کی عصمت کی طرف یہم نے گذشتہ صفحات میں نقل کیا ہے کہ آئیہ ﴿طَبِعُوا لِلَّهِ وَطَبِعُوا عَلَى الرَّسُولِ وَأَدْفَعُوا لِأَهْمَرِ مَلَكَمْ رِنَاعٍ﴾ آنکہ طاہر بن علی کی شان میں نازل ہوئی ہے۔ اب ہم مشہور سعی امام خضر الدین رازی کی تفسیر کیہر کی طرف متوجہ ہوتے ہیں۔ امام رازی لکھتے ہیں کہ ”اوی الامر کا مطابع عکی و عصوم ہونا طاہر ہے“ (تفسیر کیہر جلد ۳ ص ۲۵۶) اور اوی الامر سہرا در رسول ص کے حقیقی بارہ خلفاً ہیں۔ اس کا تصریحی تبویت ہم گذشتہ بیان میں پیش کرچکے ہیں۔ مزید اطمینان کے لئے روضۃ الاحباب جلد ۳ ص ۸۲۸ میں ملاحظہ فرمالیں کہ رسول اکرم نے کن بارہ اوی الامر عصوموں کا ذکر فرمایا ہے۔

اعتراض ۱۲۵ : فرمائیے جب حضور ﷺ اکرم کی نیشت تلاوت کلام الہی، تعلیم قرآن اور تزکیہ لفوس کے لئے ہوئی ہے تو کیا حضور ﷺ ان فرائض کی ادائیگی میں کامیاب رہے یا نہ۔

جواب ۱۲۵ : بے شک حضور صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم اپنے فرائض کی ادائیگی میں کامیاب رہے۔

اعتراض ۱۲۶ : معاذ اللہ اگر کامیاب نہیں رہے تو نبوت کی تناکامیابی اسلام کے لئے مضر ہے۔

جواب ۱۲۶ : رہنماء کی نعم اللہ کا رسول کامیاب رہا۔

اعتراض ۱۲۷ : اور اگر کامیاب رہے تو نتیجہ فرائض میں یا ان میں سے بعض میں۔

جواب ۱۲۷ : حضور ﷺ اپنے تمام فرائض منصب بہوت میں کامرانی کامیابی حاصل فرمائی۔

اعتراف نامن ۱۳۸ ب۔ اگر بعض میں کامیاب رہے اور بعض میں ناکامیا۔  
تو بھی حصہ حسنہ کی شان کے خلاف رہے۔

جواب نامن ۱۳۸ ب۔ حسنہ ائمہ تمامہ میں کامیاب رہے ہیں۔

اعتراف نامن ۱۳۹ ب۔ اور اگر سب میں کامیاب رہے تو جانتا پڑے  
جہا کہ حصہ حسنہ کے سب صحابہ مہاجرین والنصاری مطہر اور عجلی ہیں ۷  
حال مکر یہ آپ کے ملک کے خلاف ہے۔ جواب عنایت فرمائیے۔

جواب نامن ۱۳۹ ب۔ حصہ حسنہ کو منصب ہدایت پر فائز کیا گیا نہ کہ آپ کو وارث نہ  
ہو اکھیا گیا۔ آپ کے فرقہ میں یہ برگزشتائی نہیں تھا کہ آپ بزرگ برعاق و عالم کو  
زبردستی مزکی مطہر و عجلی بنائیں۔ آپ کا کارروvalت یہ تھا کہ خدا کا پیغام قرآن مجید  
کی صورت میں دنیا کو پہنچا دیں۔ اس کی تشریح و توضیح اپنی سنت کی شکل میں بتاویں  
لیکن یہ ذمہ داری قطعاً آپ کے پردہ ذکری گئی کہ وہ لوگوں کو زبردستی یا تشدید سے  
انباہتو بانایں۔ آپ کی حیثیت معلم کی ہے کہ جس قدر کسی غالب شکل کا ذہن و ذکا  
اور لیاقت و فراست دماغی ہوگی اسی قدر اخذ علم ہو گا۔ استاد کا یہ کپراویڈیں  
سب طلباء کے لئے یکاں ہوتا ہے لیکن طلباء اپنے ظرف کے مطابق مستفید ہوتے  
ہیں۔ لاائق وناکامیاب طالب علموں کا ذمہ دار استاد نہیں ہوا کرتا ہے۔ چنانچہ یہی  
معاملہ حصہ حسنہ کے لئے بھی تشبیہ بھیجئے جو عجلی برذہیں، راعتب اور صارع تھے انہوں نے  
استادِ اعلم کے مواعظ حسنه سے جی بھر کر فائدہ اٹھایا اور جو عجبی ذہن اور کچھ نظر  
انہیں تھے وہ کوئے روگئے اپنے مبارکے مزکی مطہر اور عجلی ہونے کا قابلہ تو  
حسنه مل کے لئے باعث توصیف ہو سکتا ہے لیکن جلد فضائل کا فقدان اور شاگردوں  
کی محرومی حصہ حسنہ کے لئے برگز برگز باعث تتفییص نہیں۔ یہ بات عقلانی محال ہے اور  
نقلاً بے دلیل اور بے ثبوت ہے۔ اگر سارے صحابی ایک ہی طرح کے خسائل فضائل  
کے تتفییص میں تو بھر اصحاب نلاتا شیا اصحاب عشرہ مشترہ و عجزہ کی تفصیل کیوں ہے۔  
اعتراف نامن ۱۴۰ ب۔ حسین رحیم سے اہل بیت ... (وک) ب۔ مساجد تھا۔

## (کوپاک کھا دہ کون)

**جواب ۱۳۱:** رجس کے مستور معاہی اس طرح ہیں کہ ہر طرح کی نجاست ظاہری پلیدگی، انداہ، لگز، ہر بیڑا کام، لعنت، قتل، تیحہ وغیرہ لہذا اہلیت کو ان تمام نجاست سے محفوظ رکھا گیا ہے۔

**اعتراض ۱۳۲:** رجس اور رجز کے درمیان مفہوم کے اختیار سے کیا فرق ہے۔

جواب ۱۳۲: رجس کا مفہوم جواب بلا میں تحریر کر دیا ہے اور رجز کا مطلب پلیدگی، بُت پرستی، شک، بُت انداب اور ویسا وغیرہ ہے۔ دونوں میں فرق واضح و ظاہر ہے۔ رجز کے معنی میں عمرا یا علی پلیدگی کا مفہوم غالب پایا جاتا ہے جیکہ رجس میں ظاہری و باطنی دلوں مفہوم یکسان ظاہر ہوتے ہیں۔

**اعتراض ۱۳۳:** تفسیر کنز العرفان حاشیۃ تفسیر امام حسن عسکری رجس و حسوہ را دف نہیں بخواست یعنی رجس کا معنی نجاست ہے۔ فرمائیے اس سے آپ متفق ہیں یا نہیں۔ اگر نہیں تو اتنا عجیب وجوہ بیان فرمائیے۔

**جواب ۱۳۴:** مذکورہ معنی کو درست ملن نہیں میں کوئی اعتراض نہیں ہے۔  
**اعتراض ۱۳۵:** (طباعت ناقص ہے) عبارت ناقابلِ مطالعہ ہے۔ حسب فہم مراد اعتراض بیان کرتے ہیں) مترجم الصافی ص ۲۹۷ پیش میں ہے کہ مراد برجس درست مسورةً احزاب شکر، در ربوہ بیت رب العالمین است۔ فرمائیجے کیا رائے ہے۔

**جواب ۱۳۶:** متفق رائے ہے۔

**اعتراض ۱۳۷:** اگر یہی دلوں معنی تسلیم کرنے والے جائیں تو اذباب الرجس یعنی ازالۃ الرجس بمحنة ازالۃ الشک فی الریبۃ و ازالۃ الاتحاس نہیں کا خدرا اس مسئلے کو کسی اچھے طریقے سے حل غیری

## او را پنی علمی جواہر ریزیوں

**جواب نکلا:**— اس مسئلے کو بالکل سیدھے سادے الفاظ میں حل کیا جاسکتا ہے کہ بلاشبہ خدا نے پختن پاک کو رسیں سے اس طرح پاک رکھا تھا۔ پاک رکھنے کا حق ہے کہ ان پاک نفوس نے نہ ہی ذات خداوندی کے لئے کبھی شک کیا اور تم ہی کوئی پیشگی ظاہری یا باطنی ان کے قریب اسکی۔ اذالت کے لفظ کی بحث ہم پہلے کر چکے ہیں۔ اس مسئلہ میں علمی جواہر ریزی کی قطعی ضرورت نہیں عام نہیں آدی بھی جاتا ہے۔ شرک بھی بخاست ہے اور مشرکین کو قرآن میں بھی کہا گیا ہے پس وہ نفوس ہی آئیہ موصوفہ کے مصدقہ ہونگے جنہوں نے کبھی شرک نہ کیا اور نہ ہی شک فرمایا۔ اور ہر طرح کی بخاست سے پاک رہتے۔ رسول اللہ صاحب کے اور کوئی ایسا فرد اصحاب میں نظر نہیں آتا ہے حتیٰ کہ خود اپنست نے حضرت علی کو کرم اللہ وجہ، کھلہ ہے اور حسینؑ کو کریمین کہتے ہیں۔ اور ستیدہ کو بتوں تسلیم کیا ہے جیکہ اہل سنت کے سب سے افضل صحابی جناب ابو بکرؓ کے بارے میں فرمائیں رسولؐ ہے ان کے دل میں شرک چیزوں کی رفتار سے بھی پرستیدہ چلتا ہے۔ ملا حظہ کیجے عشاہ ولی اللہ محمد ش دہلوی کی کتاب ازالۃ الخفا ص ۱۹۹ وغیرہ۔ پس منذر کو بالامسوحہ معنو تسلیم کرنے پر کوئی لفظ بجا سے عقائد میں ہرگز واقع نہیں سوتا ہے کہ کیونکہ ہم "اذھاب" سے مراد وہ اذال قطعی نہیں لیتے ہیں جو آپ کے ذکر کے مطابق ہے اور یہ بحث ہم ابتدا میں مفصل طور پر مددیہ فاریگن کر رکھکے بیٹیں۔

**اعتراض نکلا:**— اگر اہل الہیت کا اطلاق بر عایت آیت از واجہ مطہرات پر ہو اور بر عایت حدیث عترت رسول مقبولؐ پر کیا جائے گا۔ **جواب نکلا:**— اہل بیت اہل رکھنے کا اطلاق بر عایت آیت از واجہ پر تسلیم کرتا تھا لیکن ترقان کے مترادف ہے جیکہ رسولؐ کی خلاف ورزی ہوتی ہے علمائے سابقین کو جھٹلانا پڑتا ہے کیونکہ از واجہ کا بخاست ظاہری سے مبتہہ و منزہہ نہ ہو۔

صلوٰہ ام رہے اور اگر ان کو ایسیت تعلیم کا مص妥ق تسلیم کر دیا جائے تو تکذیب ایسا رد خداوندی واقع ہوتی ہے۔ رسول کریم پیر الزام آتا ہے کہ اگر ان فوج اس ایسیت کی حق ترا رکھیں تو ان کو جادر میں اُنے کی اجازت کیں نہ دی۔ ہم نے ام المؤمنین لیتی اُم سلمہ رضی اللہ عنہ کی روایت مشکلہ شریعت سے پیدلے نقل کر دی ہے۔ اب ایک دوسری ام المؤمنین سے روایت پیش ہدمت ہے۔

”عن عبید اللہ بن أبي طالب لما نظر لیعنی حضور نے جب فور رحمت خاصہ رسول اللہ الی الرحمۃ حابطہ قدر کا نزول دیکھا تو فرمایا میرے نے بلواد اد عوی ادعوی فقات صفتیہ من بھی بی صفتیہ عرض کی۔ یا رسول اللہ کس کو؟ فرمایا میرے اہل بیت کو۔ رسول اللہ قال اہل بیت علیا اسے، یعنی علی اور فاطمہ اور حسن اور حسین کو فاطمة والحسن والحسین مالقی علیہمما النبی کسادہ ثم لپس وہ لائے گئے حضور نے ان پر چادر (لطہیر) ڈالی۔ پھر باخواہ اٹھتے سرفحیدیہ ثم قال اليه هولا ای فضل على محمد و آن سو فاتحہ اٹھتے اور فرمایا۔ اے اللہ بریے ہے میری اکر لب صلواۃ بھج اور پڑھ دا اور آل محمد کے آل محمد و انزل اللہ انما یہ اس وقت اللہ تعالیٰ نے آئیہ آتھا اللہ یا ذہب عنکم الرجس رحکم یوید اللہ نازل فرمائی۔“

بسختہ وہاں کے اہل بیت بی صاحبۃ نے چادر کو اٹھا کر اور پریا چانپی امام احمد بن حنبل نے اپنی سند میں صاف لکھا ہے کہ ثالثت فدخلت فی الکـار بعده ماقضاها اس وقت داخل ہوئی جب حضور نے چار ایلی اور اپنے بھوں (حسین) اور اپنی دختر (فاطمہ) کے لئے دعا پڑی کر کے نفل پکے تھے۔

(مسند احمد بن حنبل جلد ۲ ص ۲۹۵)

ایسی صحیح قریشی صاحبی کی بھی پر افسوس آتا ہے کہ جنہوں ہادی دو عالم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم خود داخل کیے خصوصاً بیوائیں و داخل بیت بڑھنے آئیں تھے ہوں اور جن کو بیاو خود خواہش کے رسول خدا خلک کی یا جائز نہ دیں ان کو مساق آئیں بھجا جائے یہ عقیق سلطی خوبی رسولؐ کو عیشت ثابت کرے باری بھی ہے کیونکہ دشمن علمائے متفقین کی کثیر تعداد نے بخطاب حکم فداد نظر اور رسولؐ قائم کیا ہے کہ ازدواج اس آئیں کل مصراط نہیں۔ عمومی ارشیدہ حجتگوئی قریشی صاحبہ کے اس تعداد میں بھی جا سکتے ہیں اپنی شرح ترمذی شریعت میں عاد و سو ن لکھتے ہیں کہ اہل بیت کے اس آئیں میں حمقی بازوں کی ہوتے کا قول صحیح نہیں۔ (کوکوہی شرح ترمذی جلد ۷ ص ۲۷) یہ معلوم ہے اکثر طاری کو مرغایت آئی شامل بھنا قرآن و حدیث و علماء کی تکذیب کرنا ہے۔

**اعتراض ۱۳۶:- چون جب حضیر علیہ السلام بھر کے حضرت بردنخانہ رسید خدیجہ را القدم آنحضرت بشارت دادند و خدیجہ بیٹے بہمنہ از غفران (خاتم) بعض خانہ روید چول در اکشوہ در حضرت قمرود۔**

اللهم علیکم اہل بیت۔

دیکھیں اس حدیث میں حضور اکرم صلی اللہ علیہ وسلم نے اہل البت کا اللائق اپنی بھروسہ بیکاریا ہے فرمائی ہے وجہ انکار کیا ہے۔

**حواب ۱۳۶:-** ہمارا دعویٰ ہے کہ مذکونہ آیت کے زمانے میں چند پاک کے علاوہ اندکی آیت تھیں میں شامل و داخل نہیں۔ بیت بیل بیت کے لفظ پر منقصہ نہیں ہے بلکہ اپنی مفتون اہل بیت کی تھیں بس مگر قریشی صاحب اپنے تغول اخراجات بغیر تغیر و تغیر میں خود بارگول کے خواہ خواہ کر رہے ہیں حالانکہ

صرف لفظ اہل بیت پر بحث سے وہ بادر دنہیں ہو سکتے ہیں کیونکہ زبان عربی میں اہل بیت نبی، اہل بیت کو نت وغیرہ کے لئے استعمال ہوتا ہے۔ بلکہ اگر لفظ کی بحث پڑائی جائے تو کتب سنیہ میں بتی گئی اہل بیت کہا گیا ہے۔ ملا حظ فرمائیے علیہ حضرت عجم الدین ابن ابی قاتادہ اپنے باپ سے روایت کرتے ہیں کہ میں نے رسول خدا سے مٹا کر تی گھی الہیت میں سے ہے۔ (مسند احمد بن حنبل جلد ۲ ص ۳۰۷ مطابق ۱۴۰۷ھ)

اسی طرح امام ابو حنیف نے اپنے استاد حادثہ انہوں نے اہل بیت میں سے روایت کی ہے کہ تی کے جو دھماکہ حرج نہیں کیونکہ تی مخلکہ اہل بیت کے ہے۔ (کتاب الانوار مصنفہ فاطمی ابوالیوسفی مطبوعہ مصر)

کیوں جناب ترشیح صاحب یہ تی پر لفظ اہل بیت جائز یا حقیقتاً بلکہ اس کو نت ہے۔ پر حسن الفاظ مجازیہ کی آڑ کے بخشن ۴۰ پاک کی تخصیص تعمیر کاملہ تام باطل نہیں کی جاسکتی ہے۔ اور اگر آپ کے نزدیک حقیقتاً ہے تو آپ کا انتواہ کے لئے اتنی محنت کر کے مختلف مقامات سے الفاظ کا ڈھونڈ کر لانا بیکار ورق گردانی جو اس کیونکہ اہل حقيقة کے نئے ایسی لگ ددو کی ضرورت نہ ہوئی۔ حتم معتبر حق ایجاد کی بحث لفظ اہل بیت نے نہیں سے بلکہ اہل بیت تعمیر سے ہے اور یہ اہل بیت شرف میں ہے کہ پختن پاک ہیں۔

مسئلہ حوالہ جو آپ نے نقل کیا ہے کہ حضور نے سیدہ خدیجۃ البُرَّی اصلاح اہل علیہمکی انسیت آپ کو اہل بیت مکہ کے سلام کیا ہے اگرچہ وہ بھی اپنے کے دعویٰ و رسم کے مطابق نہیں کیونکہ تعمیر کی آیت کے نزول یا مشمول کا کوئی ذکر نہیں جبکہ بحث کا صدر ہے ”پختن پاک کی تخصیص“ متعلق اہل بیت یہ نہیں۔ مگر ترشیح صاحب بوقتلاہت میں اعتراضات کے لئے بڑھانے کی وجہ سے ادبار اور ہر کا تھپپر مار جاتے ہیں مگر اس اہل کی طرح صحیح آیت تعمیر میں بالا صل عذر کو شامل نہ کر لشکریں گے۔ اہل المعنیں خدیجۃ البُرَّی کا الہیت ہونا تو بے شک ہم اس کے حامل نہیں کیونکہ قبیل صاحب صرف زوج رسول گی ہی نہیں بلکہ ہم المعنیں اصل اہل بیت سلالت

ماں ہیں جیسا کہ علامہ ابن حجر عقلانی نے اپنی بخاری شریف کی تشرح فتح الباری جلد ۲ ص ۱۰۴ میں لکھا ہے : «لفظ اہل بیت حود رشان سیدہ خدیجہ الکبریٰ بخاری شریف کی حدیث میں آیا ہے اس کے معنی یہ ہے میں کربلی بی خدیجۃ الکبریٰ اہل البیت الشی ہیں میں اور شریح ہیں۔ اور اہل بیت تطہیر وہ ہیں جن کی شان میں آیت تطہیر نازل ہوئی۔» جیسا کہ حضور نے اس کی تفسیر میں بھی امام سلمہ کی روایت میں چادر اور ٹھاکر ان کو اہل بیت فرمایا۔ ان اہل بیت تطہیر کا مرتع جب بی خدیجۃ الکبریٰ ہیں۔ کیونکہ حسنینؑ سیدہ فاطمہؓ سے میں اور سیدہ فاطمہؓ جناب خدیجۃؓ کو دنترینگ اختر میں۔ اور حضرت علیؓ نے بیت خدیجۃ الکبریٰ میں نشوونما پائی صفر منی کی حالت میں پھر اپ کی درخت سے ان کی شادی ہوئی۔ پس ظہر ہو گیا کہ اہل بیت بنوی کا رجوع اور اصل جناب خدیجۃ الکبریٰ کی طرف ہے۔ اس کے عین کو طرف نہیں۔ (یعنی اہل بیت تطہیر کی اصل صرف سیدہ خدیجۃؓ ہیں۔ اس میں دیگر ازواج شامل نہیں۔)

کیوں قریشی صاحب! اب توجہ اب آپ کے گھر ہی سے دے دیا ہے۔ فرمائیے سمجھو شریف میں آیا یا نہیں۔ اگر بھی بھی نہیں سمجھئے کہ بی خدیجۃؓ کس قسم کی اہل بیت ہیں تو پھر خاری شریف اور اس کی شرح کو اپنے امام بخاری اور علامہ ابن حود کی قبول پر بھجوں باکر ڈال آئیجے اور ان کی ارواح کی آواز سن لیجئے کہ حوابِ صیحتے میں اہل بیت شرف میں دانل ہیں یا مکونت میں۔ جن کی نسبت اپ کو شان ہیں ان کو یہ شرف حاصل ہے یا نہیں۔ ہم تو یہی عرصہ گریں گے کہ

ایں سعادت بزرگ یا زلفیت ہے ہماز خشدزادے بخشندہ  
العرض خود اپ کے علاوہ کے بیان سے ثابت ہو گیا کہ اصل اہل بیت تطہیر خمسہ بخاری میں۔ ان کے ماتحت جیسا کسی کا تلقی ہو گا تو اہل بیت سکونت ہو جائے کامگار اہل بیت سبو گا تو اہل ولادت ہو گا۔ یک وقت کامہنگا تو اہل بیت سکونت ہو جائے کامگار اہل بیت تطہیر پر پاچ میں۔ کاش اپ نے خدا سوچ رکھ گو کہ اعتراضات کے چوتھے کیونکہ غلط محدث سے جان نہیں چھوٹا کرنی۔ بیچھے پاؤں کے ساتھ آیت تطہیر میں غیر کامنول تو دکھایا جہنمہ بخاری

حقیقت اور حقیقت کو جواز و مکونت کو شرف اور شرف کو مکونت کے مقام پر استعمال کر کے مناظر پیدا کرنا آپ کو کوئی نادہ نہ دے سکا۔ قریشی صاحب! روزی رسال اللہ ہے۔ دیانت کا دیواریہ قوت نکال دے

شیع جی دام خیانت حج بقدر پاہنچا یئے اپنے مدعا ثابت ہے اپنے عالم لقریب کا اعتراض ۱۴۶۱ء : - حیات القلوب میں ہے مدد ۱۴۷۲ء جلد ۳ شکر میں کشم خداوند سے را کہ ہمیشہ بدی لا ردا ازاہل بیت مادر گرداند میں خدا کا شکر کرتا ہوں کہ ہمارے اہل بیت سے خدا تعالیٰ ہمیشہ برائیوں کو دور کرتا رہے۔

بلاشبہ یہاں بھی اہل بیت کا الفاظ حضرت کریم نے اپنی بیویوں پر استعمال فرمایا ہے۔ آخر وحی کیا ہے کہ شیعو حضرات اپنی تابوں میں ان روایات کو لایں تو ان کے لئے جائز اور یہم یہی لقب اسی روایت کے مطابق ازواج حضرات پر استعمال کریں تو (نا) جائز۔

جواب ۱۴۷۲ء : - ہمیں انسوس ہے کہ حیات القلوب میں ہمیں یہ عبارت اس طرح نہیں مل سکی جیسے قریشی صاحب نے نقل کی ہے، قریشی صاحب نے حسب عادت اس مقام پر بھی علیمی خیانت کا مظاہرہ کیا ہے۔ خط کشیدہ الفاظ حضرت میں اصل عبارت یوں ہے۔ ”بیہار از ما اہل بیت دور گرداند“ اس کا ترجمہ قریشی صاحب نے یوں کیا ہے کہ ”ہمارے اہل بیت سے خدا تعالیٰ ہمیشہ برائیوں کو دور کرتا ہے“ ہمارا عویض ہے کہ اگر قریشی صاحب ”از ما اہل بیت“ کی ترکیب تجویز کر کے یہ ترجمہ صحیح ثابت کر دیں تو یہم ان کو متنہ مانگا اس کا انعام دیں گے ورنہ یہم درفت ان کی عاقبت سفواری کے لئے صرف یہی عرض کریں گے کہ دین کے معاملہ میں خیانت کاری سے باد آجیاں کیونکہ عداوت اہل بیت نے پہلے ہی اُن کی گھڑی اعلان امامہ کو بہت بخاری بنار کھلے۔

قریشی صاحب جی پندرہ کم نہم چھوٹا منہ بڑی بات بچ بیغز نہیں رہ سکتا ہے کہ عربی

تشریحی ایک طرف آپ کی نارسی بھی کمزور ہے اور اگر دو دنی توحیم نے "ذکالا انہام" میں ظاہر کردی سے یا توفی الحقیقت قلت علم ہے جسے ہم ذموم نہیں کہتے مگر یہاں تو  
قصد ابدیاتی اور خیانت ظاہر ہے کیونکہ فارسی کی ابتدائی تعلیم پانے والے لوگ  
بھی اس سے واقف ہیں کہ آپ کا خود ساختہ ترجیح "از اہل بیت ما" کا ہے۔ کیونکہ  
ترجمہ میں "از اہل بیت" کو صفات اور "ما" کو صفات الیہ طاہر کیا گیا ہے۔ حالانکہ ایسا  
بڑھنے ہیں ہے۔ دراصل "از اہل بیت" کا مطلب و ترجیح یہ ہے کہ "علم اہل بیت سے  
شکر ہمارے اہل بیت سے"۔

عبارت مذکورہ کا مطلب صاف ظاہر ہے کہ حضورؐ نے اپنے آپ کو اہل بیت سے  
فریایا اور فیر جمع مذکور سے اہل بیت تطہیر کی طرف اشارہ کیا جس کو خدا نے عاروں نگ  
اور اضافت بر سے محفوظ رکھا ہے۔ ورنہ اہل بیت شرف پر عار لاحق ہوئے۔ دراصل  
یہ عبارت ایک پُر شمارت واقعہ کے بیان ہے کہ حضرت بنی ماریہ قبطیہ پر غلط  
تہمت لکائی گئی اور سورہ نور میں اللہ نے اس قصہ کے ذمہ دار لوگوں کی مذمت کی ہے۔  
لیکن یہاں ہم یہ تفصیل نہیں لکھنا چاہیے شائعین حضرات صحیح مسلم میں پورا واقعہ ملاحظہ  
فرمایں۔ چنانچہ اگر معاذ اللہ علیہ وَا اقْرَبْ حجَّ ہو جاتا تو اہل بیت شرف پر عار اور نگ  
لاحق ہو جاتا۔ مدار و نور تعالیٰ نے حکمت عملی سے اس گھرمانہ کو ایسی عار سے محفوظ رکھا۔

اغرضی اس روایت میں حضرت ماریہ کی نسبت اہل بیت کا الحفظ نہیں اگر ہے  
تو امام المؤذن ہے۔ حضورؐ کے بچر کی ماں ہیں۔ اہل ولادت سے تعلق ہو کر داعلی نسب  
سپوچا ہیں گی۔ اولاً توبہ کو لفظ اہل بیت سے بخش ہی نہیں ہے اور اعتراض کے  
مطابق یہ لفظ محو نہ عبارت میں نوجہ کے لئے ہرگز استعمال ہی نہیں ہوا ہے۔ لہذا  
جاںزوں باعث کا سوال ہی پیدا نہیں ہوتا ہے۔

احترام ہے:- جیساں المؤذن مولف نور الدین شمس ترمذی جب  
۸۹ میں حضرت سلمان فارسی کو اہل البیت کہا گیا ہے۔ حالانکہ حضورؐ  
کی عحہت سے نہیں ہے۔ وجہ جو اذ بیان فرمائیے۔

**جواب ۱۲۸ :-** حضرت سلمان فارسی رضی اللہ عنہ کے بارے میں یہ حدیث کتب فرقین میں موجود ہے اور یہ شکنیہ صحیح حدیث ہے۔ مگر اس کا یہ مطلب نہیں ہے کہ حضرت سلمانؓ یادگیرِ اصحاب یا نیک بندے چون کی نسبت الیس الفاظ میں وہ حقیقتاً اہل بیت میں داخل ہیں۔ بلکہ حقیقت اور مجاز احراق اور اصل مشوب اذ منسوب الیہ کا فرق ہے۔ لفظ ”منا“ وہی کے مطہوم میں بحث ہے درہ اہل بیت وہی ہیں جن پر اہل بہت نسب، ولادت اور شرف کے ہر مرصادیں صادق آئے ہیں۔ چنانچہ اہل سنت کی مستند کتاب جسے علامہ بہبیعی تے لکھا ہے ”سنن کبیریٰ جلد ۱ ص ۱۵“ میں ہے کہ ”وانشہ کو جو حضورؐ نے حکم اہل بیت میں داخل فرمایا ہے یہ اصلی اور حقیقتی اہل بیت کے ساتھ لجھن امور میں تشییہ کی وجہ سے مجاز ہے حقیقت نہیں ہے۔ معلوم ہو رہا ہے کہ قربیشی صاحب صرف اعتراضات کی تعداد پوری کرنے پر توجہ دے رہے ہیں اور اپنی کتب سے نظریں چڑائے ہو رہے ہیں۔ اور حقیقت مجاز کافری بھی بھلا سمجھے ہیں۔ وزیر سلمان منا اہل البیت“ میں غلطی زخم ہاتے۔

حضرت سلمان فارسی رضی اللہ عنہ کو اہل البیت کا حوصلہ تسلیم کر لیے کا یہی ایک جواز ہے کہ سلمانؓ حضورؐ کے آزاد کردہ غلام تھے۔ اور عربی مقولہ ہے کہ مولیٰ القوم منهم عجیباً کہ ابن عربی نے فتوحات مکہ جلد ۱۹ ص ۱۹ میں لکھا ہے کہ ”سلمانؓ کے لمحتِ اہل البیت ہونے کا راز یہ ہے کہ حضور پر نور صلی اللہ علیہ وسلم نے اس کا فریقدا بست لیتی آزاد ہونے کا بدل خود عطا فرمایا تھا۔ لیس وہ (سلمانؓ) حضورؐ کے آزاد کردہ غلام اور مولیٰ القوم منهم کہ اس قوم کا آزاد کردہ غلام انہیں میں شمار ہوتا ہے مشہور ہے لپس لپتوں فقہ بھی سلمان کا شمار بایس لخاطر اہل بیت میں ہو گا۔

مزید یہ کہ عربی زبان میں ”منا“ اور ”منا“ کا الفاظ بعض اوقات تابع دروں کے لئے بھی بولا جاتا ہے مثلاً ”من تبعی کانہ هنی“ یعنی جس نے میری اتباع کی دہ جھے سے ہے۔ یا ”فمن هنچیع عن سلتی فلیس هنی“ کہ جس نے میری

ست سنت مولود اور مجھ سے نہیں یعنی میرا تابع از نہیں لپس اس حدیث کا مطلب یہ ہوا کہ باقی صحابہ تو میرے تابع ادار میں مگر سلمان ہم سب اہل بیت کا تابع ادار اور حلقہ شیعہ ہے جیسا کہ امام حجۃ الصادق کا ارشاد ہے کہ سلمان منا اہل بیت کا قبول رسولؐ صحیح ہے سالم نے پوچھا کہ یا حضرت کیا سلمان اولاد عبد المطلب سے ہے۔ ارشاد فرمایا نہیں۔ یہم اہل بیت سے ہے۔ عرض کی کہ کیا وہ (سلمان) اولاد ابی طالب سے ہیں۔ جواب دیا نہیں ہم اہل بیت سے ہیں۔ سوال کرنے والے نے دریافت کیا کہ حضور اس کا مطلب کیا ہے۔ امام نے اپنے پیشہ کی طرف اشارہ کیا پھر فرمایا جہاں تک اخیال جا رہے وہ بات نہیں بلکہ مطلب یہ ہے چاری طینت کو علیین سے پیدا کیا اور چارے شیعوں کی طینت کو اس سے غلے درج کی طینت سے پیدا کیا۔ لپس وہ شیعہ ہم سے متصل ہیں بلکہ طینت یعنی چارے تابع ادار ہیں۔ اور ہمارے دشمنوں کو سمجھنے سے پیدا کیا۔ لہذا وہ ان سے ہیں۔ اور چارے شیعوں سے ہیں اور سلمان لقمان سے بہتر ہے۔

یعنی مطلب یہ ہوا کہ سلمان ہم اہل بیت کا حقیقی معنوں میں تابع ادار ہے۔ عندرالغاریین یہ لوگ کثرت اتباع کی وجہ سے فنا فی اللہ اور فنا فی الرسول اور فنا فی حب آل محمد علیہم السلام ہو کر اہل اللہ، اہل الرسول اور من اہل بیت کا خطاب پاچکے ہیں وردہ حقیقت میں زال اللہ ہیں نہ رسول اور نہ ہی اہل بیت صرف نسبت اور اضافات ہے جیسا کہ حدیث شریف میں اہل القرآن اہل اللہ و خاصتاً و اہل الترمذی کہ اہل قرآن اہل اللہ ہیں یعنی اللہ کے خاص ہیں یعنی اللہ کی طرف ان کی نسبت اور اضافات ہو گی۔ (نزدی) پنا پنجی الدین ابن عربی فتوحات مکہ جلد احمد ۱۹۶ پر کھٹتے میں کہ سلمان منا اہل البیت کہنے کی وجہ بھی ہے کہ پاکوں کی طرف منسوب بھی پاک ہی بھٹکتے ہیں۔

---

سلہ حبیم کے ایک سخت میدان کو کھٹتے ہیں جہاں نافرمان لوگوں کی رو حبیم مقید ہوتی ہیں۔

لہذا اسلام میسوب باہل بیت ہوئے تو عنایت الہی صرف نسبت کی وجہ سے سلامان کے حال پر متوجہ ہو گئی۔ اب خدا را آپ بھی عنور کریں کہ صرف نسبت کا یہ عالم ہے تو اہل بیت تطہیر بذات خود کی طہارت کے مالک ہیں۔ اسی لئے ہم کہتے ہیں کہ وہ عین طہارت ہیں۔ میرے فحیل میں اب چواز بیان آپ کی سمجھ میں آجنا چاہیدے کیونکہ کبھی بھی تو اپ بھی ہیں کہتے ہیں کہ ”شیدہ تو باکوں کو کہتے ہیں یہ راضی ہیں۔“

**اعتراض ۱۲۹:** مناقب فاتحہ للعترة الطاہرہ ص ۲۳ میں ہے کہ آں دو قسم ہے ایک آں جسمانی ہے جن پر صدقہ حرام ہے دوسری آں روحانی ہے اس میں علام ارشادین، اولیاء کاملین، حکماء مسلمین مشکواۃ انوار سے مقتبسین بالا حقین سب کے سب آجالتے ہیں اور یہ جسمانی آں سے زیادہ پختہ ہیں۔ دریافت طلب اہل یہ ہے کہ اہل کمال کی اس تحقیق سے آپ کو الفاق ہے یا نہ۔ اگر الفاق ہے تو حدود متعین نہ رہے والا وجوہ امناعی بیان آپ فرمائے ا

**جواب ۱۲۹:** حقیقت و مجاز کی روشنی میں منقول تشریع صحیح ہے اور گذشتہ جوابات میں ہم یہ بحث تفصیل سے لکھ چکے ہیں اعادہ کی ضرورت محسوس نہیں کرتے۔ باقی ”جسمانی“ اور ”روحانی“ کے الفاظ کا امتیاز اپنے حدود کو واضح کرتا ہے اس لئے یہ کہنا کہ حدود متعین نہ رہے قلت عنور و فہم کی دلیل ہے۔ اگر حدود معلوم ہوتے تو بھر روحانی اور جسمانی کی قید کس طرح باقی رہ سکتی ہے۔

باقی لغوی اعبار سے اہم مفہوم خاص قرایت داروں اور رکھر کے لوگوں کے لئے وضع ہوا ہے بعض کے نزدیک آں اصل بناوٹ میں اہل بخا۔ (ف) جو هد بدل گیا یہی کہ میہات، اور ایہات میں ”ہ“ ہمہ سے بدل لائے۔ لاحر تو ای مہر تین کی وجہ سے ایک ہمہ (الف) سے بدل گیا۔ اسی لئے اس کی اسم تصعیر ”ایہل“ مستعمل ہے۔ اور امام کسائی مشہور عالم تجوہ کے نزدیک اس کی تصعیر ”اویل“ بھی ہے۔ ابن ہوفہ کے نزدیک آں سے وہ قریبی رشتہ دار مراد ہیں جو کسی شخص کی

طرن قرابت میں رجوع کریں۔ اور یہ ماخوذ ہے لفظ اول سے کہ اس کے معنی رجوع  
کے ہیں۔ (کتاب الغریبین لایی عبدِ احمد بن ابی عبدِ العبدی)

ابن درید بھروسیں لکھتا ہے کہ آں سے قریبی رشتہ دار ماد ہیں۔

اس بات کے معین کرنے میں کہ جناب رسول خدا صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کی  
آں کوں ذوات مقرر ہیں میں مانوں تے اختلاف کیا ہے۔ ایک گروہ کے نزدیک  
انواع رسولؐ، علیؐ این ابی طالب، جناب شیخہ طاہرؐ، حسینؑ تیسی کے آں اجاد  
ہیں۔ ایک گروہ نے وہ اشخاص مراد نہیں کیے جن پر زکوہ و صدقات حرام ہیں  
یعنی اولاد عبد المطلب تیسرے گروہ نے پیر و کار ان دین حقہ کو بھی شامل کیا ہے  
اور ایک گروہ نے صرف غمیقین پاک کو کیا آں مراد لیا ہے۔

پھر ایک قصص اعرابی کا یہ مقولہ کہ کسی آدمی کے ہمراۓ لوگوں کو خاص کر اس  
کی آں جانا جاتا ہے یعنی علماء کمال الدین بن طلحہ شافعی کے نزدیک حصوگر کی آں اپا  
کے اہلیت ہیں اور اہلیت آں ہیں پس یہ دونوں معنی میں مخدہ ہیں۔ اور اس  
حقیقت کا انتشار اس سے ہوتا ہے کہ آں اصل میں اہل ہے یعنی علماء کے اس  
بیان سے یہ تو ثابت ہو گیا کہ آں سے مراد اہل بیت ہیں۔ اب رہایہ امر کہ آں  
اور اہل بیت سے کوں ذوات مقدسہ مراد ہیں تو اس کے لئے مندرجہ ذیل حدیث  
شبہت کے لئے کافی ہے یہ ہی نے روایت لکھی ہے کہ "ام المؤمنین اُم مسلمین"  
فریبا کہ پر تحقیق رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے فاہم کو کہا کہ اپنے شوہر اور  
دونوں فرزندوں کو میرے پاس لے آؤ۔ اور جب وہ اپنے بھراہ لائیں تو حضورؐ  
نے ان پر اپنا چادر رکھا وہی۔ اور فرمایا اسے میرے پروردگار یہ آں چور ہے تو  
اپنی رحمت اور برکت ان پر نازل رکھ جیسے کہ تو نے ابراہیم اور آں ابراہیم پر  
پر نازل فرمائی۔ یہ شک توجیہ و تجدید ہے۔

ان تمام امور کی روشنی میں مشہور علامہ کمال الدین بن طلحہ شافعی اپنی کتاب  
طالب السعوں میں اپنا فیصلہ اس طرح لکھتے ہیں:-

”یعنی آل کے تمام معنی ان چار ذوات مقدس یعنی علی، فاطمہ، حسن، حسین علیہم السلام میں مبین ہیں۔ کیونکہ یہی حضور اکرم صلی اللہ علیہ وسلم کے اہل بیت ہیں اور ان ہی پر صدقہ حرام ہے اور یہی آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم کے دین کے پورے پیر و میں ہیں۔ اور یہی حضور صلی اللہ علیہ وسلم کے طریقہ پر حلیت دلیے ہیں پس آل کے نام کا حقیقت میں ان ہی پر اطلاق پورستا ہے اور ان کے عین پر صرف مجاز ایک بولا جا سکتا ہے۔ اور علماء کا اس پر الفاق ہے“<sup>۱۵</sup>

**اعتراض نمبر ۱۵:- تفسیر امام حسن عسکری ص ۱۳ میں ہے:-**  
**ان کل هون و موهنة بلاشبہ ہمارے شیعوں کے**  
**من شیعتنا هون رحمہم سب مومن رہا و مومن عورتیں**  
**رحم محمدؐ میں سے ہیں۔**  
**فعلمیتے اس کا بجا جواب ہے کیا اس میں شیعوں کو عترت رسول مقبول قرار نہیں دیا گیا۔**

**جواب نمبر ۱۵:-** یہاں بھی ”رحم محمدؐ“ مجاز استعمال ہوا ہے۔ حقیقی معنی میں نہیں حضور صلی اللہ علیہ وسلم کے روحاں یا پاپ ہیں اور امہات المؤمنین تمام مسلمانوں کی مائیں ہیں لیکن یہ رشتہ مجازی ہیں حقیقی نہیں۔ ام المؤمنین عالی الشریعت مسلمانوں کی ماں ہیں۔ کیا قریشی صاحب یہ کہہ سکتے ہیں کہ ودبیٰ موصوف کے لبین سے پیدا ہوئے ہیں۔ اگر وہ ایسا اقرار کر لیں تو پھر اپنے اعتراض کے مطابق یہ بھی مجھے لیں کہ شیعہ عترت رسول ہیں۔  
 ورنہ جن معنوں میں ازدواج رسولؐ ہماری مائیں اور حضورؐ مجاز ہمارے باپ ہیں ان ہی معنی میں شیعہ رحم محمدؐ میں سے ہیں۔ باقی ایسے استعارے و تشبیہات ہر خاص و عام روزمرہ کی لفظتوں میں استعمال کرتے ہیں۔ جن سے مطلب مجاز ایسا ہاتا ہے۔ نہ کہ حقیقتاً باقی ”رحم“ کا الفاظ عربی زبان میں تعلق داروں اور قریبیوں کے لئے بھی بولا جاتا ہے۔  
**اعتراض نمبر ۱۵:-** جب لیذھب عنکد اُمر حسین اہل

**البیت سے پہلے خطاب حضور علیہ الصلوٰۃ والسلام کی ازدواج**  
**مطہرات سے ہے جیسا کہ ان کہنتن اقردن اہت عکن اسٹرعن**

یات متنکن، ینساء النبی لتن کا ان تقييٰن، فلا تخضعن و ترن دلابتر جن۔ و اطعن سے واضح ہے تو پھر اہل بیت سے مراد آپ حضرات کے نزدیک ازواج مطہرات کیوں نہیں۔

**جواب** ۱۵۰: سیر ایک سیدھا سادا فاطری اصول ہے کہ جب کوئی بھی جملہ معنوں کوئی حرکت ہوتی ہے تو اس تسلسل شکنی اور تبدیلی میں کوئی نہ کوئی ورثتی مخصوصی ضروری نہیں ہے۔ اسی فطرت کے مطابق جب ہم دیکھتے ہیں کہ ہر جگہ متواتر جہاں بھی ازدواج کی بات ہوئی ہے خطا بموٹھ صیغہ سے ہے یہ اچانک صرف ایک بھگڑ کر صیغہ کیوں آگیا ہے۔ لہذا خود بخوبی ہاں موقع سوچ اور محل عزز پیدا ہوتا ہے کہ مسلسل لفظوں کے اثر میں تبدیلی کیوں کر دی گئی۔ اگر ہاں ازواج ہی مراد ہوتی تو پھر آخر صیغہ و جنس کی تبدیلی کیوں کر دی گئی۔ اب جونکہ اشتباه کی بخشش پیدا ہوئی، اور مفہوم کی وضاحت کی ضرورت نہ جنم لیا۔ اس لئے قرآن کے بیان کردہ اصول کے مطابق رسول کی طرف رجوع ضروری ہو گیا کہ مفترسے تشریع تقریر پوچھی جائے چنانچہ الحضرت نے اس کی وضاحت بایں الفاظ کی ہے:

رسول کریم نے فرمایا، یہ آیت (آیت تطہیر) پانچ نزول کے حق میں نازل ہوئی ہے یعنی میرے اعلیٰ، قاطمہ، حسن اور حسین کے حق میں۔ اصل عبارت یوں ہے،

”عَنْ أَبِي سَعِيدِ الْحَذَّارِيِّ قَالَ قَالَ رَسُولُ اللَّهِ تَعَالَى لِلَّهِ تَعَالَى هُنْمَسَةٌ فِي رَفِيعٍ عَلَى رِفَاعَتِهِ وَرِحْسَنٌ وَرِحْسِينٌ أَنَّمَا يَرِيدُ اللَّهُ لِيَذْهَبَ عَنْكُمْ أَرْجُسُ أَهْلِ الْبَيْتِ“ (التفسیر ابن کثیر حدیث ص ۲۵۷)

اس حدیث رسول میں لفظ حمسہ یعنی پختن وارد ہوا لہذا مشہور اصطلاح نصی شایستہ ہو گئی۔ بنیز قریشی صاحب کے نزدیک ابن کثیر شایستہ معتبر ہے اسی کی تفسیر سے قریشی صاحب نے آیت ولایت کی شان نزول پر اعتراض کیا ہے لہذا اب اصولاً اعتراض باطل ہو جاتا ہے۔ مگر ہم اصحاب کا اقرار بھی دھملاتے ہیں اور یہ حوالہ اہل سنت کی صحیح ترین کتاب محدثہ سے پیش کرتے ہیں تاکہ جنت تمام ہو جائے۔

”من اہل بیتہ مساعِ کا قاتل لا وَ لَا يَمْلِئُ اللَّهُ أَنَّ الْمُرْءَةَ تَكُونُ  
معَ الرِّجْلِ الْعَصْرَ مِنَ الدُّهْرِ ثُمَّ يُطْلَقُهَا فَتَرْجِعُ إِلَى أَبِيهِ وَ قَوْمِهَا  
أَهْلَ بَيْتِهَا أَصْلُهُ وَ عَصْبَةُ الَّذِينَ حِمَرَ الْصُّرْقَةَ بَعْدَهُ“

(صحیح مسلم شریف جلد ۲ ص ۱۷۸)

یعنی حضرت زینت بن ارشم سے کسی نے سوال کیا کہ حضورؐ کے اہل بیت کوں ہیں؟  
حضرت کی ازدواج کی فرمایا نہیں! خدا کی قسم تحقیقی عورت مرد کے ساتھ پچھے زماں گزاری  
ہے پھر طلاق دیتا ہے۔ پس اپنے باپ اور قوم کی طرف رجوع کر جاتی ہے اہل بیت  
آپؐ کے اصل اور آپؐ کے خاندان کے لوگ ہیں جن پر صدقہ حرام ہے۔

اب جبکہ رسول اکرمؐ، محدث و تابعین اور اماموں اہل سنت سب کے سب ازدواج کی نقی  
کر رہے ہیں تو پھر اس میں ہمارا کیا قصور ہے۔  
زمن تہنا دریں میخانہ مستتم

جنید و شبی و عظار ہم مست

مگر اللہ تعالیٰ نے قریشی صاحب کی نظر نا عاقبت اندرش کو کیا ہو گیا ہے کہ کچھ  
ویکھتے ہی نہیں ہیں۔

اعتراض ۱۵۲:- اگر اس آیت سے حراڑ حضورؐ کی ازدواج سلطنت  
نہیں تپھرواضع فرمائیے کہ اس آیت کام اقبال کے ساتھ کیا  
تعلق ہے۔

جواب ۱۵۲:- اس بات کی وضاحت تو آپؐ کو اپنے خلیفہ سوم حضرت عثمان  
بن عفان سے دریافت کرنا جا سیئے ہے بنیوں نے اس آیت کو موجودہ بلکہ پر فٹ کرنے  
کی کوشش کی ہے تم تو صرف یہ کہہ سکتے ہیں کہ یہ دراصل سورہ دہر کی آیت ہے جسے  
کتابت کی علیٰ سے شایر سورہ احزاب میں لکھ دیا گیا ہے۔

اعتراض ۱۵۳:- اگر تعلق قطعاً نہیں ہے تو کیا کلام الٰی کا  
بے لبط و بے تعلق ہوتا لازم نہ آئے گا۔

**جواب ۱۵۳:** تعلق نہ سمجھنے سے تو مخفی کلام کا غیر مرتب و غیر متعلق ہونا ہی ظاہر ہو جائیں لیکن تعلق تسلیم کر لینے سے تو پورا دین ہی رنگ اٹھے گا کہ خدا کی تکذیب ہو جائے گی، وحی موجود عین جائے گی اور صحابہ و علماء کو جھوٹا قرار دینا پڑے گا۔ باقی یہ تو سب مانتے ہیں کہ قرآن مجید کی موجودہ ترتیب بخطابِ نزول ہرگز نہیں ہے۔ اور یہ کلامِ الہی کو صحیح کرنے والوں کی ہمہ رانی ہے کہ کتاب میں کی عقاید پر ربط و تعلق بحال نہیں رکھلے ہے۔

## بَحْرُ شَأْيَتْ هَبَّا يَاهْمَ

**اعتراض ۱۵۴:** قرآنی آیت کے پیش نظر آیتِ مقابلہ کا نزول تصدیقِ توحید اور تردیدِ شرک کے لئے ہوا ہے یا اثباتِ خلافت کیلئے ہے۔ **جواب ۱۵۴:** بے شک آیت کا نزول تصدیقِ توحید اور تردیدِ شرک کے لئے ہوا بلکہ دراصل تصدیقِ حق اور تکذیبِ باطل کے لئے ہوا ہے لیکن چونکہ صفاتِ اس آیت کا نفسِ مفہوم اور عنوان ہے اس لئے اس آیت کو اثباتِ خلافت میں پیش کیا جاتا ہے کیونکہ صفات بھی دلیلِ امامت ہے۔

**اعتراض ۱۵۵:** اگر تصدیقِ توحید کے لئے ہے تو اثباتِ خلافت کیسے ہوگی اور اگر اثباتِ خلافت کے لئے ہے تو مفہوم سے مناسبت ثابت کر کے دکھائیں۔

**جواب ۱۵۵:** آپ کے دعویٰ "حضرت العلام" کے صدقہ جاؤں۔ جناب علام بریان خود صاحبِ ریجہاں کا علمی نکتہ ہے کہ ایک دلیلِ بعض ایک بھی موقف کے لئے ہوتا ہے۔ حالانکہ قوی دلیل میں مختلف موضوعات پر قائم ہو سکتی ہیں۔ چنانچہ اگر آپ تھوڑا اخترز کریں تو سمجھ جائیں کہ بظاہر یہ آیت تصدیقِ توحید کا ثبوت نہیں بنتی (گو کہ صفاتِ خلافت و توحید کا ساقعہ روز اذل سے ہے کہ ایسی نے خلافت کا انتہا کر دی تو توحید میں کیا۔)

بلاعشر اپنی جگہ پر توحید کی دلیل ہے) کیونکہ جب مبارکہ سے نصاریٰ دستبردار ہو گئے تو عملاً ثابت ٹھہر پنیر نہ ہوا۔ اور جھوٹ و پچ کا نیصد نہ ہوا۔ بلکہ جزئی پر مات اٹک رہی۔ لیکن یہ واقع خلافت کے لئے واضح بُرلان قرار پایا۔ کیونکہ رسولؐ نے موجودہ نقوص میں صادقین کا انتساب کر کے ان حضرات کی سچائی و صداقت کی تصدیق کر دی۔ اب اگر یہ سچے دعویٰ خلافت کریں تو اس کو زمانناقر ان کا اللہ ہو گا ایس پیونک صداقت دلیل خلافت ہوتی ہے اس لئے جانشین رسولؐ کے نے صادق ہونا ضروری ہے اور حضورؐ نے مبارکہ میں حضرت علی علیہ السلام کو صاحب صدق قرار دیا اسی لئے جباب امیر فرمایا ہے کہ "میرے سوا جو صدیق اکبر ہونے کا دعویٰ کرے وہ جھوٹا ہے"۔ پس آئیت مبارکہ کو اثبات خلافت میں شمار کرنا اتنی بڑی خالی ہے کہ حسیؐ کو تو ڈاہنیں جاسکتا ہے کہ اس کے انہار سے صرف دو صورتیں پیدا ہوں گی یا حضرت علیؐ کی صداقت کو نانا جانتے یا خدا اور رسولؐ پر بذلی کر کے ان کو حجتو گا جما جائے۔ اگر یہی سچے ہیں تو انہوں نے خلافت کا دعویٰ کیا البتا نہ ادا نہ والد نے صادق کو جھلکایا اور اگر جھوٹا ہے تو آئیت مبارکہ مٹکوں ہو گئی۔ یہ دونوں صورتیں اہل سنت کے مذہب پر صواب عقیق ہیں۔ پس ایسی تافع دلیل سے خوفزدہ ہو کر قریبی سماں نے اسے ثبوت نہیں نانا۔ شاید دریت کا محل ڈھیر سوتا نظر آتا ہے۔

امتحاض ۱۵۴:- کیا آپ حضرات حضرت علیہ السلام سے ثابت کر سکتے ہیں کہ حضور علیہ السلام نے بوقت روائی براۓ مبارکہ ہو کر ان افراد کو اس لئے جاری ہوئا کہ مسئلہ خلافت واضح پوچھا۔ جواب ۱۵۴:- جی ہم مطلوب بات ثابت کر دیں گے لیکن آپ رہنمایا ہو۔ میں ان افراد کو اس لئے لئے جاری ہوں تاکہ مسئلہ توحید واضح ہو جائے۔ جب آپ مطلوب عبارت ثابت کر دیں تو پھر ہم سے ایسا مرطابہ کیجیے جو اب دیں گے۔ باقی جب میں عیار خلافت یعنی صداقت کا مسئلہ واضح کروں یا تو از خود ثابت ہو گیا کہ دین و دنیا کے پیشوائیں امام حقیقی وہ ہی ہو گا جس کی زبان سے کبھی مکمل کذب جاری نہ ہوا ہو۔ اور جو گاری چالیں برس جھوٹ کا چاری رہا ہو اور سچے

حدراً باطلیف آباد، یونیورسٹی نمبر۔ ۸۹۔

خدا کا مکمل ثابت ہو وہ سچے رسول کی نیابت کا اہل نہیں ہے۔

**اعتراض ۱۵۷:** اور اگر ثابت کرنے سے عاجز ہیں تو پھر آپ کا استدلال یقیناً غیر مستدر رہا اور غیر مستند استدلال قابل قبول نہیں ہے۔

**جواب ۱۵۶:** ہر استدلال کسی شرط سے مشروط ہو کر مستد ہو کرتا ہے لہذا ہماری دلیل صدقت متند ہے جسے روکنا امر محال ہے لہذا چونکہ عاجز رہنے والے خلیفوں کو رادی نہیں مانتے ہیں اس لئے بعد دعیٰ غالب ہیں۔ اگر کوئی دم خم ہے تو دلیل کو قطع کرنے کی حراثت کر کے دیکھئے۔

**اعتراض ۱۵۸:** قرآن مجید میں ہے:  
 نَدْعُ أَبْنَاءَ عَنْ أَبْنَاءِكُمْ بِلَا إِيمَانٍ هُمْ أَبْنَاءِ يَتِيْهُوْنَ كَوْ وَنَسَاءَنَا وَلَسَاءَ كَمِ النَّفْسَنَا وَ تَحْبَارَ سَيِّهُوْنَ كَوْيَانِيْهُوْنَ كَوْ أَنْفَسَكُمْ اُوْ تَحْبَارَ سَيِّهُوْنَ كَوْيَانِيْهُوْنَ كَوْ اُوْ تَحْبَارَ سَيِّهُوْنَ كَوْيَانِيْهُوْنَ كَوْ

ابناءٌ ناساً اور نفس بصیغہ جمع وارد ہے اور جمع سے مراد فرد واحد لینا مجاز ہے۔ لیں اس آیت میں وجہ تعدد حقیقت اور وجہ تحقیق عجیز بیان فرمائیے۔

**جواب ۱۵۸:** قریشی صاحب کو پھر قرآن کے اعتراضات کی ضرورت ہے کیونکہ ہیوں نے ایک ہزار بلکہ ۹۹۹ اعتراضات کی تعداد کسی طرح پورا کرنی ہے۔ لہذا انہا صادھنہ لاصوچے سمجھے لانکے چلے جا رہے ہیں۔ ابنا، نساء اور نفس جمع کے صیغہ میں لہذا واحد مراد مجاز ہے لہذا قریشی صاحب تعدد حقیقت اور تحقیق عجیز کی وجوہات پوچھ رہے ہیں۔ ان کو جواب دینے سے قبل میں ایک واقعہ بیان کرتا ہوں کہ ایک عیسائی سے ہماری گفتگو ہوئی ان کو بھی صیغفوں کی سیاری تھی اور گرام سے بھوڑی بہت واقعیت تھی۔ چونکہ وہ شیلیت کے تعلیم تھے لہذا ہیوں نے بہت سای

آیات قرآنی نقل کر کی تھیں جن میں اللہ تعالیٰ نے اپنی ذات کے لئے جمع کا صیغہ استعمال کیا ہے۔ ان صاحب کا اصرار تھا کہ عربی زبان میں جمع کا صیغہ کم سے کم تین نفر کے لئے مستعمل ہوتا ہے۔ اب جبکہ خود تمہاری الہامی کتاب میں اللہ تعالیٰ اپنے لئے جمع کا صیغہ استعمال کیا ہے اس لئے یہ تو یہ تسلیم کرو کہ خدا تعالیٰ کا مركب ہے یا پھر بات قرآنی کی تسلیم کرو۔ یعنی نے بہت محض ماری کی کہ بھائی صاحب یہ تعظیماً استعمال ہوتے ہیں لیکن وہ جو نہ لفظ فقط حقیقی معنوں پر ڈھوند رہے ہے اور مجاز کو تسلیم نہ کیا بلکہ اسیں کسی اور طریقہ سے ان کو قابل کرنے میں کامیابی ہوئی اور وہ طریقہ یہاں بیان کرنا خلاف فضایل ہے لہذا اعتذرت خواہ ہیں۔ لیکن وہ عیسائی سختے لہذا مباباہل میں اپنے بزرگوں کی صفت پر عمل کر کے مقابلہ سے دستبردار ہوئے مگر قریشی صاحب اُن قریش بزرگوں کے حشیم و حجران ہیں جنہوں نے ان بچوں کو جھوٹا بتایا ہے جن کی صداقت کی گواہی قرآن کی آیت مباباہل نے دی ہے۔ لہذا ایرا جواب اول قریشی صاحب کو یہ ہے کہ جو مراد خدا کے لئے جمع کے صیغوں کی صورت میں واحد یعنی کے وجوہات تعریف حقيقة اور حقیقت مجاز ہیں بالکل وہی وجوہات یہاں دہرا لیجئے۔ دوم یہ کہ ہم ایکلے قرآن کو ہادی بھی تسلیم نہیں کرتے اور نہ ہی تفسیر بالرائے کے قابل ہیں بلکہ قرآن مجید کے اُسی مفہوم کو صحیح مانتے ہیں جو رسولؐ کریمؐ نے بتایا۔ اب جب خود رسولؐ اُنہمؐ نے علماء مصادریں کی حقیقی تصاویر میں مباباہل میں برس رعامت پیش کر کے مکمل تشریح فرمادی تو اس رسولؐ کی مراد کے خلاف کوئی اور مراد وضع کرنا اس شخص کو زیبا نہیں دیتا جو اُمّتِ محمدؐ میں سے ہو۔ اس رسولؐ کے فحیطے کے بعد ہمیں یہ حق ہے کہ اس پر اپنی ذاتی جروح و تاویل کریں جبکہ لغوی اعتبار سے بھی جمع و واحد کے صیغوں کا استعمال موقع عمل کے مناسبت سے مجازی و حقیقی مقام ہم کو ممانع نہیں ہے۔

**اعتراض ۱۹۵۶:-** جبکہ ابنا انساءِ النفس کی نسبت خصوصاً حسنور علیہ السلام اور مخالفین کی طرف موجود ہے تو ایک طرف سے مجاز اور دوسری طرف سے حقیقت ہر ادلينا کن وجود کی پناہ پر ہے۔

**جواب نمبر ۱۵۱ :** حقیقی و مجازی مراد کی بحث کا خاتمہ خود عمل رسول ﷺ سے ہے ہو

جانا ہے تھیں صرف نسبت رسول ﷺ سے تعلق ہے اور مخالفین سے کوئی واسطہ نہیں  
لہذا نصانی کے لئے ہم پر گزاس بحث میں ملوٹ نہیں پڑتے ہیں کہ انہوں نے ان  
الغاظ سے عمل لیا مراد لی۔ کیونکہ ان کا فعل ہمارے لئے بحث نہیں ہو سکتا، البتہ  
حضرت ﷺ کے اختیابتے یہ ثابت کر دیا کہ معمر کو حق و باطل میں جبکچوں اور جھوٹوں  
کے فیض کا وقت آ جائے تو رسول ﷺ کی نگاہ میں علیؑ ما فاطمۃؓ اور حسینؑ سے چھا کوئی  
دوسرے مسلمان نہیں ہے۔ آیت نے ان کی سچائی کو مستند کیا اور یہ بات سنت الہی  
قرار بائی کہ افضل کی موجودگی میں مفضلوں کا اختیاب نہ ہی سنت رسول ﷺ ہے اور  
نہ ہی سنت الہی۔ چونکہ نصاری نے مبارکہ کرنے ہی سے الکار کر دیا تھا لہذا عمل  
ان کے بارے میں مجاز و حقیقت کا سوال پوچھنا ہای جہالت ہو گا۔ ہاں البتہ چونکہ  
حضرت مدیر مبارکہ میں تشریف ہے اسے اور اپنی نسبت کی خود تشریح فرمادی  
اس لئے اگر وہ رسول ﷺ مانے جاتے ہیں تو مسلمانوں کو اس اختیاب میں کوئی اعتراض  
نہیں ہوں گا جبکہ کیونکہ حکم قرآنی ہے کہ جب کوئی فیصلہ حضور فرمادیں تو اس کو  
دل سے تسلیم کیا جائے اس میں شک نہ کیا جائے۔ مگر افسوس ہے کہ قریشی صاحب  
کے ایک بزرگ قریش نے مدیر ان حدیثیہ میں رسول ﷺ پر شک کر کے اعتراض کر  
 دیا اور اب جناب معترض ان شیخ مذاہب کی سنت پر عمل کر کے مدیر مبارکہ میں  
شک کر رہے ہیں۔

**اعتراض نمبر ۱۵۲ :** کیا یہ صحیح ہے کہ مبارکہ جھوٹوں پر لعنت کے  
لئے معتقد ہوا کرتا ہے۔

**جواب نمبر ۱۵۲ :** جی ہاں۔

**اعتراض نمبر ۱۵۳ :** کیا یہ بھی صحیح ہے کہ حضور علیہ السلام  
حتی اللہ عز و جل علیے لعنت سے احتراز فرمایا کرتے تھے۔

**جواب نمبر ۱۵۴ :** جی یہ بھی صحیح مگرچہ ملعون لمبے بھی بدی بحث تھے جن پر

رجحت للغاليين<sup>۱۰</sup> نماز میں اکثر لعنت کیا کرتے تھے۔ (بخاری)

**اعتراض ۱۴۲:** کیا یہ صحیح ہے کہ نصاریٰ خزان کے سرپست نے اپنے ساتھیوں سے کہا تھا کہ اگر حضور علیہ السلام مبارکہ کے نئے ان لوگوں کو ساختھ لائیں جن کے ساتھ حضورؐ کا خوبی رشتہ اقرب ہے تو مبارکہ نہ کرو ورنہ کر لینا اور حضور علیہ السلام کو جب یہ علم ہوا تو حضرت علیہ السلام پارفوس زکیہ کو ساختھ لے گئے تاکہ مبارکہ ہونے پائے۔

**جواب ۱۴۲:** مجھے اس مفروضہ سے تفاق نہیں ہے کیونکہ اس میں توہین رسول کا پہلو اغلب ہے۔ میری ذاتی تحقیق کے مطابق یہ بات عیاسیوں کی مشہور کردہ ہے۔ مشہور بات یہ ہے کہ نصاریٰ نے کہا کہ اگر حضورؐ جبکہ پاروں کو لایں تو مبارکہ نہ کرنا دیگروں کو لایں تو مبارکہ ضرور کر لینا۔ مگر یہ بات میں صحیح نہیں۔ صحبا ہوں کہ حضورؐ کو جب اس امر کا علم ہوا تو آپ نے جان بوجھ کر تیخ تن پاک کو منتخب کیا۔ نصاریٰ کا یہ خدا شریعی سداقت اسلام کی انجیل میں بشارت کو ثابت کرتا ہے۔ معاذ اللہ حضورؐ مبارکہ نہ ہونے کی غرض سے اپنے اہل بیت کو نہ لائے تھے۔

**اعتراض ۱۴۳:** اگر یہ ساری تقریر واقع کے مطابق ہے تو افضلیت اور دلیل خلافت کی کیا حیثیت باقی رہے گی۔

**جواب ۱۴۳:** اول یہ ساری تقریر میرے نزدیک تقابلی قبول ہے مگر بفضل خدا یہ مفروضہ کمی افضلیت اور خلافت و امامت کی قوی دلیل بن جاتا ہے اس لئے کوئی مسلم عیاسیوں نکٹے اہل بیت اطہار کو بارکت و یادیق تسلیم کیا اور اعترات کر لیا کہ یہ لفوس اگر میدان مبارکہ میں آگئے تو حق ان کی قدیبوسی کرے گا اور مخالفین کی ہلاکت ہو گی۔ عیاسی اہل کتاب تھے ضروری ہے کہ کسی تسلیم کی پیش گوئی کی روشنی میں ہی اُن لوگوں نے ایسا کیا ہو گا اور زبلہ و جرم اہل بیت سے خوف کا ہوتا ہے۔ معمول تھا۔ پس ثابت ہو اکہ کتب مالکہ میں بھی پیغام تن پاک کے

فضل ایں اور اسی لئے عیسائیوں نے ان کے مقابلہ میں آنے سے انکار کر دیا ان جذبہ دینا مان لیا۔ لہذا صفت ظاہر ہے کہ عیسائی اہل بیتؐ کو سچے اور انفل مانتے تھے۔ لہذا فضیلت قائم ہے اور افضل کی موجودگی میں مغفول کی خلافت بلا دلیل ہے۔  
اعتراض ۱۴۳:- لقول شما جب حضرت علی مرتضیٰ کو نفس رسولؐ  
تلیم کیا جائے تو فرمائیے حقیقتاً یا مجازاً۔

جواب ۱۴۷:- ”لقول شما“ کہہ کر انکار قرآن و حدیث نہ کریں۔ خدا را ظاہری مسلمانی کا بر قعہ تو صرپر سلامت رکھئے۔ یہم حضرت علیؑ کو حقیقتاً اور مجازاً دو نوع طریقوں سے نفس رسول تسلیم کرتے ہیں کیونکہ دراصل محمدؐ اور علیؑ ایک ہی نور سے ہیں۔

اعتراض ۱۴۵:- اگر حقیقتاً نفس علیؑ نفس رسولؐ تھا، تو سیدہ کے ساتھ جواز نکاح کے سلسلے میں اشکالات کے کیا جاتا ہیں۔  
جواب ۱۴۵:- یہ حقیقت و معرفت کے راز ہیں۔ عالم حقیقت میں جواز کا گز نہیں ہے۔ مجاز نکاح کے سلسلے کے اشکال اظہر من الشمس ہیں۔ البتہ حقیقی نکاح اس جوڑ سے کاحد نے عرش پر کیا اس لئے یہ جواب خدا سے پوچھو۔ میں تو صرف اتنا جانتا ہوں کہ جتنا سمجھے خدا نے توفیق دی کہ جب رسولؐ نے فرمایا علیؑ میر نفس ہے لہذا ایمان ہے کہ رسولؐ نے حقیقتاً فرمایا۔ جواز نکاح کی شکل یہ ہے کہ ابھی عورتؓ نے روایت کیا ہے کہ حضورؐ نے ارشاد فرمایا۔ حقیقی اللہ نے مجھ کو حکم دیا ہے کہ فاطمؓ کا نکاح علیؑ سے کروں۔ ملا حظ فرمائیے تفسیر کبیر اور طبرانی شریعت بحال اربع الطاف۔ ص ۲۳۳۔ اب جب خدا خود ہی ایک نکاح کا حکم دیتا ہے تو پھر مخنوق کو اس پر اعتراض کرنے کی کوئی ضرورت نہیں ہے۔ حکم خدا از خود جوان ہے۔

اعتراض ۱۴۶:- اگر مجازاً ہے تو یقیناً محبت و مودت مراد ہی جائے جو فرقیوں کے نزدیک متفق علیہ ہے۔ فرمائیے اس شیوه سے اعزاز کیوں۔

**جواب ۱۴۴:** ہمیں جائزی مفہوم کو مان لینے میں کب عذر ہے اور محبت و مودت کے کب مخالفت ہیں۔ ہماری شکایت یہی تو ہے کہ سُنی شائعہ نے محبت و مودت کو ملحوظ ان رکھتے ہوئے عداوت و لغزت کا منظاب پر کیا اور محض چال کے طور پر محبت کا دھوکی ہے۔

**اعتراض ۱۴۵:** اگر خلافت کے لئے آیت مبارکہ کو تسلیم کر لیا جائے تو باقی یا زادہ آنکھ کرام کی امامت کے لئے اذیں قسم کوں کسی آئیں پیش کی جائیں گی۔

**جواب ۱۴۶:** خلافت حق کے اثبات میں قرآن مجید سے متعدد شواہد پیش کئے جاسکتے ہیں بلکہ اگر صحیح سے پڑھپڑ رکھوں گا سارا قرآن ثبوت امامت ہے مگر پہلے آپ صرف آیتہ مبارکہ کو تسلیم کریں پھر دوسری بات کریں گے۔ اس آیت کو خود امیر المؤمنین علیؑ ابن ابی طالب نے ایسی خلافت کی دلیل بنایا۔ جیسا کہ داعیت کرتے ہیں کہ روز سوری حضرت امیر علیہ السلام نے اتحاج یا انحراف تمام جلت کے ابل شوری سے فرمایا کہ میں تمیں خدا کی قسم دے کر پڑھنا ہوں کہ میرے سواتم میں کوئی ایسا شخص موجود ہے جو رشتہ میں حضرتؐ کا فریبی ہو اور کسی شخص کے نفس کو اپناتے اپنی جان قرار دیا ہو اور کسی کے بیٹوں کو اپنا بیٹا بنایا ہو۔ سب حاضرین نے فرمایا اللہ کی قسم آپ کے سوا کوئی نہیں۔ (ارجع المطالب ص ۳۲) اب جب خود حضرت علیؑ اس آیت سے دلیل قائم فرمائیں اور صحابہ اس کو تسلیم کریں اور اعتراض نہ کریں کہ خلافت کے معاملہ میں یہ آیت کیوں لاتے ہو۔ ترشی مصاحب کا اعتراض صحابہ کے عمل کے خلاف ہو گایا نہیں۔ اب جونکہ علیؑ سے جھوٹ ممکن نہیں ہے لہذا جس کو اپنا قائم مقام بتائیں گے وہ سچا ہو گا۔ حسن و حسینؑ تو اس آیت میں داخل مانے جلتے ہیں لہذا حسینؑ صدیق ہوئے توجہ و دعاؑ ابن الحسینؑ کو اپنا خلیفہ بتائیں گے تو انکار کی گنجائش نہ ہوگی۔ اور اسی طرح ہر امام اپنے بعد دوسرے کا تعارف کرتا جائے گا۔ اصل خلافت کا معاملہ امیر المؤمنینؑ سے

متعلق ہے جب ان کے لئے ایت تسلیم کر لی جائے گی تو از خدناقی آنکھ کے لئے ستم قرار پائے گی۔ مگر آپ کے شرعنی کی مانگ تو ایک ہی ہے۔ جس طرح اس آیت کا انکار کر دیا ہے اسی طرح پورے قرآن کا انکار کرتے جائیں گے۔ باقی مسئلہ خلافت میں قرآنی دلائل اس قدر دی جائے چاہکے ہیں کہ ان میں سے کسی ایک کو بھی باطل کر دینا سورج کو غرب سے طلوع کر دینے کے برابر ہے۔ اسی لئے ہماری کتب لا جواب ہیں۔

**اعتراض ۱۴۸:** جب ہمایہ میں سیدہ مشریک ہیں تو فرمائیے ان کو امامت جسی تحدت سے کیوں محروم کیا گیا۔

**جواب ۱۴۸:** اس لئے کہ در عورتوں پر حاکم ہیں۔ امامت رسول اکرمؐ کی نیابت ہے اور صغر مرد ہیں۔ اس لئے سیدہ کو امامت نہیں بلکہ عمدت و طہارت کی اس ملکہ کو منبع امامت ہوتے کا شرف حاصل ہوا۔ آنکھ کی والدہ قرار پائیں۔ اگر کوئی عورت تمہارا رسول ہوتی تو پھر ~~سیدہ~~ سیدہ بھی امام ہوتیں۔ تاہم یہ بھی پاک عورتوں کے لئے معصومہ و صدیقہ ہادیہ ہیں اور سیدۃ النساء و خاتونی جنت ہیں۔ عورتوں کی پیشوا و مرداری ہیں۔

**اعتراض ۱۴۹:** اگر تسلیم کر لیا جائے کہ نفس سے مراد سیدنا علیؐ ہیں اور ابنا عنا سے مراد سیدین مکرین ہیں تو نسا عنا سے مراد سیدہ کیسے مرادی جاسکتی ہے جبکہ ندرع میں داعی اولًا بالذات حضور علیؐ السلام ہیں اور سیدہ مطہرہ حضور اکرم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کی صاحبزادی ہے۔

**جواب ۱۴۹:** کیا یہ ہو دہ اعتراض کیا ہے آخر نسا عنا میں وہ کوئی قباحت ہے جو صاحبزادی کے مراد کو نقصان دے۔ یا اگر کوئی ایسا مخصوص لفظ استعمال ہے تو اس سے مراد بیوی یا زوج ہی ہوتی تو اعتراض درست ہوتا مگر ”مراد“ تو ہر عورت کے عمومی معنی میں استعمال کیا جاسکتا ہے۔ قرآن کریم میں جب

نہ ابنا کے ساتھ استعمال ہوا ہے۔ تو نسائی سے بڑی مراد ہوئی ہے مثلاً یہ صحیون ابنا کم و لیست صحیون نسائکم۔ یقائقون ابنا کم و لیستون نسائکم۔ یذبح ابنا کم و لیستی نسائہم۔ قالوا (لِتَلُوا) ابناهُ الَّذِينَ أَهْنَا  
ھم، لِتَسْتَحِيَ الْنَّاسُ عَلَيْهِمْ۔ میں نسائی سے مراد بڑی ہی کی ہے۔

اعتراف ص ۱۷۱: آخر کیا وجہ ہے کہ میاہلہ میں سیدنا حسن رضی دنوں (سیدنا حسن و حسین دونوں) شریک ہیں لیکن حالت یہ ہے کہ خلدت امامت سے سیدنا حسنؑ کی اولاد تو نوازی گئی اور سیدنا حسنؑ کی اولاد حرم رہی۔

جواب ص ۱۷۱: دی وجہ ہے جس کے باعث خدا نے رسول سنت علیہ السلام کو تو غلطت بنوت سے ترازا مگر اپ کے دیگر بزرگ بھائی اس سے محروم رہے، حالانکہ وہ بھی بنی کے بیٹی تھے۔ لیکن امامت میں خدا نے حسن و حسین دونوں کی اولاد کو مشریک کیا ہے۔ کیونکہ امام حسن علیہ السلام کی صاحزادی کی شادی امام حسین علیہ السلام کے وزیر سید الساجدین سے ہوئی اور امام حسین باقرؑ کی ولادت ہوئی لہذا امامت حسن و حسین علیہما السلام کی اولاد میں ہی رہی۔

اعتراف ص ۱۷۱: اگر مہابت میں معصومیت کا استدلال قائم کیا جاتا ہے تو فرمائیے کہ پوری آیت میں وہ کون سالفظ مذکور ہے جس سے اس قسم کا معنی مستفاد ہو سکتا ہے۔

جواب ص ۱۷۱: ”لَمْ يَبْتَهِ اللَّهُ عَلَى الْكَاذِبِينَ“ کی تلاوت فرمائیے ”لعنۃ“ اور ”کاذبین“ کے الفاظ پر عزو فرمائیے لعنۃ رحمت سے دوسری کی حالت ہے اور کذب تمام برائیوں کی جڑ ہے۔ اور حسنورؑ نے آں پاٹ کو عمل امصار دین آیت قرار دے کر جنت تمام کی۔ ان برائیوں پر سیشہ رحمت کی چادر کا سایہ رہتا ہے۔ اور ان سے جھوٹ کا ارتکاب ممکن نہیں اور نظر ہر سے کہہ رکناہ خواہ صغيرہ ہو یا کبیرہ خون نہیں باطل ہو گا۔ اور ہر باطل جھوٹ

بے جس سے اب بیٹھ گھنوت میں لہذا رحمت اور صداقت دونوں عصمت کی ناقابل تردید مراد ہیں لپس استفادہ حاصل کر دیا جائے۔

**اعتراض ۱۶۲:** اگر مبالغہ میں تشریف لے جانے والے چند لغوس رکیہ افضل شمار کئے جائیں تو صراحت فرمائیے کہ یہ لغوس آپس میں افضليت کی حیثیت سے برابر ہیں یا کم و بیش۔

**جواب ۱۶۲:** عصمت، طہارت و صداقت کے لحاظ سے برابر ہیں کیونکہ ایک بھی نور سے خلق کی گئے ہیں۔

**اعتراض ۱۶۳:** اگر برادر ہیں توبی اور عزیز نبی اور امام و عزیز امام میں انتیاز نہ رہا جبکہ حضرات ثلثہ لیتے سیدنا علی موعذین عزیز نبی ہیں اور حضرت سیدہ (عزیز) امام۔

**جواب ۱۶۳:** منصب احمدہ اور حاشیت کی وجہ سے انتیاز برقرار رہتا ہے اعتراض ۱۶۴: اور اگر کم و بیش ہیں تو کیوں جبکہ واقع میں شمولیت اور مبالغہ کے لئے تشریف لے جلتے ہیں برادر کے شریک ہیں۔

**جواب ۱۶۴:** یہ ضروری نہیں ہے کہ ایک واقع میں سبمش کا رکاعہ بہم مرتبہ ہو جب کوئی وزاری و فدکی غیر ملکی درود پر جاتا ہے تو سرکردہ وزیر کی حیثیت ممتاز رہتی ہے جبکہ وفد کے دوسرے افراد کی حیثیت مشترکہ ہوتی ہے۔

## بحث آیت تبلیغ

**”يَا أَيُّهَا الرَّسُولُ هَا أُنْزِلَ إِلَيْكَ“**

(آیت کے منقول الفاظ نامکمل ہیں اصل آیت یوں ہے۔ یا ایٰہا الرَّسُولُ  
بِلَخْ مَا أُنْزِلَ إِلَيْكَ)

اعتراف ۱۵۷:- فرمائیے اس آیت کے کون سے کلمے میں  
سیدنا علی مرتضیٰ کی امامت بلا فصل کا ذکر ہے۔  
جواب ۱۵۸:- ”ذلِكَ الْكِتَابُ لِرَبِّ الْفِلَقِ“ میں کون سے کلمے میں  
یہ ذکر ہے کہ قرآن میں شک نہیں ہے۔ غالباً کہا جائے کا کہ ”ذلِكَ الْكِتابُ“  
سمرا در قرآن مجید ہے۔ اسی طرح ”مَا أُنْزِلَ إِلَيْكَ“ سے مرا داعل ان خلافت و امانت  
علی ولی اللہ عدید السلام ہے۔

اعتراف ۱۶۴:- بلغ امر کا صinx پئے جس مسئلے کی تبلیغ  
پر حضور مامور تھے اس کا ذکر قرآن مجید میں اس سے پہلے کسی  
آیت میں مذکور ہے یا نہ۔

جواب ۱۶۵:- اس مسئلے کا ذکر قرآن مجید کی کئی آیات میں مذکور ہے  
اعتراف ۱۶۶:- اگر مذکور ہے تو علی السَّبِيلِ الصَّرَاعَةِ  
نشانہ کی جائے ورنہ دعویٰ باطل۔

جواب ۱۶۷:- آپ کے اعتراض کو رفع کرنے کے لئے صرف ایک  
آیت لفظ آیت ولایت کافی ہے۔ جو اسی سورہ مائدہ کے چھٹے رکوع میں ہے جبکہ  
آیت نیز بحث دسویں رکوع میں ہے۔

**اعتراض علیہ :-** بلخ کا معنی پیغادے ہے یا پہنچاتا ہے اگر پہنچادے ہے اور اس سے مراد امامت ہے تو اصول کافی کی اس حدیث کا کیا جواب ہے کہ امر ولایت ایک راز تھا جس کو خدا تعالیٰ نے چھپا کر جبریل کو بتا دیا اور جبریل نے مخفی طور پر حضور علیہ السلام کو اور حضور علیہ السلام نے مخفی طور پر حضرت علیؑ کو بتایا مگر تم ہو کر اسے افشا کرتے پھر تے ہو تو کیا اخفاً اور تبلیغ و نو ایکد و مرسے کی صفت نہیں تشریع درکار ہے۔

**جواب علیہ :-** بلخ کے معنی پہنچادے ہے یاں اور مراد آیت ہو صرف میں اعلان خلافت ہے۔ اصل کافی کی جس روایت کا آپ نے تذکرہ کیا ہے وہ کتب الیمان والکفر میں اس طرح ہے اور یہ روایت باب ۹۸ میں زیر عنوان «راز کو چھپانا» نقل کی گئی ہے۔ راوی کہتا ہے کہ میر نے امام رضا علیہ السلام سے ایک حادثہ متعلق سوال کیا۔ حضرت نے جواب سے انکار کیا اور خاموش ہو گئے پھر فرمایا اگر جو تم چاہتے ہو مج ہمیں بتا دیں تو یہ ایک صیبیت بن جائے گا تمہارے لئے بھی اور صاحب امامت کے لئے بھی۔ امام محمد باقر علیہ السلام نے فرمایا کہ وحی کی اللہ نے جبریل کو جبریل نے حضرت رسول خداؐ کو حضورؐ نے علیؑ کو ولایت کے اسرار سے آگاہ کیا اور علیؑ نے جس کو چاہا بتایا۔ اور تم اس سے ظاہر کرتے ہو۔“ روایت سے صاف ظاہر ہے کہ اس میں اخفاً راز کی تاکید کی گئی ہے ذکر تبلیغِ حقیقتہ امامت و ولایت کی حالت فرمائی ہے۔ راز کا ظاہر کرنے پر مجب میں مذموم ہے۔ باقی اخفاً اور تبلیغ بے شک ایک دمرے کی صفت نہیں بلکہ اسی صفت نہیں کہ جو بھاگ ہو سکیں ہو سکتا ہے کہ تبلیغ رازداری کے ساتھ ہو سہرا مگر کسی مصلحت کے تحت حکم حکماً میں رکھا جائے تو ضروری نہیں کہ اسے ظاہر کرنا اس وقت بھی منوع ہو جب وہ مصلحت باقی نہیں ہے مثلاً خداوند عالم کثر اختفاق تھا لہذا اس نے چاہا کہ میں پہچانا جاؤں لہذا اخفاً“ ختم۔ حضورؐ نے چالیس سال تک امر تبوّت کو پورشیدہ رکھا۔ مگر جب اخفاً کی ضرورت

جائی رہی علامہ کارنبوٹ انجام دنیا شروع کر دیا تو کیا اخفا مگی آٹے کہ اب توحید رسالت کی تبیخ بند کر دی جائے؟ حالانکہ خدائی کے اسرار اور نبوت کے راز آج تک مخفی ہیں اسی طرح حدیث میں ولاست کے ان اسرار و موز کے اخفا کا حکم ہے جن کو ظاہر کرنا خلاف مصلحت ہو۔

**اعتراض ۱۷۹:** — اگر بلغ کا معنی پہنچا دے ہے تو فصل فریاد کا کیا معنی ہے دوام واستمرار مراد ہے یا تجدی وحدوث۔

**جواب ۱۷۹:** — بلخ امر کا صینغ ہے اور اس کے معنی پہنچاؤ ہی ہیں۔ اسی طرح فصل فریاد کے معنی ہیں نماز پڑھ اپنے پروپرڈگار کی۔ دوام واستمرار مراد ہے بجا اڑ وقت و ضرورت ایسا دوام واستمرار نہیں کہ مسلسل بلا توقف ہر وقت بلکہ مقررہ اوقات پر اور بخطاب قرآن ضرورت و احتیاج (حسب نت رسول) تجدید وحدوث کا پہلو آئیہ بلغ سے صرف اعلان عام کے لئے نسل سکتا ہے اور صینغ کو اس سے کوئی ضعف نہیں پہنچتا ہے۔ اسی طرح سورہ کوثر میں جو فصل فریاد کا امر ہے تو حضور نے نماز شکرانہ ادا فرمائی اور قربانی دی۔ لہذا دوام و تجدید لا استمرار وحدوث کسی بھی صورت سے آپ آئی موصوفہ کو زیر بحث نہیں ہر طریقہ سے بخار مقصود پورا ہوگا۔

**اعتراض ۱۸۰:** — کہا جاتا ہے کہ یہ آیت ختم فدری کے موقع پر نازل ہوئی حالانکہ اس روایت کے راوی صنیعیت ہیں۔ روایات کا مدار عظیم پر ہے میزان الاعتدال میں صنیعیت کوہا گیا ہے پہت سے علمانے اسے شیعہ (کہا) ہے۔ اسی طرح کلبی کے متعلق بھی کلام ہے ابو بکر بن عیاش تو غلطیاں کرتا تھا۔ لہذا استدلال صحیح نہ رہا۔ جواب درکار ہے۔

**جواب ۱۸۰:** — اہل سنۃ کے عدیین جلیل الشان نے جن میں چن کے اس اسلامی درج فیل ہیں ثابت کیا ہے کہ آئی موصوفہ روز غدیر نازل ہوئی۔

ر) ابو محمد عبد الرحمن بن محمد المعرفت ابن ابی حاتم (ج) احمد بن عبد الرحمن شیرازی  
 (د) احمد بن موسی ابن هردویہ (ه) احمد بن محمد تعلیی (ف) ابوالثین احمد بن عبد اللہ  
 (ن) علی بن احمد داحدی (ک) مسعود بن ناصر بختانی (م) عبد اللہ بن عبد اللہ  
 (و) علی بن حسن ابن عساکر (و) محمد بن عمر رازی (ز) محمد بن طلحہ شافعی (ز) عبد الرزاق  
 بن روق الشتر (ز) حسن بن محمد نیشا پوری (ا) علی بن شہاب الدین یہودی (ع) جابر  
 عبد الرحمان بن محمد (ب) جمال الدین عطا الشترین فضل الشترین رازی (ع) عبد الرحمن  
 بن ابو یکبر سیوطی (د) محمد محبوب بن صفی السیدیہ (و) محمد بن احمد عینی (ع) علی بن  
 محمد المعرفت ابن صباح (ع) شہاب الدین احمد (ب) میرزا شہد بن محمد خاں بخشش وغرو  
 آنحضرت امام علمائی عبارتیں نقل کی جائیں تو طوات ہوگی۔ اگر شوق بر تو چارتی کتاب  
 "حدیث غیر" کی جلد دوم میں ص ۵۳ سے ص ۲۹ تک مطالعہ کر لیجئے۔ تمام کتابوں  
 کی عبارتیں بخ توثیق علمائی سینہ مل جائیں گی۔ اس جگہ بطور تیکین ہم بڑی تفسیر  
 یعنی تفسیر کبیر سے امام اہلسنت فخر الدین رازی کا میان دہراتے ہیں۔ امام صاحب  
 نے نزول آیہ یا ایسا رسول کے دس اسباب درج کئے ہیں۔ ان میں دسویں  
 سبب یعنی کھا ہے کہ آیت موصوفہ قضیلت علی میں نائل ہوتی بوقت نزول نبی  
 اکرم نے علی کا ہاتھ پیکر کر فرمایا کہ جس کا میں مولا ہوں اس کا علی بھی مولا ہے۔  
 خدا یا جو علی کو دوست رکھے اس کو تو بھی دوست رکھ جو اس سے دشمن رکھے  
 تو بھی اس سے دشمنی رکھے۔ اس موقع پر حضرت عمرؓ نے جناب امیر سے ملاقات کر  
 کے فرمایا مبارک ہو کر آج اچھی صبح کی تھی۔ اپنے میرے اور کل مومنین اور مومنات  
 کے مولا ہوئے۔ اس واقعہ کو ابن عباس، برادر بن عازب اور محمد بن علی (امام  
 محمد باقر علیہ السلام) نے روایت کیا ہے۔ اسی طرح یہ روایت حضرت ابی سعید  
 خدرا، عبد الشترین مسعود، جابر بن عبد اللہ، برادر بن عازب اور مجاهد وغیرہ سے  
 مختلف اسناد کے ساتھ نقل ہوتی ہیں اور مختلف محدثین نے اپنا اپنا سند لے کھا  
 ہے۔ لہذا کہنا کہ اس روایت کا مدار عظیم ہے پس ہے قطعاً غلط ہے۔ یہ ثبوت

کے لئے امام شعبی کی تحریر نقل کرتے ہیں جن میں مہی عطیہ کا ذکر ہے اور مہی ابو بکر ابن عیاش یا ملکی کا۔ پھر انہی ابو اسحق احمد بن محمد بن ابراهیم شعبی اپنی تفسیر کشف البیان عن علوم القرآن میں لکھتے ہیں کہ:-

قال ابو یحیف محدثین علی محدثین بلغ ما  
الی یحیف محدثین علی فاطمۃ تھیں کہ آیہ  
بلغ ما انزل حضرت علی بن ابی طالب  
کی فضیلت میں نازل ہوئی تو حباب  
رسول خدا نے حضرت علی کا ہاتھ پیدا کر  
کبکار جس کامیں مولا ہوں اس کا یہ  
علی مولہ ہے۔ یہیں خبری ابو القاسم  
احمد بن السری انا ابو بکر محدثین  
عیوب بن احمد السری نے (راویوں  
عبدالله بن محمد رضا ابو مسلم ابراہیم احمد  
بن عبد اللہ الکجی ناحجاج بنت : ۱۷ جناب رسول خدا کے ساتھ تجوہ الاراع  
منہال ناحدار عن علی بن زید عن عیوب بن احمد میں غدر خم پر پڑتے تو حضور نے  
عدی بن ثابت عن ابیاء قال نزل مع رسول اللہ صلواة جامعہ کا حکم فرمایا۔  
صلواۃ علیہ وسلم فی حجۃ اوداع کتاب غدیر خم فادی  
اسی طرح بہت طریقوں سے اس روایت کو نقل کیا گیا ہے۔ اب بعض  
کسی پرشیعہ کا اتهام کر کے روایت سے انسار کرنا کسی غیر عابد اعشق کسی نے  
لکھی ہے میں ہوسکتا جبکہ ہم راوی کے علاوہ بھی دیگر انسادر و رواہ موجود ہو۔  
ہم نے بائیں علمائے نام پیش کئے ہیں جنہوں نے روایت کو درست تسلیم کیا ہے۔  
اب ایک فرد کے کزو راعتر ارض کی بنی اپر جمہور علمائے اہل سنت کی بات کو رد نہیں  
کیا جا سکتا ہے۔ جیکہ آج محل تلوگوں نے سارے سُنی مذہبی طریقہ پر کوشیوں ساختہ  
قرار دے کر قصہ بی پاک کر دیا ہے۔  
اعتراف نہیں۔ کوئی اعتراف نہیں ہے۔  
جواب ملایا باب اعترافات کی تعداد ۹۹۸ رہ گئی۔ بچائے دیکھاڑا کے۔

**اعتراض ۱۸۲ :** - خدا تعالیٰ نے اخراجامت کو ما انزل سے تعمیر کیوں فرمایا جبکہ ما انزل سے مراد مسئلہ توحید بھی لیا جاتا ہے چونکہ مذہب کی جان ہے۔

**جواب ۱۸۲ :** - یہ سوال تو خدا سے پڑھئے کہ جس نے یہ الفاظ نازل کئے ہیں تو یہی ہیوں گا کہ جس طرح قرآن حامت کے لئے اختلاط استعمال ہوئے اسی طرح قرآن ناطق کے لئے بھی ایسا ہی کیا گیا۔ یہ بنکوں علی اور قرآن میں جملی نہیں ہے۔ باقی رعناء مسئلہ توحید کا مراد یہ ہے۔ تو یہ آپ کا عفو و صدر ہے۔ آخر حامت مراد لینے میں آپ کا کیا لعচان ہے۔ جیکہ توحید مراد لینے سے پوسے مذہب کی جان ہی جاتی رہے گی کہ بالائیں سال کی رسالت میں رسول ﷺ نے اعلان توحید ہی تکیا۔ اور یہ سارا انعام دین بلا توحید یعنی بے جان رہے۔ اور پھر ایت کے لکھے الفاظ ”وَاللَّهُ يَعْصِمُكُمْ مِنَ النَّاسِ“ توحید کے مراد کو قبول کرنے سے رکتے ہیں اور بتاتے ہیں لیے اعلان اس امر کیلئے ہے جس سے لوگوں کی شرارت کا خدشہ ہے جیکہ توحید کے مسئلہ میں ایسا امکان ہرگز نہیں تھا۔ اب یہ تبلیغ ہے کہ اگر آپ کسی بھی روایت سے خواہ وہ ضعیف و موضوع ہی کیوں نہ ہو ایسی جسم کتابوں سے ثابت کروں کہ اس امر سے مراد توحید حقیقی توبہ آپ کی بات مان لیں گے ورنہ آپ ہماری مراد تسلیم کر لیں جو کہ آپ کی کتابوں سے ثابت ہے۔

**اعتراض ۱۸۳ :** - قرآن تجدید میں ہے۔

یومنون بما انزل اليك وما انزل ایمان لاتے ہیں ساتھ اس کے جو کیا نازل  
کیا گیا ہے طرف تیرے اور جو کیا نازل  
کیا گیا ہے آپ سے پہلے۔

من قبلك

ظاہر ہے کہ ما انزل سے مراد قرآن ہے اور ما انزل من قبلك  
سے مراد توریت و انجیل ہے۔ فرمائیے کیا جواب ہے۔  
**جواب ۱۸۳ :** - جس طرح ”ما انزل“ سے مراد قرآن ہے اسی طرح قرآن  
ناطق ہے۔

**اختر ارض رہما:** - جب آپ کے مفسر صنافی تفسیر صافی ص ۲۱  
مطبوعہ ایران میں یوہ نرن بہا افزل الیک کی تفسیر میں لکھ  
رہے ہیں ما افزل الیک من القرآن والشرعیۃ یعنی ما  
افزل الیک سے مراد قرآن اور شریعت ہے۔ فرمائے کیا  
تواب ہے۔

**جواب ۱۸۷:** - بہیں قرآن مراد لئے سے کوئی خدشہ نہیں کیونکہ ہمارے  
زندگی علیٰ اور قرآن میں کوئی فرقا نہیں ہے۔ لیکن اگر آری موصوف میں کتاب قرآن مراد  
لی جائے تو حیثیت رسولؐ حرف آئے گا کہ آپ نے اتنا عرصہ قرآن کی تبلیغ و فرمائی  
جو اب تاکید اکید ہے کہ انکرید امر نہ پہنچایا تو بھجو کہ رسالت کا کوئی کام ہی نہیں کیا۔  
پس نامور روزولؐ اور پاسداری رسالت کو مخونظر کھٹتے ہوئے ایسا گمان نہیں کیا جاسکتا۔

**اختر ارض ۱۸۵:** - کیا آپ اس کے قابل ہیں کہ ان القرآن  
تفسر بعض بعضا بلاشبہ قرآن بعض بعض کی تعریف کرتا ہے  
جب قرآنی آیت اس آیت کی تفسیر میں موجود ہے تو غیر مثبت مقصد  
کو مشکل سے ثابت کرنے کی کیا وجہ ہے۔

**جواب ۱۸۵:** - بلاشبہ قرآن کی بعض آیات بعض سچے مفسر ہیں بشمولیک  
ان کو محمد و آل محمد علیہم السلام کی بہایات کے مطابق سمجھنے کی دو شش کی جائے بصورت  
دیگر اگر تفسیر بالرائے پر عمل کیا جائے گا تو سوائے گمراہی کچھ حاصل نہ ہو گا۔ اسی آیت  
کی نتال لے یجھے کہ آپ ”ما افزل“ کے الفاظ کو بعض اس لئے مراد آیت زیر بحث  
مجھے ہے ہیں کہ وہ قرآن کے لئے استعمال ہوئے حالانکہ اللہ نے امن و سکینہ نازل  
کیا ماندہ نازل کیا، پانی نازل کیا، بو نازل کیا۔ اب اگر آپ کے بتائے ہوئے طریقہ  
پر عمل کر کے قرآن کی قرآن سے تفسیر کرنا شروع کر دی جائے تو یہ کہا جا سکتا ہے کہ  
”ما افزل“ سے مراد ہے، پانی ہے، بو ہے۔ لیکن یہ طریقہ کارکھی قابل قبول نہ ہو گا یہ تکمیل و  
خالصہ کے مابین گفتگو سمجھنے کے لئے بہترین طریقہ ہے کہ مخاطب سے مفہوم اخذ

کیا جائے۔ پس جب رسول کو تمدن اس آیت کو امر ولایت سے متعلق قرار دیا ہے تو پھر ہمیں کیا ضرورت ہے کہ بلا وجہ ادھر ادھر کے مقاصد کی تلاش کرتے پھر ہیں اور نازم ان پیغمبر کا ارتکاب کریں۔ قرآن اللہ نے رسولؐ پر نمازوں کیا ہے اپنادا حضورؐ کی تعلیم و ولایت کے بغیر اس کو صحنه نامی کی رسالت و جوتوں کی ضرورت سے انکار کرنا ہے جو کفر ہے۔

اعتراض ۱۸۶: کیا آپ کی کسی تفسیر میں وارد ہے کہ حضورؐ کو تسلیع کا حکم ہوا تو حضور علیہ السلام نے اپنے قلب میں خوف غصوں کیا یا نہ۔

جواب ۱۸۶: اولیا اللہ اور رانیا کو خوف سے عینوز ظفر اور دیا گیا ہے۔ حضورؐ کو خوش رخا کر دیک ان کا قول جھٹلائیں گے۔ اور وہی کے بارے میں اعلان امت سے ناخوش بھوں گے۔ اس کی تفصیل کے لئے ملاحظہ فرمائیں صنیعہ متبول احمد تفسیری نوٹ ۵۹ ص ۱۲۱۔

اعتراض ۱۸۷: اگر کیا تو ہم واقعات کے رو نما ہونے کے در سے حضور علیہ السلام نے خوف غصوں کیا وہ واقعات رو نما ہوئے یا نہ۔

جواب ۱۸۷: برقابی خدہ بالکل وہ واقعات رو نما ہوئے بلکہ آپ کا اعتراض کرنا بھی ان ہی واقعات کی کڑی ہے۔ اور اسے مزوم خوف ہمیں کہا جا سکتا۔

اعتراض ۱۸۸: اگر رو نما ہوئے تو تفصیل و تشریح درکار ہے۔ اور اگر ہمیں ہوتے تو کیا نبوی اندازہ العیاذ باللہ غلطانہ نکلا۔

جواب ۱۸۸: واقعہ عتبہ، حدث غیری، بکاوی، قصہ قرطاس علیش اسام سے مختلف، سقیفہ کی سازش، احراری خانہ تہلی، واقعہ ندک، خصب مس و حکمت، غافل اور سالت کی تباہی و بر بادی، سانچہ کربلا اور حسنؐ کے تالوت پر تیراضٹا، محبت آل محمد رکھنے والوں کی شامت الخرضن اسلام کا زوال ظاہری اور مسلمانوں کی حقیقی ذلت و خواری یہ سب رو نمائی اسی خدیغہ کا تیجہ ہیں۔

**اعتراف ص ۱۸۹**۔ اس امر کی تبلیغ کے لئے مخالفین کفار تھے  
یا مسلمین الگ کفار تھے تو ان کو ولایت سیدنا علیؐ سے کیا تعلق اور  
الگ مسلمین تھے تو ان سے خوف کیسا ہے ۹

**جواب ص ۱۸۹**۔ حسنور عالمین کے رسول ہیں آپ کی تبلیغ ہر شخص کے لئے  
نکھلے۔ لیکن خدا شرمسانوں سے تھا کیونکہ ان میں بیشتر کا لکمہ حلق سینے پہنچنے نہیں اترا تھا۔  
اوہ بعض کی نکاحیں تھت پر ملکی ہوئی تھیں اور ان کی امیروں پر بانی پھر نے کی امید تھی۔

**اعتراف ص ۱۹۰**۔ اصول کافی ص ۱۸۶ کی روایت سے پستہ چلتا  
ہے کہ یہ آیت نویں تاریخ ذی الحجه کی جمع کے دن نازل ہوئی حالانکہ  
آپ لوگ اس امر کے مدعا ہیں کہ یہ آیت خم غدیر کے موقع پر نازل  
ہوئی ہے۔ حقیقت درکار ہے۔

**جواب ص ۱۹۰**۔ اصول کافی ص ۱۸۶، اپنے کورہ بیان نہیں ہے بلکہ اصول کافی  
کی کتاب الجلت کے ص ۲۳۷ پر باب ص ۲۳ میں اس طرح ہے کہ ”ابو جارود نے امام  
محمد بن اقریٰ علیہ السلام سے روایت کی ہے کہ میں نے حضرت کو فرماتے شناکر خدا نے بندوں پر  
پانچ چیزوں کو فرض کیا ہے۔ جن میں سے انہوں نے چار کو لیا اور ایک کو چھوڑ دیا۔ میں  
نے کہا اس کا نام بتائیے فرمایا اول نماز کو واجب کیا لوگ نہیں جانتے تھے کیسے پڑھیں۔  
جب بیرون نے اگر کہا اسے محمدؐ ان کو نماز کے اوقات بتائیے۔ پھر زکوٰۃ کا حکم آیا فرمایا اسے محمدؐ  
نماز کی طرح ان کو زکوٰۃ کے مسائل بھی بتائیے جیسے نماز کے بتائے ہیں۔ پھر روزہ کا  
حکم آیا۔ جب روز عاشورہ ہوا تو آپ نے قرب و جوار کی بستیوں میں روزہ کا حکم دیا۔  
(پھر اس روزہ کا حکم منسوخ ہوا) اس کے بعد رمضان کے روزے فرض ہوئے  
پھر حج کا حکم آیا۔ نماز زکوٰۃ اور روزے کی طرح آپ نے حج کو بھی سمجھایا۔ پھر ولایت  
کا حکم آیا۔ روز عرف کو جمع کا دن تھا۔ اس کے بعد آیت الیم امداد نکلی قائم  
نازل ہوئی اور دین مکمل ہوا۔ ولایت کا حکم اُنے کے بعد اس وقت رسول اللہ  
نے فرمایا۔ میری امانت عہد جاہلیت کے عقیدہ کو کیون ہوئے ہے جب

میں اپنے ابنِ عُم (علیٰ) کے متعلق ایسا حکم سناؤں گا کوئی یہ بھی کا کوئی  
وہ بغیر زبان پر لاتے یہ بات میرے دل میں آئی پس خدا کا ایک تاکیدی  
حکم میرے پاس آیا اور مجھے ڈرایا کہ الٰہ تعالیٰ نے اس حکم کی تبلیغ نہ کی تو تادیب  
کرنے کا اللہ۔ اپس اس کے بعد ای یا ای یہا رسول بلخ ما انزل  
الیک من ربکت الح نازل ہوئی۔ اپس رسول اللہ نے علیٰ کا ہاتھ  
پکڑا اور فرمایا ..... الح

اس روایت سے ہرگز یہ پتہ نہیں چلتا ہے کہ آیت یا ای یہا رسول بلخ روز  
عمر نازل ہوتی بلکہ روزِ عروض حکم ولادت کے اعلان کرنے کی وجہ ہوئی اور حضور نے  
اپنی عذر و عار کا پارکا و الہی میں پیش کی پھر خدا نے یقین حفاظت کے ساتھ تاکید فرمائی  
خطا شدید فقرے نازل عورتیں۔

**اعتراف ۱۹۱۔ لفظ "انزل"** اپنے حصیقی معنوں میں مستعمل  
ہے یا مجازی معنوں میں۔ اگر حصیقی معنوں میں مستعمل ہے تو یہ غلط  
داقعہ ہے کیونکہ اس سے پہلے سیدنا علیؑ کے نام کی بحث عہدہ امامت  
کے لفڑیج نہیں ہے اور اگر مجاز ہے تو اس سے قطعی عقائد ثابت  
نہیں کئے جا سکتے۔

**جواب ۱۹۱۔ "انزل"** اپنے حصیقی معنوں میں استعمال ہوا ہے اور آیت ولادت  
میں عہدہ امامت ولادت کی تصریح کی جا چکی ہے۔ صفت بیان کر کے خدا نے خود نام  
پر اعتراف کرنے کا جواب دے دیا ہے۔ پھر، کہ علمائے اہل سنت نے یہ اقبال کیا ہے کہ  
زیریخت آیت میں حضرت امیر علیہ السلام کا نام براحت موجود تھا اور یہ الفاظاً حذف کر  
 دیے گئے۔ اُن علیاً ہوئی الْهَوْمَنِينْ "عبد اللہ بن مسعود رضی اللہ عنہ کہتے ہیں کہ  
 یہ الفاظ راز رسول گیں تقرات کے جاتے تھے۔ لاحظ فرمائیں تفسیر و مفسر جبڑا صد  
 علا مرسیوطی، تفسیر و مکھی اسباب المزول علام رواحدی، حلیۃ الاولیاء حافظ الہلسیم۔ شرح  
 میتو بناست علامہ علیجی تفسیر کبر امام فخر الرین رازی وغیرہ۔

جب اول مرتبہ اللہ کی طرف سے حکم صادر ہوا کہ علی کی خلافت کا اعلان عام کرو دیا جائے تو حضور افتش و طعن کے خیال سے ذرا بھی کیوں نہ کہ اپنے کو معلوم تھا کہ اُمت میں یہ کسی عناصر موجود نہ ہے لیکن مشیت الہی اور امام جنت کا تقاضہ تھا کہ یہ آخری حکم پہنچایا جائے۔ لہذا اُمت کے الفاظ خود بخود بتاتے ہیں کہ یہ حکم پہنچ دیا جا چکا ہے لیکن اس میں تاخیر مدد و رہے لہذا اب تاکید کی ضرورت ہوتی اور حفاظ و امان کی قسمی دی گئی اور یہ صاف ظاہر ہے کہ خطرہ اُمت ہی سے تھا کہ غیر مسلموں سے کیونکہ وہ تغلیوب ہرچکے لختے ہیں جو کہ لوگوں نے اس حکم کو علاً گیابوں میکیا۔

## یک مشق قائم تھے خلافت خلفاء راشدین رَهْنَى اللَّهُ مِنْ عَنْهُمْ أَجْعَيْنَ

اعتراض ۱۹۱: - فرمائیے جس امامت و خلافت کا وعدہ خدا تعالیٰ نے آیت استخلاف میں فرمایا ہے اپ کے نزدیک پورا ہوا ہے یا نہ۔  
جواب ۱۹۲: - آیت استخلاف میں جب خلافت فی الارض کا وعدہ اللہ نے کیا ہے وہ پورا ہوا۔

اعتراض ۱۹۳: - اگر پورا ہوا ہے تو ان خلفائے عزادارہ امام ہیں یا کوئی اور۔ ۶

جواب ۱۹۴: - دراصل اس سے مراد حضور مسیح و کائنات ۳ اور مومنین کرام میں کیونکہ آیت میں "ملکہ" کا مرن بیان نہ ہے۔ (کشاف)

اعتراض ۱۹۵: - اگر بارہ امام مراد ہیں تو فرمائیے ان کو ارضی خلافت نصیب ہوئی یا نہ۔ ۷

جواب ۱۹۶: - " وعدہ اللہ " بصیغہ ما ھنی بولالیا ہے جو مستقبل پر حاوی نہیں ہو سکتا ہے۔ خطاب رسول اللہ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم سے ہے جیسا مسلم زمخشری

نے اپنی تفسیر کشان میں اور تفسیر برقا وی میں جلد ۲ صفحہ مطبوعہ لکھ دیا ہے کہ "خطاب ملرسول ولادت اولہ و من معده و هن للبيان" کہ اس میں خطاب رسول کریمؐ سے ہے اور من تبیین نہیں بلکہ بیانیں ہے۔ اسی طرح فلامر ایجادیت نواب صدیق حسن خال بھپول نے تفسیرت البیان جلد ۳ صفحہ میں لکھا ہے "الخطاب للبنی صلعم و من معده" جب گفتگوگرد رے ہوئے زماں کی ہے اور رسولؐ کے خلاف ائمہ زمانے میں بتتے ہیں اس سے مراد خلافاً رسولؐ یعنی آئمہ الہمار نہیں لی جاسکتی ہے۔ یہاں جکو مت ارضن کے ملنے یا ملنے کی بحث بیکار ہے۔ البتہ خلافت آئمہ برحق کو حاصل ہوئی ہے۔ شواہ اُن کو امنی حکومت بظاہر نہ مل سکی لیکن حقیقت میں وہی ارجمند و محاکے حاکم تھے کیونکہ خدا تعالیٰ نہ ائمہ کے تھے۔

**اعتراف امن ۱۹۵** ۔ اگر ہوئی تو یخلاف واقعہ ہے کیونکہ سیدنا علیؐ اور سیدنا حسنؐ کے علاوہ کوئی بھی بادشاہ نہیں ہوا اور اگر نصیب نہیں ہوئی کہ معلوم ہوا کہ یا تو آیت استخلاف سے مراد یہ سخرات نہیں ہیں اور یا خدا تعالیٰ کی مراد یہ نہیں اور یا اللہ تعالیٰ نے اپنا وعدہ پورا نہیں کیا (العیاذ باللہ) بہر حال وضاحت درکار ہے۔

**جواب ۱۹۵** ۔ خداۓ اپنا وعدہ زماں رسولؐ میں پورا کر دیا ہے کہ تفسیر خانہ ۲ صفحہ اور عالم الشریف جلد ۲ صفحہ ۸۵ میں ہے کہ نزول وحی کے بعد صنومر صحابہ کے ساتھ کہ معلمین دس برس رہے اور حکم تھا کہ کفار کی ایجاد پر ضرب کریں تو صحیح و شام ان کی حالت خوف میں ہوتی پھر ان کو بحیرت کا حکم ملا کہ مدینہ منورہ پلے جائیں۔ پھر حکم جہاد ملا حالانکہ وہ سب حالت خوف میں تھے۔ کہ کوئی ان میں سے سلاح (بھتیاں) جنگ کو جدا نہ کر سے جس پر ایک صاحب نے بھاکر کیا وہ دن بھی آئے گا کہ ہم امن سے رہیں گے اور تھیا جر جنگ اتار دیں گے۔ تو صراحتاً ایسے ہے کہ آیت راستخلاف اتاری جس کے معنی یہ ہیں کہ ہم ان کو کفار کی زمین کا وارث کریں گے خواہ عرب جوں شواہ عجم چانچہ وہ وعدہ جیسیں حیات مسرور عالم مسلم ہی میں پورا ہو گیا کہ بادشاہ، سردار و باشندہ زمین ان کو بنایا۔

بعد فتح کتبہ پتے سے مہاجرین صاحبِ کرام پھر کتبہ میں اگر آباد ہوئے حرم مکہ مشریف  
جو کبھی کفار و مشرکین کا مکہ، تھا اب موحدین کا جائے امن و امان بیوگیا کھار و  
مشرکین و یہود سے مکہ و مدینہ دونوں چھپن کر مسلمانوں کے حوالہ کیا گیا اور وعدہ الہی  
ذرا ذنبت میں پورا بیوگیا کہ مسلمانوں کو جزیرہ عرب میں سوون کے ساتھ گذارہ کرنے لگے  
یہ وعدہ تمام اہل اسلام کے لئے ہے اور اسلام کا حقیقی علمہ امام ہمدشی کے زمانہ میں  
ہوگا۔ جب دنیا عدل سے بھر پور ہوگی اور باطل دسم دبکر جھاک چکا ہو گا۔ ہر طرف  
امن ہی امن ہو گا۔

**اعتراف ۱۹۵:** جب خلافت کے متعلق عبد الہی ایمان داروں  
اور نیک لوگوں سے ہے اور سن حضرات کو خلافت لفظیب ہوئی وہ تھا۔  
نزدیک نااہل ہیں وہ تخت نشین نہ ہو سکے کیا انہارے اس مسئلہ کے مطابق  
خد تعالیٰ کا عہد غلط ثابت نہ سوا۔

**جواب ۱۹۶:** اولاً تو رعہد حضور کے زمانہ میں پورا ہوا۔ لہذا اس محااظ  
سے اعتراض غیر مروط ہے۔ لیکن اگر رعہد اصرار کیا جائے کہ آیت میں وعدہ مولیوں اور  
نیک لوگوں سے ہے لہذا جو بھی باشنا دہو گا وہ اس آیت کے استدلال سے نکو کار بروگا  
تو یہ بات خلاف واقعہ ہوگی۔ کیونکہ ایسی صورت میں وہ اشکال جنم لیتی ہیں پہلی یہ کہ  
جب وعدہ صاحبان ایمان اور صاحبوں سے ہے تو پھر کیا جو لوگ حکومت ارضی سے  
محروم رہے وہی ایمان و برکات تھے یا تھے تو وہ ایمان غدر اور نیکو کار بگر اللہ نے ان  
سے الٹے عہد زکیا بلکہ دو تین دوسرے افراد کو سلطنت دے کر باقی لوگوں کو  
ٹڑخایا۔ اس شکل کی دولتی صورتیں مضر ہوں گی۔ دوسری شکل یہ ہے کہ جب  
وعدہ مشرکوں سے ایمان و نیک کرداری کے ساتھ تو پھر ضروری ہے کہ عبد کا لیانا  
رکھا جائے اور غیر صالح افراد تخت کے قریب نہ آئیں لیکن کیا وجہ ہے کہ جلدی  
خدا بھول گیا اور مزید و لیک جیسے فاسق افراد کو عہد کا فائدہ پہنچا شروع ہو گی  
اب یا تیری ما نگیر ہجد خلافتِ مزعومہ سے متعلق نہیں، یا غیر الطکان کا کر کے قرآن

کی مکنیز کیجئے یا پھر خدا کو وعدہ خلاف قرار دیجئے۔  
یہی وجہ ہے کہ علماء اگر اہل سنت نے بھی علامین اقرار کیا ہے کہ آیت موصوفہ  
کا تعلق خلفاء کے اربعہ سے ہرگز نہیں ہے چنانچہ علام احمد الحدیث ثواب مولوی صدیق حسن  
بھجوپالی لکھتے ہیں کہ ”پدلاً من أکھاراً و هو وعد لعمر جمیع لا هست و قیل هو  
خاص بالصحابۃ ولا وجہ لذالک“ یعنی غلبہ کفار کے بدر میں خدا اپل اسلام کو  
سلط دے گا یہ وعدہ عام ہے خاص نہیں تمام امت اس میں شامل ہے۔

اور ایک قول یہ ہے کہ اس کا تعلق خاص اصحاب سے ہے مگر اس کی کوئی وجہ نہیں  
پھر لکھتے ہیں ”وقداً بعد من قال انها مختصه بالخلفاء لا بعضاً او با  
لصحابرين“ یعنی تحقیق بہت بی دو رکیا ہے وہ شخص جو عقیدہ رکھے کہ خلافت  
فخصوص ہے خلفاء رسم یا مہما جریں سے۔ (تفصیر فتح البیان ص ۳۳۶)

ایسا ہی بیان تفسیر حلالین جلد ۲ ص ۵۷ مطبوعہ حیدری کتبی میں ہے پس جب  
عبد شابت ہی نہیں توجہ کیسی۔

اعتراض ۱۹۴۔ - عوید الہی کی بھنگی کامدرا علم غیب پر ہے اور  
یہی خالق و خلوق کے درمیان مابراہما تیاز صفت ہے لپس جب نفسی  
عبد شابت ہوا تو علم الہی میں نفس لازم آیا۔ فرمائیے کیا حقیق ہے۔  
جواب ۱۹۴۔ - یہ سوال تشویون کو اپ سے پوچھنا پڑا ہے کیونکہ آپ کے  
عقائد کے مطابق یہ آیت خلفاء کے لئے دلیل ہے جو ایک خدا کے وعدے والی  
ہوتے ہیں عارضی نہیں۔ آپ کی توضیح مان لی جائے تو علم الہی کی نفسی ماتنا لازم آتا  
ہے کیونکہ اس سے ایک نیجہ یہ بھی برکمد ہوتا ہے کہ خلافت اُول کے وقت باقی  
خلفاء اس آیت کے برخلاف غیر صالح اور سبے ایمان ثابت ہوتے ہیں۔ لپس اس آیت  
سے خلافت اربعہ رادی جلدی تربانشا اپرے گا کہ صرف چار چھاؤ می ایمان رکھتے  
جو خلیفہ بن گئے۔ باقی سب غیر مؤمن کیونکہ خلافت کے لئے مؤمن ہونا ضروری ہے۔  
آپ یا تو خدا کا نقیح عہد اور قلت علم تسلیم کریں یا صحابہ کو غیر مؤمن ورنہ اپنے مرتفع کو

غلط اسلام کر لیجئے۔

اعترافن ۱۹۷:- آخر کیا و جب ہے کہ جیاں بھی خدا تعالیٰ نے  
وحدتے فرمائے صحیح نکلے مثلاً حضرت ادم علیہ السلام کی خلافت، حضرت  
ایبرائیم علیہ السلام کی امامت، حضرت طالوت کی لوگیت، ام موسیٰ کے سیدنا  
موسیٰ کی ملاقات و نبوت کے متعلق جیسا یہ قرایا اور یہاں پورا ہوا اور جب  
رسالت مکہ کے متعلق وعدہ فرمایا تو العیاذ باللہ و یہاں پورا ثابت نہ ہوا۔  
فرمایئے کیا جواب ہے۔

جواب ۱۹۸:- ہم نے بیان کر دیا ہے کہ حضورؐ سے وعدہ پورا کیا گیا۔  
اعترافن ۱۹۹:- اگر آئیت اختلاف سے مزاد صرف حضرت علیؑ  
کی خلافت مرادی جائے تو اس سے لازم آتھے ہے کہ جمع مذکور کے صیغہ سے  
فرد واحد مرادیجا جائے جبکہ صیغہ جمع سے الیامعنی لینا مجاز ہے اور  
کثرت کامعنی حقیقت اور مجاز بغیر تذریجی حقیقت کے حال ہے۔

جواب ۲۰۰:- آیت اختلاف سے مزاد صرف حضرت علیؑ کی حکومت نہیں  
ہے بلکہ اختلاف سے مطلب صرف ظاہری سلطنت و جاہ و کشم ہے ہی نہیں مگر ہم  
یہاں یہ بحث نہیں کرتے۔ صرف آپ کے اعتراض کو رد کرنے کے لئے بحث ہیں، آپ  
صیغہ کا حقیقی معنی لیجئے۔ اور اسے جمع مذکور مان کر حضرت رسول کریم، حضرت علیؑ اور  
امام حسن کی حکومت کو تسلیم کر لیجئے۔ مجاز و حقیقت کے چکر میں مت پڑیئے۔

اعترافن ۲۰۱:- بالفرض اگر سیدنا علیؑ کی خلافت مرادی جائے  
تو فرمائیے باقی آئمہ کی امامت کہاں سے ثابت ہوگی۔

جواب ۲۰۲:- اگر آپ اس آیت کو حضرت علیؑ کی خلافت پر نص قبول کر لیں  
 تو باقی آئمہ کی امامت اسی آیت سے ثابت ہوگی۔

اعترافن ۲۰۳:- ”هنکہ“ کا الفاظ تباہی ہے کہ یہ خطاب ان لوگوں  
سے ہے جو رکھرکھ مسلمان ہو چکے تھے ظاہر ہے کہ سیدنا علیؑ تضیی

کے علاوہ باقی امام بعد میں پیدا ہوتے فرمائیے اس آیت سے مراد وہ کیسے ہو سکتے ہیں تشریع درکار ہے۔

**جواب نکلے ۲۰۱:-** علم کے دروازے سے دور رہنے کا تجویز ہے کہ ایسا جا بلاتر مول

اپنے سترے کے حضرت العلام نے کر کے اپنی جھات کا ہمین شوت دیا ہے جناب قریشی ہے اب "منکم" جمع حاضر کا صیغہ ہے نزول آیہ کے وقت اس کے مخاطب صحابہ حاضر ہیں تھے مگر حکم عام ہے کسی کی تخصیص ظاہر نہیں یوتی ہے۔ منکم سے بعض شرط ایمان و اعمال صاحب کی تکمیل ہو سکتی ہے۔ مگر حاضر صیغوں سے اور خطابات سے اگر یقین شما عوام امت یعنی بعد کے مومنین کو خارج کر دیا جائے تو پورے دین کا شیرازہ بھر جاتا ہے۔ اسلام کے احکام کے مکلف صرف صحابہ رہ جاتے ہیں اور ان کے بعد پوری امت محمدیہ آزاد ہو جاتی ہے جو کسی صورت سے قابلِ تسلیم نہیں ہو سکتا ہے۔ اس لئے ماننا پڑے گا کہ منکم سے مراد تمام مومنین ہیں۔ عفرگریں اور واحد و جمع حاضر کے صیغوں کو دیکھیں مثلاً حرمت علیکم امدادِ تکمیل و بناءِ تکمیل و اخواتِ تکمیل و عائالتِ تکمیل میں صاف برجم حاضر مذکور ہے۔ آپ کے زعم باطل کے مطابق اگر یہ خطاب صرف ان مومنین کے لئے مان دیا جائے جو بوقت نزول آیہ مذکورہ موجود تھے تو پھر ان کے بعد کی رسولوں پر یا اپنی ہمین وعیزہ سب حلال ہو جائیں گی۔ اسی طرح کوئی ایک حکم بھی ایسا نہ رہے گا جسے توکہ کرنا پڑے کہ وہ سب اس وقت کے موجود اصحاب کے لئے نازل ہوئے تھے۔ لہذا ایسا اعتراض پورے دین کا پوری یہ بستگی کر دے گا۔

لیکن مولا علی کی مرد سے جس طریق سے بھی آؤ گے حیدری ملنگ کے شکنے سے جاتے رہا گے۔ اگر دین کا پیراعرقی کر کے بھی "منکم" کے صیغہ کے بدلے میں ضدر پڑائے رہیں گے تو بھی میرا پبلاد اور یہ سوچا کہ آپ کی تاریخ میں پر هزب کاری رکاوں کو حضرت علیؑ کے علاوہ کچھ تک کوئی امام پیدا نہ ہوا تھا کی تردید کروں کہ شاہ تک حضرت علیؑ کے علاوہ امام حسنؑ اور امام حسینؑ پیدا ہو چکے تھے۔ اور جمع کا صیغہ آپ کے باطل اعتراض کے تحت بھاطب وار دہ جانا ہے۔ لیں اعتراض انتہائی مردود ہے۔

اعتراض نہ ۲۰۲ ہے۔ اگر آیت استخلاف سے مراد القبول شاہراحتی آئکر کرام مراد لئے جائیں تو ارضی فتوحات کے حدود دار الجمیعہ هستین فرمائیے۔ جن کو انہوں نے فتح کیا۔

جواب نہ ۲۰۲ ہے۔ اگر آپ آیت میں ارضی فتوحات کا حکم یا وعدہ پیش نہ کیا تو ہم قوم حدود دار الجمیعہ بیان کر دیں گے جیکہ ہمارے تزوییک اسلام زمینی فتح کے لئے نہیں بلکہ دلول کی تسلیخ کے لئے ظاہر ہوا ہے۔ شریعت میں ارضی فتوحات کا کوئی ذکر ہے ہی نہیں ہے جو من دفاعی جنگ کی اجازت ہے وہ بھی جب امن زمان اور مذاکرات کے تمام راستے مسدود ہو جائیں پھر۔ خدا کا انصر کر رہا خلیفہ تو ساری زمین پر مترقب ہوتا ہے بلکہ اس کا کثروں ارض و سما پر ہوتا ہے جو من چشمیں کاملاً اجرا حیث سے فتح کر لیتا خلیفہ پر حکم کے لئے کوئی اعزاز و فضیلت نہیں ہے۔ اگر خلیفہ کے لئے فتوحات ضروری ہیں تو بتائیے حضرت ادمؑ نے جو علاقہ فتح کیا اس کا حذف دار الجمیعہ کیا تھا اور کیس کی باوضہ کے خلاف ابوالبشر نے فوج کشی کی۔ جب خدا کا پہلا خلیفہ ارضی فتوحات کے بغیر خلیفہ ہے تو اس کی بیوں نہیں؟

اعتراض نہ ۲۰۳ ہے۔ تیز اگر یا زدہ امام اس آیت سے مراد لئے جائیں تو ضروری ہو گا کہ وہ امن کی زندگی لبیر کریں لیکن ان کا خوف امن میں بدیل جائے جیدیا کہ ”وَلَيَدْلُنْهُمْ مِنْ بَعْدِ خُوفَهُمْ“ کا مصداق ہے۔ فرمائیے یہ عمدان سے پول اکیوں نہ ہوا۔

جواب نہ ۲۰۴ ہے۔ اگر آپ اس آیت کو آئکر کے لئے دلیل کیم کریں تو خدا کی قسم ان دولات کے علاوہ تاریخ اسلام میں آپ کو ایک بھی شخص ایمان مل پائے گا جو اس قدر بے خوف و نظر تھے کہ سب سے بڑے خوف ”موت“ کو شہد سے شیر میں سمجھتے تھے، اور موت سے اس طرح ملوس تھے جس طرح شیر خوار پستان مادر سے ہوا کرتا ہے اگر ان سے خوف دو رکر کے ان کو بڑے وہ بے خوف نہ بنایا ہو تو اس کس طرح اقتدار سے مکر لیتے اور بلا خفت قباج و سلطنت تباہری اپنی حکومت کا سکر ہر خاص و عام کے دل پر

بیٹھا نے ستاریخ شاہد ہے کہ حکومت مان سے بھیشہ خوفزدہ رہی اور انہوں نے کچھ اس بڑا دی قوت سے ڈر لے کھایا جن لوگوں کو کاپ اس آیت کا مصدق ٹھہراتے ہیں پہلے ان کی خبر لیں کہ ان کی حالت امن کس نوعیت کی تھی۔ کسی ملک کی جگہی حالت کو مستور زیاد کے مطابق پر امن نہیں ٹھہرایا جاتا ہے بلکہ زیاد جنگ میں لوگ ہنگامی حالات نافذ کرتے ہیں۔

حضرت ابو بکر صاحب کے زبان میں فتنہ اتراد، حضرت عمر کا درجہ اولیٰ اور حضرت عثمان کا درجہ اندرونی خلیفشار کی نذر ہوا ہے۔ ہمراہ یہی زمانے کے حکمرانوں کو بے خوف تسلیم کرنا اور امن کا مصدق ٹھہرانا تاریخ کے حقائق سے اُنکھیں بند کر لیتے ہیں۔ حضرت ابو بکر کو بھیشہ خوف رہتا تھا کہ علیٰ اور اُن کے حامی تختہ پر اٹ دینا حالانکہ حضرت کے علامہ روزگار یہی نہ تھے۔ اسی طرح جناب عکری حالت ایسی رہی اور یہی کیفیت عثمان صاحب کی تھی۔ پتہ نہیں ان حضرات کو رات کو نیدر بھی امن کی آئی تھی یا نہیں۔ بہر حال خوف ہر طرح ثابت ہے

اعتراف نمبر ۲۰۰: وجہ شے ہمیں آیت کے نازل ہونے کا فائدہ کچھ بھی مرتب ہو تو پھر لازم آئے گا کہ یہ انعام خلافت قیامت تک جاری ہے حالانکہ آپ بارہ اماموں میں حصہ فروخت ہیں۔ فرمائیے کیا جواب ہے۔ جواب نمبر ۲۰۰: آیت کا فائدہ تو حضورؐ کی حیات تیسی ہی میں مرتب ہو گیا اور خوف کو امن میں بدل دیا گیا کہ اسی آیت کی تفسیر قرآن کی اس آیت سے ہو جاتی ہے۔ لقد صدق اللہ رسوله الرَّقِیَا يَا الْحَقْ لِتَدْخُلَنَ الْمَسْجِدَ الْحَرامَ اَنْ شَاءَ اللَّهُ اَنْ شَاءَ مُحَلِّقِينَ مَوْسَكِمْ وَ مَقْصُمِينَ لَا تَخَافُونَ (سورة فتح) یعنی بے شک خدا نے اپنے رسول کو سچا خواب دکھایا کہ تم لوگ حضور بالغزوہ مسجد حرام میں سرمنڈا کر یا بالکتر واکر بڑے امن و امان و اطمینان کے ساتھ داخل ہو گے۔ اور کسی طرح کا خوف نہ کرو گے۔ اس آیت نے ایک استخلاف کی تفسیر کر دی اور الفاظ افہمیں اور لاتخاقیں سے صاف تلاہ ہے کہ سلطوبہ امن و بے خوف و خطر کا ہونا وعدہ قد اور مذکور یہ سرور دو عالم صلی اللہ علیہ وسلم کے زمانہ پاک میں پورا ہو گیا۔ باقی خدا کی خلافت تا قیام

قیامت قائم رہے گی۔ اور جب تک رسولؐ کے بارہ خلفاءٰ پورے نہیں ہوں گے قیامت مہرب پا بھوگی جیسا کہ فرقۃ القین کی احادیث سے متفق طور پر ثابت ہے۔ بارہ بارہ اماموں کا حصر نص سے ثابت ہے۔ صحیحین میں بارہ خلفاءٰ کی احادیث موجود ہیں اور بارہ ہوں گے برحق خلیفہ کا تعلق آخری زمان سے ہے لہذا جب تک امام مہدیؑ کا ظہور نہ ہو گا قیامت نہ ہوگی اس لئے مذکورہ حصر اور بارہ اماموں کی خلافت و نیابت آیت موصوفہ کے لئے کسی بھی طرز سے مانع یا مخالف نہیں ہے۔

اعتراف ۲۵۳۔ اگر وعدہ الہی حضرت مہدیؑ کے متعلق ہے جیسا کہ بعض اکابر شیعوں کا قول ہے تو فرمائیے عبد علویؑ کو کس عہد سے تغیر کیا جائے گا۔

جواب ۲۰۵۔ اگر وعدہ خداوندی قیامت تک ہے تو اس کا تعلق امام مہدیؑ سے ہزد ہے اور عبد علویؑ کو عہدِ رسالت آبادؓ سے تغیر دسکتے ہیں کیونکہ بوقت شوریٰ حضرت علیؑ نے نامہ حضرات شیعینؑ کو عہدِ رسالت سے مختلف قرار دیا اوسان کی سیرت کی شرعاً کو نا منقول رک کے حکومت کو ملکوں کا دردی۔ لپس حضرت امیرؑ کا عہد نہ نظر عہدِ رسالت تھا۔ رسولؐ نے تنزیل قرآن پر ہدایت فرمایا اور وصیٰ رسولؐ نے تاویل قرآن پر۔

اعتراف ۴۰۷۔ نیز سیدنا حسینؑ کی جنگ کو کس عنوان سے گفتہ کیا جائے گا۔

جواب ۴۰۵۔ حضرت امام حسین علیہ السلام کی جنگ جہاد ہے کیونکہ از وحشی قرآن یزینا سقی ہونے کی وجہ سے کافر تھا جیسا کہ "أَنَّ الْمُنَافِقِينَ هُمُ الْفَاسِقُونَ" کہ برشک منافق فاسق ہیں اور "وَمَا يَكْفِ بِهَا لَا الْفَاسِقُونَ" یعنی منافق کافر اور ناسق ایک ہی تحلیل کے چٹے بڑے طبیں۔

**اعتراض ۲۷:- قرآن مجید میں ہے**  
 والذین هاجروا فی اللہ من بعد ما ظلموا جن لوگوں نے خدا کے راستے  
 میں مظلوم ہونے کے بعد حیرت  
 کی یعنی ضرور ان کو دنیا میں اچھا  
 ٹھکانا دیں گے۔

**حاشیہ مقبول میں** امام جعفر صادق کی روایت سے پتہ چلتا ہے کہ  
 اس سے مولا مظلوم مہاجرین کی خلافت اور غلبہ ہے اور حضرت علیؑ مرتضیٰ  
 کے بغیر آپ جن کو خلیفہ امام تسلیم کرتے ہیں ان میں سے کوئی بھی مہاجر  
 نہیں ہے۔

**جواب ۲۸:- صورۃ الخل کی آیہ منقولہ کی تفسیر کے تحت حاشیہ مقبول میں**  
 ہمیں یہ بات نہیں مل سکی تاہم حضور گلخود بھی مہاجر تھے اللہ کے عبید ہتھے ان کے دور  
 میں جیسا غلبہ و تکلین ہوتی کی دوسرے زمانہ میں نہ ہو سکی۔ اس کے علاوہ اگر عصر حزن  
 کی یہ بات مان لی جائے کہ مہاجر بھی کا خلیفہ ہونا ضروری ہے تو پھر ایک طرف دیگر مہاجرین  
 کی تفصیل ہوتی ہے اور دوسری طرف عہد خداوندی پر حروف آتی ہے کہ آیت استخلاف میں  
 یہ وضاحت موجود نہیں ہے کہ خلیفہ مہاجر سوگا اور نہیں روایت حنول سے ایسی  
 کوئی بات ثابت ہوتی ہے کہ خلافت و غلبہ کا ذکر ہے جو حضورؐ کے عہد میں پورا  
 ہو جاتا ہے۔ آیت منقولہ میں صرف راؤ خدا میں بحیرت کرنے والے صحابہ رضوان اللہ  
 علیہم کے حسنات دنیا کی بشارت ہے۔ جو فتح مکہ کی صورت میں پوری ہو گی۔

**اعتراض ۲۹:- لقول شما اگر اس سے بھی حضرت مہدیؑ مراد**  
 نہیں تو لازم آئے گا کہ ضمیر جمع سے فرد واحد مرا دلیا جائے۔

**جواب ۳۰:-** ضمیر کا صینہ بدلتے کی کوئی ضرورت ہی نہیں حضورؐ علیؑ،  
 امام حسینؑ اور امام مہدیؑ علیہم السلام کی خلافت پر بار اتفاق نہیں ہو سکتا ہے۔

**اعتراض ۳۱:- نیز کیا اس سے یہ لازم نہ آئے گا کہ یہ بحیرت**

تو ہم و عہدِ حلبیب کبیر یا میں اور امامت نصیب ہو عالم دنیا کے آخری  
لحاظات میں کچھ ریجھی کر جو بحیرت سے سرفراز ہوں وہ امامت سے محروم ہیں  
اور درجہ امامت پر فائز ہوں وہ مشرف بحیرت سے محروم رہیں۔

**جواب ۲۰۹:-** جب طرح بحیرت عبد رسولؐ میں ہوئی اسی طرح تصریف فی الاخرین و  
تمکین کا وعدہ خدا نے فتح کمر کی صورت میں پورا کر دیا تین چونکہ وعدہ خداوندی ہائی  
ہوتا ہے اس لئے امام مہدی کے زمانہ میں تمام دنیا پر مسلمانوں کی حکومت قائم کر کے  
خلافہ اسلام کی تعمیر مکمل کر دے گا جیسا کہ دل سے بحیرت کی اللہ نے  
اپنے رسولؐ کی حیات دنوی ہی میں ان کو حسناۃ دنیا سے نواز اور آخرت کے مرابع  
بلند کئے۔ اگر آپ کے نظر میں مطابق شرفوں بحیرت کے ماتحت درجہ امامت پر فائز  
ہونا ضروری ہے تو کچھ بتائیے کیا بحیرت صرف شلاش ہی نے کی تھی کیونکہ ان چار پانچ ہمارا جو  
کے علاوہ بادشاہ اور کوئی نہ میں سکتا۔ بتائیے باقی بحیرت سے سرفراز ہونے والوں کو خلافت  
سے کیوں محروم رکھا گیا۔ کیا خدا وعدہ سے کچھ رکھنا یا ہمارا جو فالی شرط آپ نے خدا کی  
طرف غلط منسوب کر کے اللہ پر جھوٹ باندھا۔ یا تو سارے ہمارے جریں کو خلیفہ ثابت  
کریں یا خدا کو وعدے کا مخروف مان کر کفر کار اتنا کریں ورنہ اختراع غلط مان لیں۔

**اعتراض ۲۱۰:-** اگر قرآنی آیات کے پیش نظر ایسا کہہ دیا جائے  
کہ اختلافات کے متعلق وعدہ بھی ہمارا جریں مظلومین سے تھا اور وہ من وحی  
پورا بھی ہو چکا۔ فرمائیے اس میں کیا تحریج ہے۔

**جواب ۲۱۰:-** ایسا مان لیجئے ہے ہمارا کوئی تحریج نہیں بلکہ ہم تو ایسا ہی سے  
مقرر کہتے چلے آئے ہیں۔ یہ وعدہ حضورؐ کی حیات طیبہ میں پورا ہو گیا مگر اس سے  
خلافت شلاش کو قطعاً<sup>گ</sup> کوئی فائدہ نہیں پہنچتا ہے۔ کیونکہ سب سے پہلے یہ امر ہے کہ  
تینوں حضرات مظلوم ہمارا جریں نہ کھتے۔ دوسرے کہ حضرت بلاں اور عمار وغیرہ پر انتہائی  
منظماں ہوئے مگر وہ خلیفہ نہیں سکے اس لئے کہ بحیرت و منظام اگر شرعاً خلافت ہے تو  
میں کہوں گا کہ بلاں صحت<sup>د</sup> کو بادشاہ ہونا چاہیئے تھا۔ مکی زندگی میں حضرات شلاش

محفوظ تھے وہ ان کے مصائب اور اثبات مظلومیت سے تاریخ حقائق کی روشنی میں مطلع فرمایا جائے۔ آئیت الحکایت میں بیان کردہ شرائط میں ایک شرط بھی زمانہ تلاش سے مطابقت نہیں رکھتی۔ جب ہم ان کے ایمان کو اور اعمال کو غیر حابنباری سے دیکھتے ہیں تو وہ معیار کے طبق نہیں پاتے۔ شرط ہے کہ الحکایت حسب مت سبقہ ہے تو کا جبکہ لذتِ انبیاء کے واقعات سے یہ بزرگ نسبت نہیں ہوتا کہ کسی بھی بُن کے اہل بیت حرم رہے ہوں اور صحابی دارث بن سیفی ہوں۔ تاکہ دین کا فقدان ہے حالتِ امن میں نہیں پاتی اور یہ ساری تفصیلات ہم نے اپنی کتاب "وصی رحمۃ اللہ علیہن" میں درج کر دی ہیں۔ ملاحظہ فرمائیجیہ۔

**اعتراف ۱۱۱:-** قفسیر فتحی اور تفسیر صافی میں ہے کہ حضرت حفصہؓ سے آخرت صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا کہ عیسیٰ بعد خلیفہ ابو بکر رضی بنیں گے ان کے بعد تیرا بیپ غیر تو حضرت حفصہؓ نے فرمایا حضرت آپ کو کس نے خبر دی ہے تو آپ نے فرمایا مجھے اس خدامتے خبر دی ہے جو خبردار ہے (بے خبر نہیں) اور علیم ہے (جاہل نہیں) فرمائیے اس قدر زبردست بشارت سے انکار کیوں؟

**جواب ۱۱۱:-** اس بشارت سے کسی کو انکار نہیں ہے حضور کی پیشگوئی کو روی ہوئی اور دونوں اصحاب برسر اقتدار گئے۔ مگر اس پیش گوئی سے یہ بات ہر گز پیش نہیں ہے کہ آپ نے دونوں کو برحق خلیفہ قرار دیا ہو بلکہ اُنہوں کی خبر سے آگاہ کیا ہے اور مستقبل کے حالات کی پیشگوئی فرمائی ہے جو پوری ہوئی۔ اسی طرح مشکواہ کی کتاب الامارات میں ہے کہ حضورؐ نے فرمایا "تم امارت حکومت پر لاچی ہو جاؤ گے مگر قیامت کے دن پھٹاؤ گے" جو حرف بحروف پوری ہوئی۔

**اعتراف ۱۱۱:-** فرمائیے حضور علیہ السلام کی یہ بشارت پوری ہوئی یا اُگر پوری ہوئی ہے تو انکار کیوں ہے۔ اور اگر پوری نہیں ہوئی تو کیا اس سے نقص فی النبوت تو لازم نہیں کہے گا۔

**جواب ۱۱۲ :** سرکار دو عالم کی پیشگوئی پوری ہوئی۔ اور حسب فرمان رسولؐ اہل بیتؐ کو ان کے حقوق سے محروم کر دیا گیا۔ اور تخت شاہی پر قبضہ رکے لوگوں نے حرص امارات کا واضح ثبوت ہمیا کر دیا۔ باقی اس پیشگوئی سے صرف حضرات شیخین کا بادشاہ بننا شایستہ ہوتا ہے جس سے کسی کو انکار نہیں ہے۔ البتہ اس سے فضیلت یا خلافت کے مسئلہ کو کسی طرح بھی ثابت ہیں کیا جاسکتا ہے۔ ہماری تفاسیر میں یہ روایت، فضائل کی نہیں بلکہ مطاعن سے ہے اور وہاں یہ ثابت ہوتا ہے کہ رسول اکرمؐ نے اپنی زندگی میں آئندہ کھادیات سے بعض متعلقات کو باخراج کر دیا تھا۔ تاکہ تمام بحث ہو جائے۔

**اعتراض ۱۱۳ :** اگر تسلیم کر دیا جائے کہ خلفاء راشدین کی خلافت عہدِ الہی کے مطابق نہیں ہے اور امامہ کرام بروئے کتب اہل تشیع تقدیس کی وجہ سے اعلاً کلمۃ اللہ سے مانک رہے تو فرمائیے یہ تو دین کائنات کے گوشے گوشے میں کس طرح پھیل گیا۔

**جواب ۱۱۳ :** آئندہ کی طفیل ہی اس وقت اسلام زندہ ہے۔ اور یہی ان کے خلاف برحق ہونے کا میازی اشان ہے کہ بغیر تخت و حکومت و فوج کمی کے انہی لئے دنیا میں اسلام پھیلایا۔ گہمیں علم و عرفان کے دریاچاری کئے اور گہمیں صوفیا نے تصورت کی شجر کاری فرمائی۔ میں نے اپنی کتاب "صرف ایک لامسہ" میں یہی جملہ بخوبی نورع انسان کے سلسلے پیش کیا ہے کہ اگر کوئی بھی فرد عارے امام کرنے مرتباً ملکیہ کا مقابلہ کر سکتے ہیں اسے ہادی تسلیم کر لیتے کو تیار ہیں۔ گلوبول شبلی انشا اللہ تعالیٰ علوم اہل بیتؐ کے ٹھہراں سے میں گے۔ اور کوئی شخص ان کا شفافی قرار نہ پا سکے گا۔ اپ کا دعویٰ اشاعت دین قرخدا اپنی ہی زبانوں سے جھوٹا نہیں ہو جکاتے ہے کہ آپ لوگوں نے بوجھلاہٹ میں یہ کہنا شروع کر دیا ہے کہ تمام اسلامی الٹریج چم شیعوں کا وضع کر دے ہے۔ لہذا جب تمام اسلامی تصنیف و رشحات نکری ہم نہ کی ہے۔ تو اپ کے باقی صرف تواریخ کی ہی لہذا غیر مسلم اُج بھی الزام لگا رہے ہیں کہ اسلام تواریخ کے نور سے پھیلایا ہے۔ ہمارے یعنی

تے کرلا کہ میدان میں اپنے خون سے اسلام کے مردہ جسم میں جان ڈالی اور آپ کے بزرگوں نے عیشہ اپنی تلوار سے یہ خون بہایا۔ اگر آنکھ ساکت رہے تو پھر اہل سنن کے چاروں اماموں نے امام جعفر صادق علیہ السلام کو اپنا استار کیوں مانا۔ تقریباً از خود حق ہے اور قرآن و حدیث سے ثابت ہے۔ تقریب سے مطلب سکوت نہیں ہے۔ اسلام کی نشر و اشاعت صرف آئندہ اہل بیت اور متعالین تقلین ہی نہیں کی ہے بلکہ اس گروہ کے علاوہ دیگر لوگوں نے غیر اسلامی پر چار کیا۔ لوث مارا اور جنگ بدل سے پڑامن ریاستوں کو زیر کیا اور لوگوں نے بعض خوف کی وجہ سے لکھر گئی کا اٹھا کیا۔ ان فتوحات سے سماںوں کی حکومت کے حدود تو وسیع ہوئے مگر اسلام کی راہیں مسدود ہو گئیں۔ دین کو موم کی ناک بنایا گیا اور اس میں اس قدر تفرقہ بازی ہو گئی کہ اسلام خود ہی اپنے خون میں نہیا۔ آج تک ملت کا بکھرا ہوا شریار از اکھماز ہوا۔ آج دن نئے نئے فرقے جنم لے رہے ہیں۔ دن بدن اتنا دامت کزوہ تر ہوا جاتا ہے۔ یہ سارے نووال آپ کے بزرگوں کے اُن قبیح افعال کے دوال کا نتیجہ ہے جب کبھی اسلام کو قربانی کی حضورت ہیئی توحید کے خانزادہ نے ہر طرح کا ایثار دیا۔ سرطان کے، ایسری قبائل کی، مگر طلاقتے۔ پچھے قربان کے، محدودوں کا پردہ لٹک اسلام نہ دیا لیکن آپ کے بڑوں نے ہمیشہ حرص غنائم اور لوث کھصوت میں اپنی تمام زندگی لدا دی۔ یہ حقانیت کی روشن دلیل ہے کہ جس علیٰ اور اولادِ علیٰ کے خلاف کسی مصالحت فرط پھیلانی گی۔ آج اسے اسلام کے تمام علوم کا منبع جانا جاتا ہے۔ روحانی مششوشا ناجاتا ہے سماں شکل کشا کرتے ہیں غیر حسلم خدا کرتے ہیں جبکہ تمہارے بزرگوں کے نام کی کبھی کسی نے نہیں پائی کی نیاز تک نہیں دی۔ نہ ہی اُن کا کوئی فخر ہے اور نہ یہ ویسا اخزم ہے جس طرح کر آئکر گر حق کا ہے۔ نبی دین کی نرم اشاعت اگلدار کے زبان میں ہوئی تو اس سے کہیں زیادہ فتوحات زبانہ بنی اہمیہ و عبا سیر میں ہوئیں۔ یہ دین کی اشاعت اس وقت مانیں گے جبکہ جمیں حضرات ثلاثہ کی علمی تحدیمات سے آگاہی کی جائے۔ جبکہ میرا دھرمی ہے کہ کوئی بھی شخص ”دین گالغارہ بنیان ثلاثہ کی کتاب سے ثابت نہیں

کر سکتا۔ جب دین کی تعریف ہی حضرات موصوفہ کی زبان سے معلوم نہیں ہو سکتی ہے تو پھر توارف و اشاعت دین کیسے ہوا۔ حقن فتوحات سے اشاعت دین نہیں ہو سکتی بلکہ دین کی اشاعت مواطن حسن سے ہوتی ہے۔ تواروف سے زمینیں تو زیر ہو جاتی ہیں، لیکن نظریات کی تحریر ہرگز ہمیں ہوتی ہے۔ اس موضوع پر یہ منہ اپنی کتاب "فروع دین" میں نزیر عذان یجاد بحث کی ہے۔

اعتراض ۲۱۲: - نیز یہ دین اپنے حضرات کے نزدیک بھی دین حق کھلانے کا سقدار ہے یا ن۔ اگر سقدار ہے تو لامائیہ تسلیم کرنا پڑتا کہ جن خلفاؤ کی وساطت سے اللہ کا دین حد تک پہنچا ان کی خلافت حق پر ہدیٰ تھی۔

جواب ۲۱۳: - دین خداوندی حق ہے اور اس کو حفظ رکھنا اور پھیلانا خدا کے ذمہ ہے۔ دین کی ہدایت کا انتظام بھی خلاہی کی طرف سے کیا جاتا ہے اور وہ الچاہے تو اپنے دین کو بدکاروں سے بھی مسلط کر سکتا ہے۔ جس طرح کہ خود حضرت موسیٰ کو فرعون کی گود میں پروان چڑھا کر اس کا غور خاک پیں ملادیا۔ اسی طرح حدیث رسول ہے کہ "خدا اس دین کی شخص فاجر سے تائید کرے گا" (صحیح بخاری کتاب الجہاد ص ۲۸)۔ پس منت الیہ اور قول رسول کے مطابق مبنیہ وصالت بھی اصحاب شاشر کے برحق ہونے کی دلیل نہیں بن سکتی۔

اعتراض ۲۱۴: - اور اگر دین دین حق کھلانے کا مستحق نہیں تو اس دین حق کی نشانہ ہی فرمائیے جسے عبید الہی کے مطابق دنیا میں پھیلایا گیا۔ بہ حال کوئی ایسی راہ تلاش فرمائیے کہ عبید الہی بھی پورا ہو اور اس کا مصداق بھی ہم دنیا کے سامنے واضح کر سکیں۔

جواب ۲۱۵: - سنلنے اپنے دین حق اپنے رسول برحق پر نال کیا اور بحثت رسول حضور کا فرض منصبی ہی یہ تھا کہ آنحضرت خدا کے دین کو دنیا میں پہنچایں جائیں جو عبید خداوندی کے مطابق درپیش گوناگون مشکلات و مصائب کے حفاظت اپنا

فر لعنة پورا کیا۔ اللہ نے آپ کی مدد کی۔ اور خوف کو امن میں بدل کر پورے عرب میں اسلام کی روشنی پھیل گئی۔ وہی اصل دین ہے جسے حضور نے پھیلایا۔ اس دین حق کا فارث سرو مرد عالم نے حکم خدا اپنے اہل قیامت کو بنایا۔ جنہوں نے اس کا اجر اکتا اور حفاظت کی۔ باہم جو دنیا کی کھنڈ مشکلات کے بلا جاہ وحش و شر و تآذی کی اولاد نے اس دین کو دنیا کے گوشے گوشے میں پھیلا دیا۔ افسوس کا ناقابل تزوید ثبوت یہ ہے کہ فقہ جعفر رضا تو تمام مذاہب اسلامیہ پر برتری حاصل ہے اور ہر مسلم کا امام اپنے کو اسی حکمرانی خوش چین تسلیم کرتا ہے۔ صاحب انتداب ہو کر اپنے گیت گوالینا اور بات ہے اور بوری نہیں اور گوشہ کیں رہ کر کلے پڑھوانا اور ابخار ہے۔ پس محمد خداوندی کا مسداق مذہب آل محمد علیہم السلام ہے۔ جسے شمتوں کی تائید بھی حاصل ہے۔ لہذا صرف محمد وآل محمد علیہم السلام کا دین ہی دنیا کے سامنے پیش کیا جاسکتا ہے۔ اپسے علاحدہ دیگر لوگوں کا دین الگان کے نظریات سے مختلف ہے تو یقیناً باطل ہے اب رسول مصیبوں کی ایک حدیث بلا تبصرہ نقل کر کے دعوت عورتیتے میں کر حق فیاطل کی تکیر خود کریں علماء اہل سنّت علیٰ متفق ناہیں ہیں کہ "حضرت ابوذر غفاری (صدیق) رضی اللہ عنہ سے خبر دی گئی ہے کہ لوگ مال خدا کو کھا جائیں گے اور ظلم و بدعت اختیار کریں گے حضرت علیٰ سے اخھرتوں نے فرمایا کہ اسے علیٰ مختصر ہی وہ لوگ حاکم ہوں گے جو کہ دین سے متنفس ہو کر دنیا کو پلٹ جائیں گے۔ میراث کو کھا جائیں گے اور صلح دنیا کو تختہ مکاری بنائیں گے۔ اس وقت پر آفت میں تم کیا کرو؟" (حضرت کا دریافت فرمانتا بت کرتا ہے کہ یہ حاکم حضرت علیٰ علیہ السلام کی نفسی ہی ہیں ظاہر ہوں گے) حضرت علیٰ نے جو اما عرض کیا کہ میں ان مقابل و بلیات پر صبر کروں گا اور جسیں چیز کو وہ مایر ناز بھیں گے پھر وہ دون گا۔" (کنز العمال جلد ۲ ص ۶۹ جواہر آلیات ص ۳۴۷)

اعتراف ص ۲۱۶: کیا صحابہ کرام مہاجرین و انصار کو آپ لوگ جملہ شوریٰ میں صحیح رائے دینے کا اہل تسلیم کرتے ہیں یا نہ۔

**جواب ۲۱۴:** مسئلہ امامت و ہدایت دین میں غیر معموم صاحبہ مہاجرین و  
النصار کو ہم رائے دینے کا اہل تسلیم نہیں کرتے۔

**اعتراض ۲۱۵:** اگر تسلیم ہے تو پھر مسئلہ خلافت کو تسلیم کرنے  
سے انحراف کیوں جبکہ خلافاً اربعوں کی خلافت کا العقاد اپنی کے مشورے  
سے ہوا ہے۔

**جواب ۲۱۶:** مسئلہ خلافت میں غیر معموم رائے اس لئے معترض نہیں ہے  
کہ ہمارا عقیدہ ہے کہ جس طرح بھی بناتے وقت خدا مجلس شوریٰ کی صورت محسوس نہیں  
کرتا اسی طرح نائب بھی مخصوص بھی سخاب خدامقر رہوتا ہے کیونکہ ہدایت خدا کی  
طرف سے ہوتی ہے۔ رخلافاً اربعوں کا معاملہ قوانین میں سے کوئی ایک بھی مہاجرین و  
انصار کی مجلس شوریٰ کی رائے سے باشہاد نہیں۔ بخلافہ کے لئے خلافت کے ظاہر موجود  
رہے جب خود صاحبینے مجاہدوں کو اپنے تسلیم کیا تو پھر چارے انکار پر تعجب کیسا؟  
**اعتراض ۲۱۷:** اور اگر تسلیم نہیں ہے تو پھر اس آیت کا کیا جواب  
ہے جس میں حضور علیہ السلام کو ان سے مشورے طلب کرنے کا امر کیا گیا ہے  
(وشا و راہم فی الامر)

**جواب ۲۱۸:** پہلے پوری آیت سنئے پھر اعتراض کا جواب منقول مکارا سورہ  
آل عمران کی آیت ۱۵۹ سے ہے جو یوں ہے۔

فَبِمَا رَحْمَةِ اللَّهِ لَنْتَ دَعْمَهُ وَلَوْكِنْتُ <sup>لَا</sup> لَيْسَ رَوْلَى خَدَّا كَيْ ایک ہماری ہے کہ  
فَظَا خَلِيلُ القَلْبِ لَا نَفْصُنُوا مِنْ حَوْلِ <sup>لَا</sup> تم (س) نرم دل (رسول و مردان ان کو  
فاعف عنہم واستغفر لهم و تادیم ملا۔ اور تم اگر بد مزاج اور سخت دل  
همفی الامر فاز اعز مت فتوکل علی الله ڈ ہوتے تب تو یہ لوگ (خداء جملے کیسے  
تمہارے گرد سے تتر برستہ ہو گئے ہوتے  
اُن اللہ يحب المتقين ه  
پس (ابد بھی) تم ان سے دلگز کرو  
اور ان کے لئے عطفت کرو اور ان سے

کام کا ج میں مشورہ کریا کرو (مگر) اس پر بھی جب کسی کام کا عزم کرو تو اس کو خدا بر بھروسہ رکھتے ہوئے (لامشوہہ غیرے) کر لے شک قدر تو کل کرنے والوں سے محبت کرتا ہے۔“

ایت کے استراتیجی الفاظ سے ظاہر ہے کہ اس آیت میں لوگوں کی دلی کیفیت کا حال بتایا ہے کہ کچھ لوگ یہ خواہش رکھتے تھے کہ حضور مسیح کو اپنی رائے مشورہ میں شرک بخشیں چنانچہ اللہ نبی پیغمبر کی کمیرا رسول توبہت نرم دل اور نیک ہزارج ہے اور میری ایک مہربانی ہے میں نے خلق عظیم نبی تمہاری طرف بھیجا ہے لہذا ان کے بارے میں دل میں غیرات نہ سوچا کرو۔ اور پھر حضور مسیح کو فرمایا کہ اگر تم ایسے بلند اخلاق نہ ہستے تو یہ لوگ تباہ ساخت کب کا جھوٹ رہاتے ہیں نکران کی فطرت ہی ایسی ہے لہذا تم اللہ پر بھروسہ کرو اور ان کی باتوں کو درکار کریا کرو۔ اب چون کہ ان کو مشق ہے کہ تم ان سے مشورہ کرو اور یہ فطرت انسانی بھی ہے کہ اگر کسی سے کوئی رائے لی جاتے تو اسے اعزاز و افتخار سوس ہوتا ہے لہذا ان کی حوصلہ افزائی اور خوشی کے لئے اخلاقی ضوابط کے تحت کام کا ج میں مشورہ کریا کرو۔ مگر جب کوئی اہم مسئلہ ہو تو تم اس میں عزم کرو تو یہ مذہری نہیں ہے کہ تم ان کے مشوروں کے پاس پر سوکھ اپنے خدا بر بھروسہ کر کے حب منشاء خود اس کام کو سراخیام دو۔

اس آیت میں یہ ہرگز ثابت نہیں ہے کہ اخوبیوت بھی ان لوگوں کے مشوروں سے طے ہونگے بلکہ عرض اخلاقی ضوابط کے تحت مشاورت کا حکم دیا ہے نہ کام و مذہری مسائل میں حضور کو ان کی رائے کا پابند کیا گیا ہے۔ اور ظاہر ہے کہ خلافت کا مسئلہ اس تدریجی تھا کہ آپ کے بزرگوں نے اسے دفن رسول پر نظریت دی تھی۔

احترامی ۲۱۹:- اخلاقیات کے سلسلے میں جس طرح انہوں نے مشورے کر کے قیصلے کئے ہیں آپ حضرات کی نظروں میں پیدیدہ ہیں یا نہ ہیں۔

**جواب ۲۱۹** : مسئول فیصلہ ہمارے نزدیک تو ناپندریدہ ہیں ہی مگر خود ان ہی میں کے مہاجرین والوں نے اُن فیصلوں کو اچھی نگاہ سے نہ دیکھا۔ تھا صیل کتب احادیث و تواریخ میں ملاحظہ کی جاسکتی ہیں۔

**اعتراض ۲۲۰** : اگر پندریدہ نہیں ہیں تو سیدنا علیؑ کی خلافت تسلیم کروں ہے جبکہ اس کا الفقاد بھی مجلس شوریٰ امہاجرین والوں کے فیصلے سے ہوا ہے۔

**جواب ۲۲۱** : آپؑ کے زعم کے مطابق ہم نے حضرت علی علیہ السلام کی خلافت تسلیم نہیں کی ہے بلکہ ہم حضرت علی علیہ السلام کو رسول اللہ کا خلیفہ بلا فصل بانتے ہیں۔

**اعتراض ۲۲۲** : صحابہ کرام کے امن مشورے پر خدا تعالیٰ راضی ہوتے یا ناراضی۔ اگر راضی ہوئے تو تمہارے نامہ اٹھکی کے وجہ کیا ہیں؟

**جواب ۲۲۳** : مسئول مشورے پر ذہبی خداراضی ہونا ہی خدا کا رسول۔ بلکہ ذہبی الہیت راضی ہوئے اور ذہبی مختصین صحابہ کرام یہی نامہ اٹھکی ہمارے نامہ ہوتے کا سبب ہے۔

**اعتراض ۲۲۴** : اور اگر نامہ ہیں تو اس آیت یا حدیث کی نشاندہی فرمائیتے۔

**جواب ۲۲۵** : ملاحظہ قرآن مجید آیت ۲۲۴ اور ۲۲۵ سورہ محمدؐ۔ وہ وقت بالکل قریب ہے کہ تم لوگ حاکم ہو جائی گے زمین (خواجہ پر فاد بر پا کر) کے اور اپنے شستہ منقطع کر دو گے۔ اسے لوگوں بر الشکی لعنت ہے اور ان کے کافر کو بہرہ کر دیا ہے اور آنکھوں کو انہا کر دیا گا ہے۔ اس آیت میں مستقبل قریب کے لئے اللہ نے حاضر وجود صحابہ کو بادشاہ بننے کا پیشگوئی کی ہے۔ اور اس کے مصادق اول صحابہ تلاذ ہی کو ماننا پڑے گا جنہوں نے فسادی الارض برپا کیا۔ آل محمدؐ سے اپنے ایمانی رشتہ منقطع کئے۔ ان یا تو قرآن کا انکار کریں یا پھر حکومتِ حمایہ کا۔ خدا کی نامہ اٹھکی اور لعنت قرآن سے ثابت ہوئی اب حدیث سے رسولؐ کی نامہ اٹھکی ملاحظہ کیجیے۔

صحیح مسلم شریف اور تاریخ و اقدی میں ہے کہ صحابہ سے حضور نے دنیا قلت فرمایا کہ جس وقت تم پر خزانہ فارس اور روم کے مذکون نے جایں گے اس وقت تم روزگر کیسے ہو گے؟ عبد الرحمن بن عوف نے کہا جیسا کہ ہمیں خدا نے حکم دیا ہے ویسے ہی بھول گے۔ اخیرت نے فرمایا مجھی نہیں” (ذینق تم ویسے پر گز نہ ہو گئے جیسے خدا نے حکم دیا ہے بلکہ مختلف احکام خدا ہو گے) بلکہ تم باہم حسد و نفسانیت کرو گے (ذینق قطع ارجام کے سر تکب ہو گئے) اور بغرض رکھو گے (جو صب سے طلاقتہ اور جبلِ فضاد ہے) اور یہ بھی فرمایا مجھے تمہارے مشرک ہونے کا خوف نہیں مگر حرص و ہوا میں پھر جاؤ گے (دین سے)۔ اب مفترض خود عنور فرمائیں کہ روم و فارس کے خزانے کب ہاتھ آئے اور اس وقت حاکم مسلمین کون تھے؟

ہم نے قرآن مجید اور صحیح مسلم شریف سے آپ کی مزاعمرہ غلافت کو خدا اور رسولؐ کی ناراضی کا باعث ثابت کر دیا۔ بعد من عبادہ جو کہ عشرہ مشترہ کے صحابہ میں ہیں خلافت ابو جریر کے مخالف تھے یعنی کی ناراضی بخاری سے ثابت ہے۔

اعتراض ۲۲۳۔ نیز اس عبارت کا کیا جواب ہے جسے نبیح البلاغہ میں سیدنا علیؑ کا خطبہ قرار دیا گیا ہے۔ فان اجتمعوا علی سر جل و سمو کا اماما کان اللہ سر خی۔ لیں اگر مہاجرین والفارکسی ایک پر جمیع ہو جائیں اور اس کا نام امام رکھ لیں تو اللہ تعالیٰ کی رضاہ ہوتی ہے۔

جواب ۲۲۴۔ یہ جواب ہم نے ذکا الافہام میں بھی دیا ہے اور اس کتاب میں اعتراض ۲۲۳ کے جواب میں لکھا ہے۔ ملا سلطنت فرمائیں۔ یہاں صرف ایک بات لکھتے ہیں۔ ”وسموہ اماما“ کے الفاظ پر عنور فرمائیں کہ حضرت امیر بنے ”امام نام رکھیں“ فرمائنا بنت کیا ہے کہ عوام اجماع کر کے ”امام“ نام رکھ سکتے ہیں۔ مگر وہ ”امام“ بتایا تھا خدا نہیں ہوتا ہے بلکے نام ہوتا ہے۔

اعتراض ۲۲۵۔ اگر قبول شما امامت مخصوص من اللہ ہو جسکی تھی

تو ذکر اجتماع اہل افرانی اور امام کی نامزدگی کیوں ۔

جواب ۲۲۲، یہ تو محدث منصوص کے قائل ہیں مگر آپ حضرات کو اس سے اختلاف ہے مگر بتائیے جب امامت منصوص ہی نہیں تو پھر ایمت استخلاف ثلاثی ہفتہ کی دلیل کیسے ہو سکتی ہے۔ باقی رواحیت علیؑ کے خطبیہ میں اجتماع و نامزدگی کا بیان تو یہ محض معادویہ کے خلاف اس کے عقائد کے مطابق استدلال تھا۔ یہ جواب ہم بالوضاحت پہلے لکھ چکے ہیں۔

اعتراض ۲۲۵، جب نامزدگی سے امام منقوص ہوتا ہے تو مسلم اہل شیعہ کی تردید میں حضرت سیدنا علی الفرضیؑ نے ایسا بیان کیوں دیا ۔

جواب ۲۲۶، حضرت امیر علیہ السلام نے ہمارے مسلم کی تردید پر گز نہیں فرمائی ہے بلکہ صرف معادویہ کے خلاف اس کے نظریات و عقائد کے مطابق دلیل پیش کر کے اُسے لا جواب پر کر دیا ہے جبکہ حضرت علیؑ کا عقیدہ ایسا نہ تھا وہ میراث شیخین سے انکار نہ کرتے۔

اعتراض ۲۲۶، سیدنا عثمان کی وفات کے بعد سیدنا علیؑ کی خلافت کا العقاد کس طریقے سے ہوا وضاحت درکار ہے ۔

جواب ۲۲۷، ہمارے ایمان کے مطابق حضرت علیؑ کی خلافت منصوص ہے اور منصورؓ کے بعد آپ دین و دنیا کے حاکم ہیں۔ حضرت عثمان کے بعد اگر دھنے حالات نے عموم کی آنکھیں کھو دیں لہذا انہیں حق کے قدوں میں جھکنا پڑا۔ حضرت امیر عزیز نے ہر طرح انکار کیا اور ایک بیغترہ کے قریب لوگوں نے تھوڑو خون کرنے کے بعد مشتمل سماجت اور خدا و رسولؐ کے واسطے دئے تب آپؑ نے حکومت کی ذمہ داری قبول فرمائی اور سب سے پہلی شرطیہ لے لگا کہ شوریٰ و اجماع کے اصول پر حزب کاری لگائی کریں اپنی مرمنی سے خدا و رسولؐ کے تو این کے حدود میں حکومت کر دی گئی جسے صحابہ حاضر ہوتے قبول کر کے اس بات پر مہربت کر دی کوشش و میراث شیخین کے شرائط خلاف اسلام ہیں اور حاکم اسلام حضرت خدا و رسولؐ کی پہلیات و آراء و

متادورت کا پابند ہوتا ہے پشاپر جب بعد اصرار حضرت امیرؑ نے مناسب سمجھا کہ حالات لاکھنام اس عدیٰ مگر انعام جدت کے بعد اب ادائے فرض سے بہلو ہیں کی جاسکتی ہے تو اپنی آمدگی کا اظہار بایں الفاظ فرمایا۔ مجھے منظور ہے مگر اس بات کو حاصل تو کریں منتظری اس صورت میں ہے کہ میں تمہیں اُس راہ پر چلاوں گا جسے میں بہتر سمجھوں گا۔” (تاریخ کامل جلد ۲ ص ۹۹)

اب اندازہ لگائی کہ یہ عوایی رجحانات اور تبیلی حالات کا کوشش ہے کہ حضرت عمرؓ کے بعد سیرت شیخین کی شرط عائد کر کے خلافت کی پیشکش کی گئی تھی جس کا نے رد کر دیا تھا اور اب عثمانؓ کے بعد حکومت انہیں سونی جاتی ہے تو یہ احتمال کے کوہ اجتماعی و شورائی جماعت صاحبہ مہاجرین و انصار حضرتؓ کو اپنے مشوروں یا اسرائیل کا پابند کریں حضرت امیر اُمانؓ کو اپنی اطاعت مطلق کی شرط کا پابند نہیں ہے کہ وہ دھرم و کی صواب دیکھے جائے اپنی قبیلہ و فراست پر عمل پیرا ہوں گے۔ اور ان اطاعت قبول کرنے والوں کو پھیل دیں اور احتیار کرنا ہوگی جسے آپ جو زر فرمائیں اور یہ سیرت عجیب یہ حضرت علیؓ کی اصول پسندی کی خلایاں فتح اور شورائی و اجماع کے ڈھونگ کی فاش شکست ہے۔ خداونی خلیفہ کی شان ہے کہ جس کے ساتھ مسلمانوں نے یہ تاریخ داری اور طلاقوں و حرماں سے سالم کیا۔ کیونکہ صحیح اصول کی پاسداری دوسروں کو جلد یا بدیرجٹکے پر چھوڑ کر ہی دیا کرتی ہے۔

**اعتراف ۲۲۶:** حضرت امیرؓ کی خلافت کے انعقاد میں سمجھ صاحبہ کرامہ مہاجرین و انصار اس کے مشوروں کو دخل ہے یا بعض کو۔ اگر سب کو دخل ہے تو کسی معتبر کتاب کی مستند عبارت کی نشاندہی فرمائیے۔

**جواب ۲۲۷:** حضرت امیرؓ کی خلافت کے انعقاد میں کسی صحابی کا کوئی دخل نہیں ہے کیونکہ آپ کی خلافت منصوص ہے۔ البتہ بعد از عثمانؓ جب آپ کو حکم مانا گیا تو چند لوگوں کے علاوہ تمام صحابہ نے حضرت کی بیعت کی اور یہ بیعت عمومی طور پر حضرات ثلاثہ سے پختہ تھی کہ اہل مکہ و مدینہ کے علاوہ یہ مصادر عراق

وغیرہ کے باشندوں نے بھی انہیاں سرگرمی سے آپ کی خلافت کو تسلیم کیا۔ الگ جمہوریت کے نظام کی نگاہ سے دیکھا جلتے تو ایسی واضح اکثریت کی اور حاکم کو حاصل ہے ہو سکی۔ علامہ ابن حجر مکی اپنی کتاب صواعق عرقہ میں لکھتے ہیں کہ «اہل بدروں میں سے کوئی بھی باقی نہ رہا اور سب کے سب حضرت کے پاس آئے اور جہا کہ ہم آپ سے زیادہ کسی کو خلافت کا حصہ رہنیں نہیں سمجھتے ما تھا بڑھائیے تاکہ ہم بیعت کریں پڑھائے انہوں نے بیعت کی۔» (صواعق عرقہ ص ۱۱۸)

**اعتراض ۲۲۸:** اور اگر بعض اجداد صحابہ کرام کی آراء کو دخل ہے تو وہ بعض کون ہیں ان کے اسماء گرامی سے مطلع فرمائیے۔

**جواب ۲۲۸:** ساری قوم نے متفقہ طور پر حضرت کو خلیفہ تسلیم کیا اصراف چند افراد نے اس سے پہلو تھی کی ان کے نام یہ ہیں۔ حسان بن ثابت، کعب ابن مالک، مسلم ابن عقدہ، ابو سعید حذری، محمد بن مسلم، عوان بن بشیر، زید بن ثابت، رافع ابن قریح، فضالہ ابن عبید، کعب ابن عجرہ، قدماء بن مظعون، عبداللہ بن سلام، مخیرہ ابن شجیہ، محدث ابن ابی وقاص، عبد اللہ بن عز، صہیب ابرہمنان، سلمہ ابن دقشی، اسماء ابن زید اور وہبیان ابن صدیقی۔

**اعتراض ۲۲۹:** جن صحابہ کی آراء سے حضرت امیر کی امامت خلافت منعقد ہوئی ہے انہی صحابہ کی آراء خلفاً ثالثہ کی خلافتوں کے حق بھی دی جا چکی تھیں یا نہ۔

**جواب ۲۲۹:** حضرت علیؓ کی امامت و خلافت نامنصوص ہے لہذا کسی صحابی کی رائے کی محتاج نہیں۔ جب لوگوں نے اپنی رائے کے اختباً کے نتائج اپنے آنکھوں سے دیکھ لئے تو ان کی آنکھیں کھلیں اپنے کے پر نادم ہوئے۔ پچھلائے۔ بخوبی امیر کو اپنے اللہ و رسول اللہ اور نامیں دین کے واسطے دئئے۔ اپنے قصور کا اعتراض کر کے حضرت امیر کے موقف کو تسلیم کیا اور پُرپُر زور القدر اپنی حضرتؓ کی رائے کو دانا۔ یعنی خلافت کے اختباً اور حضرت علیؓ کے چنانچہ نہماں دینے والے فرقے ہے کہ آپ سے پہلے ہم انہیں نے تخت بخشان

کرو گوں سے بعیت ماحصل کرنے کی کوششیں کہیں لیکن جناب امیر کو خود اگر یہ ذمہ داری قبول کرنے کی استدعا کی گئی اور آپ نے صب سے پہلے شرط ہی یہ لٹکائی کہ جس راہ پر میری مر حق ہو گی تم کو چلاوں گا تمہاری رائے کی پابندی نہیں کروں گا۔ جسے موجودہ لوگوں کی روایت بھاری اکثریت نے تسلیم کیا ہے پس جناب امیر کی شرط کا تعین ثابت کرتا ہے کہ صحابہ کی اگر انعقاد خلافت میں قطعاً ضروری نہیں ہے۔ اور جو پہلے لوگوں نے ایسا کیا اسے حقیقت سے کوئی واپسی نہیں تھی۔

**اعتراف نمبر ۲۳۸:** اگر جواب نفی میں ہے تو مستند حوالہ دار کا ہے اور اگر جواب اثبات میں ہے تو یہاں قبولیت اور وہاں عدم قبولیت کی وجہ کیا ہے؟

**جواب نمبر ۲۳۸:** جواب نفر کے ثبوت میں ہمنے تاریخ کامل ابن اشر کی جلد ۳ ص ۹۹ سے حضرت علیؓ کا فرمان اور فقول کیا ہے۔ اور قبولیت کے لئے یہی بات کافی ہے کہ حضرت نے صحابہ کی اگر اعرکی شرط کو درفراہ کاراپنی اطاعت مکن کا عہد دیا۔ پس چونکہ صحابہ شیلازی حکومت میں کاراپو صحابہ کا دخل ہے لہذا یہ اسے قبول نہیں کرتے۔ اور حضرت علیؓ نے کٹھپتو حاکم بنتے کی بجائے سید المطاع ہونے کی شرط پر حکومت قبول کی اس لئے ہم بھی اسے مانتے ہیں۔ حالات نے لوگوں کو اقرار کرنے پر جبود کر دیا کہ حضرت علیؓ کے علاوہ کوئی دوسرا سحق خلافت نہیں بھیسا کہ لوگوں نے کہا "ہم آپ سے زیادہ کسی کو خلافت کا حقدار نہیں بھیت اور ز سابق خدمات کے حافظت سے آپ سے کوئی مقام ہے اور زیریں کوئی رسول اللہ سے قرایت میں آپ سے قریب تر ہیں" ہم آپ کو اللہ کا واسطہ دیتے ہیں آپ دیکھنے نہیں رہے کہ یعنی کس عالم میں ہیں کیا آپ اسلام کی حالت اور فتنوں کو گھرستے دیکھنے نہیں رہتے کیا آپ اللہ سے بھی نہیں ڈرتے ہے (تاریخ کامل جلد ۲ ص ۹۶-۹۷) پس جب علیؓ نے اپنا حق منوا الیا اور دنیا نے اور وہی کو آنے والیات انہوں نے غمان حکومت سنبھالا۔

**اعتراف نمبر ۲۳۹:** فرمائیے کیا یہ صحیح ہے کہ سیدنا عثمانؓ کی

شہادت کے وقت بعض صحابہ کرام مدینہ متوہہ سے باہر تھے اور بعض مدینہ میں اور جو بعض مدینہ میں تھے ان میں سے بعض نے انتخاب کے سلسلے میں توقف کیا اور بعض نے تائید کی۔ بہر حال جس طرح بھی پوا، تحقیق درکار ہے۔

**جواب ۲۳۴:**— قتل عثمان کے وقت بھروسہ لوگ مدینہ میں رہتے اور موجود لوگوں کی تقلیل تعداد جن کے نام میں نے اور درج کئے گئے ہیں حضرت علیؓ کا خلیفہ مولانا پسند کرتے تھے لیکن تمام موجود ایل بدر نے انصار نے اور سیروفی پر دینی مسلمانوں نے بڑی سرگرمی سے حضرت کی حکومت کو تسلیم کیا۔ صرف ایک تسلیل گروہ نے اس میں توقف کیا۔ بہر حال جمیعی طور پر ائمہ عاصم کی بھاری اکثریت نے حضرت کو حاکم مانا۔ حضرت عثمان کو ۶۴۰ءی تحریر میں ثوت کے گھاٹ آثار اگیا اور باوجود اصرار عوام و خواص کے حضرت علیؓ کے ۶۴۵ءی تحریر کی بات کو ایک طور پر مانتے ہیں لیکن سے اعتقاد فرماتے ہے اس ایک سبقت میں قوم کو نکمل آزادی ملتی اور پورا اختیار بخاک فصل کریں چنانچہ سہنپتہ بھر کے عنز و خوض کے بعد حضرت علیؓ نے الاعت کی کی شرط پر آمدگی کا انہصار فرمایا۔ امیر المؤمنینؑ نے کسی شخص کو آزادی رائے سے محروم نہ کیا بلکہ ہر شخص کو کزاد چھوڑ دیا۔ بلکہ پر دباؤ والا اور نہ کسی پرختی گوارا کی جس کسی نے بر صادق بفت بیعت کرنا چاہی اس سے بیعت لے لی اور جس نے بیعت سے عیندگی اختیار کرنا چاہی اس سے مطاب بیعت نہ کیا کیونکہ آپ بنیادی طور پر الفضل خلافت کے لئے جمہوری رائے کو ضروری ہی خیال رفرما تھے۔ اس کے بر عکس حضرت ابو بکرؓ نے تشدید و طاقت سے لوگوں سے بیعت حاصل کی۔ حضرت عمرؓ نامزدگی ہوئی لہذا کسی ایک کی رائے کا سوال یہ پیدا نہیں ہوتا۔ حضرت عثمان کے وقت شوریہ میں صرف چھوڑ کنی کمیٹی کو انتخاب امیر کا اختیار دیا گیا۔ لہذا اپنے تین خلیفوں کے انتخاب میں عوامی رائے تقلیل ترین تھی بلکہ نہ ہونے کے بر ای رسمی جمہوری طریقوں سے بھی صرف حضرت علیؓ کی حکومت کو جمہوری کہا جاسکتا ہے جن کا انتخاب بر سر اقتدار آئنے سے قبل لوگوں نے

کیا جبکہ اصحاب شناخت پہلے حامل اقتدار ہوئے اور پھر طاقت و کرسی کے بل بوجتے پر لوگوں کو اپنی بعیت کرنے پر جمیور کیا۔ ہم نے اپنی کتاب ”صرف ایک راستہ“ کے باشناست کی فصل میں پوری طرح ثابت کیا ہے کہ اصحاب شناخت کی حکومت کو کسی بھی طرز حکومت سے کوئی تعلق نہیں ہے جو محسن قرار دیا گئے۔ اور یہ اعجاز خداوندی ہے کہ اس کا برع خلیفہ ایک طرف خداوندی خلیفہ بلا فصل بھی ہے اور دوسری طرف جمیوری اصولوں کے مطابق بھی اس کا اختیاب درست قرار پاتا ہے جبکہ دیگر حضرات نہ جمیوری و اجتماعی تھے اور نہ ہی منصوص و معصوم۔

**اعتراض ۲۲۱:** اگر گز شرط تحقیق صحیح ہے تو فرمائیے کیا اسے دینے والوں کی تعداد قلیل یا اقل نہ رہے گی کیا خیال ہے۔

**جواب ۲۲۲:** گذشتہ تحقیق سے ثابت ہے حضرت علیؑ کو اکثری رائے حاصل تھی جبکہ اصحاب شناخت کو قلیل رائے بھی نہ ملی۔

**اعتراض ۲۲۳:** اگر یہاں قلیل تعداد کی آراء پر العقاد خلافت اور اختیاب امامت ہو سکتا ہے تو ہاں کثیر کی آراء سے العقاد خلافت کیوں نہیں ہو سکتا۔

**جواب ۲۲۴:** العقاد خلافت الہیہ کے لئے انسانی رائے ضروری ہی نہیں ہے بلکہ انواع ہے۔ پھر بھی حضرت علیؑ کو بھاری اکثریت حاصل ہوئی۔ جبکہ حضرت ابو بکرؓ خلافت کا العقاد صرف حضرت علیؑ کی رائے اور چالاکی سے ہوا۔ حضرت عمرؓ کو حضرت ابو بکرؓ خلیفہ بن کراہیں کا بد رچکا گئے اور حضرت عثمانؓ کو صرف عبدالرحمن بن عوف نے بادھ خلافت پہنایا۔ تینوں کی حکومت میں کوئی رائے شماری ہرگز نہ ہوئی لہذا قلت عدم وجود سے بدرجہا بہتر ہوتی ہے جبکہ حضرت علیؑ کو مفاد پرستوں کے علاوہ ہر طبقہ نے خلیفہ تسلیم کیا اور وہ عوامی و ولیوں سے رعایا کیے پر زور اصرار سے منفرد حکومت پر تشریف اور رہ گئے۔

**اعتراض ۲۲۵:** جن حضرات کی آراء کو یہاں مقبول کیا گیا آپ کے

نژدیک وہ کامل الایمان تھے تو امام معصوم کی اس روایت کا کیا جواب ہے ؟ امر تقدیم انس بعد النبی صلی اللہ علیہ وسلم اکثر معاذ اللہ حضرت صلی اللہ علیہ وسلم کے سب صحابہ کرام تین افراد کے (سو) مرتب ہو گئے۔

جواب ۱۳۳ : جس شخص نے بھی شفیع بن اوس میں سے کسی ایک نقل کی بھی خلافت کی یا اخلاقی یا ہم اسے کامل الایمان تسلیم نہیں کرتے خواہ وہ کیا ہی بڑا دشمن کوں نہ ہو۔ امام معصوم کی جو روایت اپنے نقل کی ہے اس میں لفظ صحیح موجود نہیں بلکہ ناس ہے یعنی زانی را زیداً یا لوگ اور ایسا لار سے مراد مخفف ہونا ہے۔ وعدہ سے پھر جان کوار تزاد بختی ہیں اور شیش یعنی تین کا لفظ مطور محاورہ و کتابی کے ہے اس سے مراد یہ ہرگز نہیں کہ حقیقی تین کے علاوہ باقی تمام کافر ہو گئے۔

اعتراض ۱۳۴ : کوئی اعتراض نہیں ہے۔  
جواب ۱۳۵ : اب ہزار کی بجائے صرف ۹۹ اعتراض باقی رہ گئے۔  
اعتراض ۱۳۶ : اگر آپ کے نژدیک صد لیکھ خلافت غصب و فلم رچمیوں ہے تو اہلسنت کی کسی معتبر روایت سے سیدنا علی کی تصریح اس سلسلے میں ثابت ہو گئی۔

جواب ۱۳۷ : ملاحظہ فرمائیجے۔  
”فَلِمَا تُوفِيَ رَسُولُ اللَّهِ قَالَ أَبُو بَكْرٍ  
أَنَا وَلِيُّ رَسُولِ اللَّهِ فَجَعَلَهُ مُتَطَبِّبًا  
مِيراثَكُمْ مِنْ أَبْنَائِكُمْ وَمِنْ  
بِطْلَبِ هَذَا مِيراثِ أَهْلَكَتْهُ  
هُنَّ أَبْيَهَا فَقَالَ رَسُولُ اللَّهِ  
لَا تُورِثُ مَا تُرِكَنَاهُ صَدَقَتْهُ فَرَا  
تِيمًا هُنَّمَا كَذَبُوا عَادَ رَأْخَانًا“

حضرت عمر بن خطاب حضرت علی و عباس فر سمجھتے ہیں کہ جس وقت رسول خدا نے وفات پائی تو ابوبکر نے کہا میں رسول کا وفات ہوں یہ پس تم دونوں (عباس و علی) آئے کہ طلب کرتا تھا عباس میراث اپنے بھتیجے سے اور طلب کرتا تھا علی میراث اپنی زوجہ کی اس کے برابر کی جانب سے

بجواب ابو جہون کے حکم کر رسول خدا نے  
 فرمایا کہ نہیں بھار اور سو ہوتا ہے کوئی  
 جو صحیح ہم انبیاء پھر تو تھے میں وہ صدقہ ہے  
 لیس اس بات کے کھنہ پر تم نے اس کو  
 (الوکر) کو اتنا (گناہ کامن) کاذب (کھوٹا)  
 غادر (باعنی و غلامی) اور غائب (خیانت  
 کرنیوالا بذریعات) کہا۔“

صحیح مسلم جیسی معتبر کتاب سے تصریح ثابت کردی ہے۔ فرمائیے اب کیا ہو گا ۹ گواری  
 عرصہ ساحب کی ہے۔

اعتراض ۲۳۷: اگر سیدنا علیؑ بقول شا خلق اعلیٰ کی خلافت کو  
 ناقص صحیحت تھے تو آپؑ نے حضرت صلی اللہ علیہ وسلم کی وفات کے بعد حضرت  
 عباس اور حضرت ابوسفیان کی عرصہ داشت کے جواب میں بیعت سے کیوں  
 انکار فرمایا۔

یہ امر خلافت تباہی ہے اور ایسا لفڑ  
 ہے جو کھلنے والے کا کلاں کھوٹ لیتا  
 ہے اور کچل کو پکنے سے پہلے توڑنے  
 والا اس کی مثال اس زندگی ہے  
 جو دوسرے کی نیمنی میں کاشت کر رہا ہو۔  
 فتح البلاعہ جلد ۳۶

جواب ۲۳۷: حسین یادداشت کی طرف عرصہ نئے اشارہ کیا ہے وہ ابوسفیان  
 کی تھی جسے اس نے حضرت عباس کے سامنے پیش کیا اور پھر حضرت علیؑ کے پاس آیا اور  
 ان سے کہا۔“ایسا کیوں ہوا کہ خلافت قریش کے ایک بیت ترین خلدان میں چل گئی۔ اسکے  
 اپ (علیؑ) چاہیں تو میں (ابوسفیان) خدا کی قسم مریت کو سواروں اور پیادوں سے

بھروسی ہے (تاریخ طبری جلد ۲ ص ۳۷۹) ابوسفیان وفات رسول کے وقت مدینہ میں بڑھ لجپ والپس آیا تو اس نے ذاتی مقدادات اور حرص منصب کی خاطر فتنہ پیدا کرنا چاہا لہذا برسر اقتدار طبقہ پر اپنا اثر صورخ ظاہر کرنے کی خاطر اس نے اس جال کو استعمال کیا تاکہ حکمرانوں کو اندازہ ہو سکے کہ ابوسفیان اُن کے لئے مشکلات پیدا کر سکتا ہے حضرت عمر ایک قیم سیاستدان تھے وہ بھی اس کے ارادوں کو بجا بانپ چکے تھے لہذا انہوں نے حضرت ابو بکر سے کہا کہ "ابوسفیان اپنے بخاہی ہے یہ کوئی نہ کوئی فتنہ حضور کھڑا کر سے گا۔" (عقد الفرید جلد ۲ ص ۳۷۲) اور حضرت علیؑ اس کی فطرت سے واقع تھے لہذا اپنی خدا داد فراست سے اس کے عرامم تجھتے تھے۔ ایک عام انسان کے لئے جذبات کے دباؤ سے آنکھ رہنا بہت مشکل ہوتا ہے اس سیچی بھی توقع کی جاسکتی ہے کہ وہ اس مرحلہ پر تعاوون کا ہمارکھ بڑھانے والوں کو اصل مقاصد و عرامم سے واقعیت لکھتے ہوئے بھی فزار انداز کر دے گا اسی خوش تھی میں بتلا ہو کر اسے ہمدردی و خیر خواہی کا نتیجہ کچھ گا اور مساجیع و عوایب سے آنکھیں بند کر کے وقتی امداد کے سہارے اٹھ کھڑا ہو گا مگر اللہ کا ولی رسول ﷺ کا وصی امیر المؤمنین رجذبات کے آگے پیار انداز ہے مگر مکا تھا اور شریک دوستی کا بارہہ اور حکم کرانہیں فریب دیا جا سکتا تھا۔ اپنے ابی ییاقت سے فوراً نتیجہ اختر کر لیا کہ اس پیش کش میں ہمدردی و خیر خواہی کا جزیرہ بالکل نہیں ہے۔ بکر مسلمانوں کو جنگ میں اٹھا کر اسلام کی بنیادوں کو متنزل کرنے کی ایک سماں شے ہے اور اپنا اول تسلیم حاکر نے کی ایک مکارانہ چال ہے۔ لہذا اب اس عرضہ اشت کو خاتمات سیکھ کرتے ہوئے ابوسفیان سے فرمایا۔ "خدا کی قسم ہمارا معقصہ صرف فتنہ الگزی ہے تم نے پیشہ اسلام کی بد خواہی کی ہے مجھے تمہاری ہمدردی و نصیحت کی حضرت نہیں ہے۔" (تاریخ طبری جلد ۲ ص ۳۷۹) اب چونکہ دراصل ابوسفیان خود اسات  
کا حریص وطالب تھا لہذا اشارہ اس کو تجھایا گیا یہ میوه تمہاری اولاد کھائے گی ابھی کچھ ہے ذرا امبر کروں اور مجھے یہ شربہ سمجھو۔ کرتھا رے جال میں پھنس جاؤں گا چنانچہ اس طرف سے مالوں ہو کر ابوسفیان نے حکومت وقت کا مکمل ساختہ دیا اور

اس کے بیٹھے یزید کو شام کی امارت مل گئی جو اموی اقتدار کا سنگ بنیاد ثابت ہوئی۔ حضرت امیر علیہ السلام نے یہ ساری گفتگو ابوسفیان سے محض اس لمحے کی کہ اس تو علم ہو سکے کر علی غافل و ناواقف نہیں ہے۔

اعتراض ۲۳۸ — کالذ اربع بغیر ارض فرما کیا حضرت علی مرتضی نے صدیق اکبر کی صراحتاً تائید و توثیق نہیں فرمادی۔

جواب ۲۳۸ — یہ علم ارشاد فرما کی حضرت نے قلعہ ابویکر کی خلافت کی تائید نہیں فرمائی بلکہ ابوسفیان کے عرامم کو بے نقاب فرمایا اور ایک پیشگوئی کی ہے جو بعد میں حروف بحروف صحیح ثابت ہوئی ہے۔ تمہاری مثال ولیم ہی ہوگی کہ دوسرے کی زمین پر زراعت کرو گے۔

اعتراض ۲۳۹ — صحبتی الثمر لا لغير وقت اینا عھاف ماک حضرت علی مرتضی نے کیا یہ تصریح نہیں فرمادی کہ میری خلافت کا وقت ابھی نہیں آیا۔

جواب ۲۳۹ — اس جملے میں بھی ابوسفیان کو سمجھایا ہے کہ چل تو تمہارے لئے یک رہا ہے لہذا اس کو کچھ اور اُن کی کوشش نہ کرو اور مجھ سے بناؤ۔ حضرت امیر نے حلزاں کے لفظ سے اس کی وفاحت کی یہ حکومت جو تمہارے لئے منہ کا پانی بن رہی ہے ترک ہے اور محفل نے والے کا گلادباقی ہے لیکن تمہاری خواہیں امارت تمہیں آخوت میں نقصان دے گی لو کہ وقت مناسب برجم تخت نشین ہو جاؤ گے جس کی تیواجی سے تیار ہونا شروع ہو جائے گی لہذا خواہ خواہ مسلمانوں میں قیامت کرنے کی ساری مشتباہ تھا اور تمہارا مقصد اس خون خراب کے فیبر بھی حاصل ہو گا۔ اگر حضرت امیر اس خلافت کو پست فرماتے یا حقیقی سمجھتے تو ہرگز اسے تخلیقی اور جگہا گھونٹ لفڑ سے تشیہہ دے کر مذمت نہ کرے۔ یہ کلام تو ابوسفیان کا کلام قطع کرنے کے لئے تھا۔

اعتراض ۲۴۰ — جب لوگوں نے صدیق اکبر کی بیعت پر آفاق کر لیا تو اپنے حضرات کے نزدیک حضرت علی اس فیصلے پر اپنی سختے

### یانا راضی -

**جواب نمبر ۲۳۰:** حضرت علی کا ابو بکر کی حکومت پر راضی ہے اس کے نزدیک ثابت نہیں ہے۔ اگر آپ راضی ہوتے تو پھر احرار خانہ میتوں کا واقعہ کیوں پیش آتا۔ علی کی کوئی میں تیکی کیوں طالی بھاتی سیدہ طاہرہ کی تعریف حضرت ابو بکر کی غیر حلالی میں کیوں ہو جاتی پھر معاویہ بن ابوسفیان حضرت محمد بن ابو بکر رحمۃ اللہ علیہ کو یہ عبارت کیوں لکھتا۔ جہنوں نے سب سے پہلے علی کا ماں چھینا اور خلافت کے سلسلہ میں ان کی مخالفت پر الکارکیا وہ تمہارے باپ (ابو بکر) اور فاروق (عمر) تھے۔ انہوں نے علی سب سی دعویٰ کام طالبہ کیا مگر علی نے سی دعویٰ نے تو قت کیا اور ٹال دیا جس پر ان دونوں نے اُن (علی) پر صائب و الام کے پھارٹو نے کاہریہ کر لیا۔ (مروج الذیبہ جلد امتحان)

**اعتراض علی ۲۳۱:** اگر راضی تھے تو آپ حضرات کی ناراضی کے وجہ کیا ہیں؟

**جواب نمبر ۲۳۱:** میری ناراضی کی بڑی وجہ خاب سیدہ طاہرہ کی ناراضی ہے۔ اور حدیث رسول کے مطابق فاطمہؓ کے ناراض ہونے سے خدا ناراض ہو جاتا ہے سیدہ کی ناراضی کیجئے بخاری شریف سے پوری طرح ثابت ہے کہ جو نکس سیدہ راضی نے ہوئیں اُنہاں میں بھی ناراض ہیں۔

**اعتراض نمبر ۲۳۲:** اگر ناراض تھے تو آپ کی اس عبارت کا مطلب ہے۔ صراحتاً عن اللہ قضاۓ کا سلسہ نما اللہ (هر کو)۔

فیصلہ خداوندی پر ہم راضی ہیں خدا کئے ہم نے (امر خدا مانا ہے)

**جواب نمبر ۲۳۲:** حضرت امیرؒ کے اس ارشاد سے حضرت کارامی برقرار در ہوتا ثابت ہے جو زبردستی کی علمات ہے پچونکہ خدا پر شکوہ جائز نہیں اور برتقان ضمیع و لعنهں صبر و شکر ہی کرتا جائیے لہذا حضورؐ نے اس اسی کیا کیوں کہ آپ صابر و زابد و شاکر امام ہیں۔ اس جگہ سے ابو بکر کی حکومت پر راضی ہونا یا ان کی حمایت کرنا کسی طرح بھی ثابت نہیں ہوتا۔ جس طرح کمی عزیز کے قتل پر "لَا نَالَهُ لِمَنْ هُنَّ" پڑھنا یہ دلیل نہیں ہوتا کہ قاتل کے فعل مقابلہ پر

رضاہندی ہے۔ اسی طرح حضرت کا اللہ کی رضا و سلیم کو قبول کرنا ابو بکر کی حکومت کو ماننا گز نہیں سمجھا جاسکتا۔

اعتراض ۲۴۳: کیا اس عبارت میں حضرت امیر منی اللہ تعالیٰ عن  
نے خلافت کے مسئلے کو قضا خداوندی سے تعبیر نہیں فرمایا اور اس پر  
ایسی رضا کا اظہار نہیں فرمایا۔

جواب ۲۴۳: دراصل حضرتؐ نے اپنے صبر کو رضا الہی فرمایا ہے خلافت ہر دوسرے  
شک کے متعلق نہیں حضرت علیؓ کو تو علیحدہ و سبھے دین خود خلیفہ گر حضرت ابو بکر بن عبد الرحمن  
خطاب تے ابو بکر خلافت و بیعت کو فلمتہ کہا ہے۔

اعتراض ۲۴۴: حضرت علی مرتضیؑ کا اجتہاد آپ کے نزدیک  
مسلم ہے یا غیر مسلم اگر مسلم نہیں ہے تو آپ کا ان کی عصمت پر ایمان نہ ہے۔  
جواب ۲۴۴: حضرت امیر امام معصوم ہیں ہمارے نزدیک ان کا ہر حکم  
ستم ہے۔

اعتراض ۲۴۵: اور اگر مسلم ہے تو آپ کو مسئلہ خلافت بھی سلیم  
کرنا پڑے گا۔ جبکہ حضرت علی مرتضیؑ نے فرمادیا ہے کہ  
نظرت فی امری فاذ اهاعتی لپس میں نے اپنے متعلق عنور کیا  
قد سبقت بیعتی و اذالمیتاق سے توحیدی طاعت بیعت سے سبقت  
فی عنقی تغیری۔ لے گئی اور عنزہ کا میثاق میری گردان میں

ہے۔ (نیج الملاعنة ج ۱ ص ۸۵)

جواب ۲۴۵: اس عبارت کی تشرع ائمہ اعتراض کے جواب میں  
ملاحظہ فرمائیں۔

اعتراض ۲۴۶: سید زاد علی مرتضیؑ کا ارشاد ہے:-

اتر اتی الکذب علی رسول الله ﷺ کیا تیرا خیال ہی ہے کہ میں حضور پر  
چھوٹ باندھوں خدا کی قسم میں یہاں  
صلی اللہ علیہ وسلم واللہ  
مکذب نہیں بتا۔ (نیج الملاعنة ج ۱ ص ۸۵)

۱۴۳

## اول صفت کذب علیہ

فرمایے اس ارشاد کا کیا طلب ہے کیا خلافاً نثار شکی خلافت سے ایکارافی الحقیقت  
تلذیب رسالت مااب کے مترادف ہے غور کر کے جواب دیجئے ۔

لذین زمانہ نبوت میں سبقت فی التفصیق کیلئے عمر خلافت میں سبقت  
فی تسلیم کیسے ضروری ہے اگر خلافت خلافاً نثار شکی خلافت علی منہاج  
النبوة نہیں تھی ۔

## جواب ۲۴۶

اصل تاب میں بعد والی عبارت مقدم ہے جس کا ترجیح رکھو  
ہے کہ "کیا تم یہ صحیح ہو کر میں رسول اللہ پر حجوب بولوں گا؟ حالانکہ خدا کی قسم میں  
ہی وہ ہوں جس نے میں سے پہلے آپ کی تصدیق کی تھی۔ پس میں اس سارگز نہیں سوچتا  
ہوں کہ ان کی تلذیب کرنے میں مقدم ٹھہر ول" اس کے بعد وہ سرا ارشاد ہے جو گذشتہ  
اعتراف میں مرقوم ہوا اور اس کا ترجیح ہے کہ "میں نے اپنے عوام کو دیکھا مجھ پر  
حکم رسولؐ کی اطاعت اپنی بیعت سے پہلے واچی ہو چکی ہے اور میری گردان میں  
دوسرے سے برسرا من رہنے کا میثاق پڑا ہوا ہے" یعنی بارگاہ نبوی سے صحیح  
اپنا حق طلب کرنے کے سلسلہ میں زفق و لینت کی پڑائی ہوئی تھی۔ (اسی لئے  
جنگ و جدل سے پرہیز کیا)۔

مولانا کے ان ارشادات میں اطاعت رسولؐ، وعدہ صبر و امن کا ذکر ہے تو کہ  
حکومت خلاش کی اطاعت کا ۔

چونکہ لوگوں نے حضرت علیؓ کی خاموشی و سکوت کو ان کی مکروہی صحابہ نہ اپنے نے  
فوق الفقار برائی میں نہیں کی وجہ تاتے ہر کسی اہلدار کیا کام میرے پر امن رہنے کی وجہ  
حکم رسول اللہ ہے اور چونکہ میں صدیق اکبر ہوں لہذا میں تصدیق اول کا شرف حاصل  
کرنے کے بعد ہرگز حضورؐ سے وعدہ خلافی نہیں کر سکتا ہوں۔ کیونکہ ایسا اخراج تلذیب  
ہو گا کیونکہ کاتعلق زمانہ خلاش سے بھا لہذا زمانہ نبوی کے حکم کی تعییں بعد ازاں پتغیر  
جواب امیر عزیز الاسلام نے صبر و تحمل کی شکل میں کی۔ اس عمل یا ارشاد کا مزمعہ خلافت  
سے کوئی واسطہ نہیں ہے۔ اگر خلاش کی خلافت علی منہاج النبوة ہوئی تو حضرت علیؓ

کبھی بھی اسے مذموم الفاظ سے تنبیہ رہیتے جیسا کہ آپ نے فرمایا۔ اے لوگو! نعمتوں کی موجوں کو بخات کی کشتوں سے چری پار ہو جاؤ (لتا بے المقت صبح بخاری) کے مضامین اور حدیث سعینہ پر غفرانیں کر مولانا کے ارشاد میں کیا اشارہ ہے ہے؟ منافرت کی راہ چھوڑ دو۔ اور مفاخرت و بنیگل کے تاج سر سے اتا کر زمین پر پھیک دو جو پروبال (پارویاوا) کے ساتھ اٹھا کامیاب ہوا جس نے حالات کو ان کے حال پر چھوڑا اس نے راحت پائی۔ یہ (تحت حکومت) تو ایک گندہ پانی ہے۔ وہ لغت ہے جس کے محلہ نے والے کو اچھو پوچھاتا ہے اور وقت سے پہلے خوش چینی کرنے والا ایسا ہے جیسے کوئی عزیز کی زمین پر کاشت کرے۔ اگر اب خلافت کے بارے میں کچھ کہتا ہوں تو لوگ بھیں گے یہ امارت کی حصی ہے۔ اور اگر خاموش رہتا ہوں تو بھیں گے کہ موت سے خوفزدہ ہے۔ افسوس! میں چھوٹے بڑے ہر طرح کے مصائب جھیل چکا ہوں۔ خدا کی قسم ابوطالب کا بیٹا موت سے اس طرح مانوں ہے جو طرح طفیل شیرخوار اپستان مادر سے۔ نہیں یہ بات بزرگ نہیں ہے (میں موت سے خالق نہیں اور تمہی حکومت کا لا بھی ہوں) میری خاموشی کا راز وہ امرار ہیں کہ جو کچھ جانتا ہوں اگر اسے افشا کر دوں تو تم یوں لرزنے اور کانپنے لگو گے جس طرح تھے کنوں میں رسیاں رنگی اور کانپتی ہیں۔

جناب امیر علی السلام کی اس وضاحت کے بعد شلاشی حکومت کو خلافت علی منہاج النبیہ بخناجہالت کے ساتھ ناعاقبت انتہشی بھی ہے۔

اعتراض ۲۶۷۔ اگر خلافاً شلاشی خلافت برحق نہیں تھی تو سیدنا عثمان کی شہادت کے بعد مطالبہ بعیت پر سیدنا علیؑ نے یوں کیوں فرمایا۔ دعویٰ التمسوا آغیری (نیج البلاغۃ ص ۱۸۲ ج ۱) جواب ۲۶۸۔ اس نئے فرمایا کہ شلاشی خلافت بالطل ثابت ہو جائے کیونکہ آپ عوامی رائے کو خلافت کا لازمہ نہیں مانتے تھے۔ لہذا لوگوں کو کہا کہ جس طرح تم نے پہلے لوگوں کو حاکم بنایا ہے اسی طرح اب بھی بناؤ کیونکہ میں تھا باری سلہ بیساک بعض لوگ اب بھی کہتے ہیں۔

۱۲۵

مشاورت و آراء اپا بندر ہو کر حکومت نے کروں گا اپنے جب خود ان لوگوں نے اپنی عملی کا اعتراف کر لیا تو پھر آپ اطاعت مکملی کی شرط پر حاکم بننے کے لئے آمادہ ہوئے۔ حق کا اقرار کر دئے کی خاطر میدان گھسلا چھوڑا اور واضح اعتراف کرو اکرانا تھا منوا یا۔ اعتراف نے ۲۴۸ء۔ اگر غیر علیٰ میں استحقاق خلافت ہی مفقود تھا تو سیدنا علیؑ نے اس کے اختیاب کا حکم کیوں فرمایا۔

جواب نے ۲۴۸ء۔ گو کہ غیر علیٰ میں استحقاق خلافت مفقود ہے لیکن عسکر کے امکان موجود ہیں۔ لہذا لگزشتہ حکومت کے غصب پر ہر تصریح لگوانے کی خاطر حضرت نے ایسا کہا۔ تاکہ لوگ اعتراف کریں کہ اصل محتق خلافت آپ سرکاری میں اور کوئی غیر نہیں۔ لہذا لوگوں نے بدلہ اعتراف کیا۔ ہم آپ سے زیادہ کسی کو خلافت کا حقدار نہیں سمجھتے۔ (تاریخ کامل جلد ۳ ص ۹۸) اور حضرت ثابت ابن قیس نے انصار کی ترجیح ان الفاظ میں کہ کسے غیر علیٰؑ کے حق کا انکار کیا اور صرف حضرت امیر کو خلیفہ برحق مانا۔ «فرما کی قسم اے امیر المؤمنین! اگرچہ وہ لوگ لشائی حکومت میں آپ سے پہلے تھے مگر دوں میں آپ سے سبقت نے جاسکے۔ اگر کل وہ آپ سے اگے بڑھے تو آج آپ بھی اسی مقام پر آئے۔ ان کی موجودگی میں آپ کامر تیرہ ڈھکا پچپا نہ تھا۔ اور نہ آپ کی منتزلت انجانی تھی وہ آپ کے محتاج تھے (ہدایت میں) ان چیزوں میں جن سے ناواقف تھے اور آپ اپنے علم کی پناپ کسی کے محتاج نہیں رہے۔» (تاریخ یعقوبی جلد ۲ ص ۱۷۱)

اعتراف نے ۲۴۹ء۔ آپ کے ارشاد سے پتہ چلتا ہے کہ خلافت کے لئے موزوں ادمی کی تلاش ضروری ہے ورنہ آپ یوں نظر ملتے کہ نیرسے بغیر کرنی اور کو تلاش کرلو۔

جواب نے ۲۴۹ء۔ آپ کے اعتراف سے پتہ چلتا ہے کہ لشائی کی اندھی عسیدت نے آپ کی بصارت فیم پر بگرا اش رو الاء۔ بنده محتمم خدا تعالیٰ میں ای با جنم سے بچے کا کہ بلاؤ ان کو جن کو تم میسر علاوہ معبود سمجھتے تھے تو کیا اس کا مطلب یہ ہے کہ روز قیامت اللہ خدا کے لئے موزوں خدا کی تلاش کا حکم دے گا۔ ہر گز نہیں بلکہ مطلب یہ ہو کہ میسر علاوہ کوئی خدا نہیں یعنی مطلب حضرت علیؑ کا ہے

۱۵۶

کر میکے علاوہ اور کوئی خلافت کا حقدار نہیں ہے۔  
 اعتراض نمبر ۲۵۔ اس ارشاد سے آگے آپ کا فرمان یہ بھی ہے کہ  
 اگر تم نہ میکے لغیر کسی اور کوتلاش کر لیا تو میں تم سے اس کا زیادہ  
 فرمائیں وہاں گا۔ اس سے دو چیزیں معلوم ہوتی ہیں ولی اس زمانہ کے  
 ارباب حل و عقد کی آڑ اپر اعتماد رہی انتخاب غلیقہ کے لئے ستینا علی کی  
 اخبار رضا مندری۔

اگر یہ دلوں چیزیں صحیح ہیں تو پھر آپ حضرات کو خلفاء شاہزاد کے  
 خلافت سے کیوں انکار ہے۔

جواب نمبر ۲۵۔ حضرت نے تمام محبت کی خاطر اس ارشاد فرمایا جس طرح عموماً  
 کلام کے تکمیر کے تحت ایسے جملے بولے جلتے ہیں کہ جن سے طلب اپنی یکتاں اور افراط  
 ظاہر کرنے مقصود ہوتا ہے۔ اور اپنے غیر کی نفع مطلوب ہوتی ہے۔ جیسے کوئی ماہر کا یگر  
 یہ کہتا ہے کہ اگر کوئی ایسی چیز اور بنادے تو میں اس کو مان جاؤں گا۔ مقصود اس  
 کلام کا یہ ہوتا ہے کہ میں نے اس شے کو بڑی مہارت سے بنایا ہے اور مجھے اعتماد  
 ہے کہ ایسی صفت کی دوسرے کا یگر سے نہیں بن سکے گی۔ اس بات سے یہ بڑنہیں  
 سمجھا جائے گا کہ اس نے اپنی فتنی چہارت سے الٹا کر کر دیا ہے اور دوسروں کے  
 مقابلہ میں اپنی کاریگری کی تتفیعیں کی ہے۔

پس اسی طرح حضرت نے ارشاد فرمایا ہے کہ اگر میکے سے کوئی بہتر تمہیں  
 فتنہ کا ہے تو اسے بادشاہ نہالو۔ اپنی رائے نزدیکی اور کوشش کر لو۔ اور جب ہر  
 طرف سے مالوں و مجبور ہو جاؤ تو یہ اعتراف کرتے ہوئے میکے پاس آؤ کہ ہماری  
 رائے کے تنازع غلط تھے۔ ہم آپ کو سید المطاع تسلیم کرتے ہیں۔ آپ اپنی مرضی سے  
 حکومت کریں نہ کہ ہماری مرضی سے حضرت کا جنت تمام کرنا عوام کا حضرت کے لئے  
 استحقاق خلافت تسلیم کرنا ثابت کرتا ہے کہ آپ اخواب کے قابل نہ تھے۔

ہم بلا و جہ خلاصہ کی خلافت سے انکار نہیں کرتے بلکہ خود ان اصحاب نے ان احجاز  
 خلافت کا انکار کر کے حضرت علی کو خلیفہ برخشنہ تسلیم کیا۔ اور اس کا تاریخی ثبوت

۱۳۶

سچ لیقوبی سے اور نقل کر چکے ہیں۔ پس نہ ہی دونوں مزاعمہ  
کے اخذ ہوتی ہیں اور نہ ہی شلاش کی تائید ہے۔

۷۵۔ فرمائیئے لوگوں کے چنے ہوئے خلفاء کی  
حکومت کی راہ پر ۲۔ اگر اطاعت کی ہے تو تمہیں کیوں انکار  
کی ہے تو شہوت درکار ہے۔

جب آپ خلافت شلاش کو علی منہاج النبوة اعتقاد کرتے  
ہو کی کیا مذورات باقی رہ جاتی ہے۔ یا تو اپنے اس عقیدہ کو  
نکتہ کر دیجئے کہ آج تک کسی نبی و رسول کا چنانچہ عوام الناس نے  
بھی کی طرح منصوص مانتے نہیں تو اس خلافت کو علی منہاج  
حضرت راجحی حکومت فرمائیے حضرت علی علیہ السلام نے کسی  
ہرگز نہ کی بلکہ یہ بادشاہ مشکل اوقات میں یعنی باب دریتہ العلم  
ہدایت کے سوالی نظر آئے ہیں۔ حضرت علیؑ کا بیعت درکرنا اور  
اطاعت نہ کرنا فرقہن کی کتابوں سے ثابت ہے۔ چند اثبات للاظہر  
حضرت ابویکر کی حکومت یجیئ۔ جب حضرت عمر اور ان کے ساتھی  
ابو بکر کے پاس بیعت کے لئے لائے تو اپنے بیعت کے  
سے احتجاج فرمایا۔ ”میں تم لوگوں سے زیادہ خلافت کا  
بھی بیعت نہیں کروں گا۔ بلکہ تمہیں میری بیعت کرنا چاہیئے۔ تم نے  
اور ان کے مقابلہ میں دلیل یہ دی کہ تمہیں بھی اس سے قربت ہے۔

بیعت سے خلافت چھیننا چاہتے ہو۔ کیا تم نے انصار کے مقابلہ  
خدا کام خلافت کے ان سے زیادہ حقدار ہو جیں سرناہوں  
پر پس کر دی۔ جس دلیل سے تم نے انصار کے مقابلہ میں اپنا حق ثابت  
کیا تھا اسے مقابلہ میں اپنا حق ثابت کتا ہوں۔ یہم رسول اللہ  
سے زیادہ خصوصیت رکھتے ہیں۔ اگر تم ایمان لائے ہو تو ہم سے  
بے خبر نہیں ہو کر ظلم کے تکب ہو گے۔ الاماۃ والیاسۃ حاصل

"حضرت ابو بکرؓ سے حضرت علیؓ کو بیعت کئے پہنچا۔ مگر حضرت علیؓ نے بیعت نہ کی جس پر حضرت عمرؓ بھی آگئے کرائے۔ حضرت علیؓ نے عمرؓ کو دیکھا تو وہاں کے خطاب کے بیان کیا تم دروازے کو مجھ سے بیعت جلا دو گے۔ کہا ہے۔" (انساب الاتشاف جلد ۱ ص ۵۸۶)

حضرت عمرؓ کی خلافت سے حضرت علیؓ نے قبل انعقاد ہبھی اپنی ناراٹھی طاہر فرمادی اور عمرؓ کو کہا۔ امارت کا دودھ دو وہ لو اس میں تھا راجھی برابر کا حصہ ہے خدا کی قسم تم آج ابو بکرؓ کی خلافت پر اس لئے جان دے رہے ہوتا کہ کل وہ تمہیں امیر نہ جائے۔" (انساب الاتشاف جلد ۱ ص ۵۸۷) اسی طرح ملائی قاری نے تکھاہے کہ "حضرت علیؓ نے شیخین کی تقلید سے انکار کر دیا اور حضرت عثمانؓ اس پر راضی ہو گئے (مشرح فقہاکبر ص ۲۷) حضرت عثمانؓ سے اختلاف طاہر ہے اور امیر المؤمنینؑ کا اقتدار کو مٹھو کر رانا صرف اسی پناپر تھا کہ آپ حضرت ابو بکرؓ اور حضرت عمرؓ کی سیرت کو قبول کرنے میں قبالت محسوس کرتے ہے پس ثابت ہوا کہ حضرت امیر علیہ السلام نے نہیں تلاش کی بیعت کی اور نہیں اطاعت۔ اور اگر صحتی نظر ہے بالفرض محل ممان یا جائے کہ حضرت علیؓ نے بیعت کر دی تھی تو ان پر کیا یا لاشد جبھی بیعت کے لئے کافی ثبوت ہو گا جو غیر مقرر ہے۔

اعتراف ص ۲۵۱: - نیز آپ نے اپنے وعدہ کے خلاف کیوں فرمایا جبکہ آپ نے فرمادیا تھا کہ میں تم سے زیادہ فرمائی بردار ہوں گا۔ جواب ص ۲۵۲: - آپ سے ایسا کوئی وعدہ نہیں فرمایا تھا۔

اعتراف ص ۲۵۳: - بر تقدیر تسلیم مخالفت، مخالفت من کا الوجہ فرمائی یا من بعض الوجوه۔ ہر دو شقوقوں میں سے جو نسی شق اختیار کریں اسے دلائل سے ثابت کریں۔

جواب ص ۲۵۴: - جب پرسی سیرت کی پرسی سے انکار کر دیا تو پھر اُن وہ بعض کے سوال کی جگہ اُنہیں نہیں۔ ملائی قاری کی مشرح فقہ اکبر میں ثبوت ملا حضرت فرمائیں۔

**اعتراض ۲۵۲:** اگر مخالفت من کل الوجوه فرمائی تو آپ نے اپنے  
عہد میں ان کے جمیع شدہ قرآن کو منتظر کیوں فرمایا۔

**جواب ۲۵۲:** قرآن اللہ کا کلام ہے۔ رسول خدا گیر نازل ہوا۔ آپ خود  
قرآن تھے۔ علیغون کا قرآن سے کیا واسطہ؟ اگر شلاش قرآن کو اپنی تصنیف قرار دیتے  
تو اس میں حرج بخونا۔ اس شیطان بھی اللہ کو اللہ کی بنا تباہے پھر اپنے خدا کو کیوں  
مانتے ہیں؟

**اعتراض ۲۵۳:** قرآن کے منبر پر کیوں جلوہ افروز رہے۔  
**جواب ۲۵۳:** منبر توحیٰؑ اور حسین کے باپ کا نام توحیٰؑ تدوں نے  
شیخین کو دھمکا یا تحاکر اڑا تو جمیں کے باپ کے منبر سے یہ اور دوں نے اتر کر تعیین  
حکم کر کے تصینیق کی تھی کہ یہاں شیخ تمہارے باپ کا منبر ہے یہ کبھی تاریخ پر بھی  
نظر فرمائی۔ ماصرت لتصب فی کتاب کی ہی ورق گردانی کی ہے۔ حسین کے باپ کا منبر  
تحمیل پر بیٹھے اور کہا کہ اللہ کے اس احسان پر شکر ہے جس نے حقِ وحی  
کی طرف لوٹایا۔

**اعتراض ۲۵۴:** ان کے جاری کردہ رسوبات کو نہایت خوش  
اسلوبی سے کیوں سراخاً دیا۔

**جواب ۲۵۴:** یہ غلط ہے کہ حضرت علیؓ نے جاری کردہ رسوبات کو خوش  
اسلوبی سے سراخاً دیا۔ بلکہ حضرت نے برسراستہ آتے ہی ان تمام غلط روایت  
کو جملے کا ارادہ کیا۔ یکسر لوپس معاشرہ میں اصلاح کا ہونا محکمن امر نہیں ہے  
بلکہ معاشر قبرائیوں کا اسداد بتدریج کیا جاتا ہے۔ اگر اندر و فی خلقتار اور قلب  
میعاد نہ پیش آتے تو یقیناً حضرت ان تمام رسوبات کا خاتمہ کر دیتے جو خلاف شرع  
شلاش کے ہمہ شش پیدا ہو یکلی تھیں۔ پھر حضرت نے ملانا ناصر مسلمانوں کا سر بایہ دار از  
رحجان بدلا چاہا۔ بیت المال میں حجاڑو دلوائی۔ جاگیریں والیں طلب کی گئیں۔  
طباقی فرقہ مٹا کر سب کا حصہ پر اپنے قرار دیا۔ مستحق و محروم اہل افراد کو ہذا صب  
عطائے کئے۔ سکرینگ کے احکام صادر کئے۔ عکس قضا پر اینا لکھنے کیا۔ قیدیوں

۱۵۰

کی اصلاح کی کسی پرچمی رائے مخوب پئنے کی رسم کا تلحیح کیا۔ آنے والے  
الغرض جہاں جہاں مناسب سمجھا اور موقع پر بیان حسب الرائے فہ  
تذہب کی پوری تفصیل میں نے صرف ایک راستہ میں بیان کیا۔  
اعتراض ۲۵۶۔ سنا گیا ہے کہ آپ لوگوں  
کی خلافت کو اس لئے بھی نا حق کہتے ہیں کہ رائے دے  
میں سب حضرات جمع نہیں تھے فرمائیے یہ استدلال  
کے نزدیک بھی قابل قبول ہے یا نہیں۔

جواب ۲۵۷۔ صحت مُنِّی سنائی باتیں نہ کیا کیں  
رکھا ہے جس کو من کر آپ کا نول میں انگلیاں ٹھونس لیوں گے۔  
ضمناً آپ کے جواب کے لئے قائم کرتے ہیں ورنہ ہمارے لئے رائے  
نہیں ہے بلکہ ہم نفس کے قائل ہیں۔ یہ بات حضرت علیؓ کے  
ہے کیونکہ آپ نے اس پر بھی احتجاج کیا ہے کہ امر امارت خود کو  
ٹھکایا گیا۔

اعتراض ۲۵۸۔ اگر ہے تو اہل سنت کی کسی  
ثابت کج یعنی۔

جواب ۲۵۸۔ ملاحظہ فرمائیجع "الامامة والخلافۃ"  
دینوری اور اس عبارت پر عور فرمائیے جو علیؓ اور رسیدؓ نے ارشاد  
قم سے کوئی تعلق نہیں ہے تم نے رسول اللہؓ کے جنائزے کو جما  
اور امر حکومت کا عامل خود بخود (بخاری) عدم موتوہدگی اور بغیر مشارک  
اور ہمیں امیر سیم ز کیا ہمارا حق واپس نہ کیا۔ عمر رضی اللہ عنہ  
والی (علیہ) کو مت چھوڑ دت۔ (الامامت ایسا است حق  
اس عبارت سے صاف ظاہر ہے کہ اہل ہبہ نے اپنی عدم  
کیا۔ کہ تم لوگوں نے ہماری خیر خوازی میں چند روازے سے اتنا  
اعتراض ۲۵۹۔ اور اگر نہیں ہے تو رسیدؓ

کا جواب دیجئے۔

ولعمی اللہ کانت الادامت کا الفقاد و عامۃ الناس کی موجودگی تتعقد حق تھا خاصہ امامت کے بغیر نہ سوتا تو کھل خلافت کیلئے کوئی راہ خدا کی ذلک سبیل و لکن اہلها بھی نہ تسلی سکتی لیکن موعظہ علیہم لوگ حاضر نہ یحکمون علی من غاب ہنچا ہوشیروالوں پر حکم دیا رہتے ہیں پھر نہ تو موجود تدریس للشاددان یرجع دک رہنے والوں کو بجورع کا حق رہتا ہے اور ان العذاب ان یختصر بھی غائب کو اختیار کا۔ (نیچے البلاعۃ ص ۱۵)

**جواب ۲۵۹:** یہ ارشاد بھی حضرت امیر نے خالقین کے جواب میں ان کے عقائد کی روشنی میں کیا کیونکہ معتبر صیفی نے کہا تھا کہ آپ کی بیعت میں غیر حاضر افراد شامل نہیں ہوتے۔ لہذا حضرت نے سابقہ واقع کی مشاہدیتے ہوئے کہا کہ اکھی عالمکوں کی بیعت تم لوگ اسی طرح کرتے رہے سو کہ موجود افراد کی بیعت کو غائب کی تائید سمجھا گیا یہیں میری باری میں خود اپنے قائم کردہ اصول کی خلافت کیوں کرتے ہو۔ حالانکہ صحیح بھاری اکثریت سے ایرتسلم کیا گیا ہے اور اگر ایسا ہوتا کہ مجھے عوام انسان حکم ٹھنڈب کرنے تو پھر تمہارا اعتراض قابل توجہ تھا۔ اس فرمان میں بھی حضرت نے عمل خالقین سے استدلال کر کے جدت تمام فرمائی ہے ذکر نیا عقیدہ بیان کیا ہے۔

**اعتراض ۲۶۰:** کیا نیچے البلاعۃ ص ۱۵۱ جلد ۲ کی اس عبارت سے حسب ذیل المورثات نہیں ہوتے؟

- ۱۔ حضرات خلفاء ثلاثہ شیعیان علیؑ کے نزدیک بحق امام تھے۔
- ۲۔ حضرت علیؑ انتخاب کرنے والوں کے فیض سے راضی تھے۔
- ۳۔ حضرت علیؑ نے خلفاء اس لئے بیان فرمایا تاکہ خلفاء ثلاثی خلافت میں شک و شبہ نہ رہے۔

**جواب ۲۶۰:** حضرت علیؑ کے ارشاد سے مندرجہ بالا امور میں سے کوئی بھی

ثابت نہیں ہے اس صفت لوگوں کا غلط عقیدہ بیان کیا گیا ہے۔

**اعتراض ۲۶۱:** فرمائیے آپ کے نزدیک خلافت کا مدار قرب

نسب پر ہے یا نہ۔

**جواب ۲۶۱:** اسلام میں تقویٰ معمیا ہے۔ اگر احرام متفق ہوں تو اللہ اُن حودت سخی میں شامل کر لیتا ہے جیسا کہ قرآن مجید سے ثابت ہے خلافت کا مدار در حکم دش پر ہے بلکہ حضرت ابو بکرؓ نے قرائت رسولؐ کی دلیل پر حکومت ہتھیائی۔

**اعتراض ۲۶۲:** اگر قبض نسب پر ہے تو حضرت علیؓ متفقی کے اس قول کا کیا جواب ہے؟

ان حق الناس بخذل الام بلا شہادہ خلافت کا زیادہ حقرار تقویٰ اخواہم علیہ واعلیٰ حمایتم اللہ اور اس امر میں خدا تعالیٰ کے امر کو زیادہ غنیہ ہے۔

**جواب ۲۶۳:** سبیٹک میعاد خلافت حقیقی شجاعت و علم ہی ہے۔ جیسا کہ قرآن مجید سے ثابت ہے۔

**اعتراض ۲۶۴:** اور اگر نسب پر مدار نہیں ہے تو اختلاف نہ رہے۔

**جواب ۲۶۴:** تم نے عرض کر دیا کہ خلافت کا اصل مدار فض پر ہے۔ اب پس نکل علیٰ مخصوص خلیفہ ہیں اور شلات نہ ہی مخصوص ہیں اور نہ ہی مخصوص لہذا اختلاف قائم رہا اور پھر یہ کہ نہ ہی وہ قوی و شجاع تھے کیونکہ جہاد میں ان کے پیروکھترے رہے ہیں اور نہ ہی عالم تھے کہ اکثر حضرت علیؓ سے علمی مسائل دریافت کرتے تھے بلکہ قرآن ہی سے نا بلکہ عورتیں بھی سر عام جاہل ہونے کا طعنہ دے دیا کئی تھیں اور وہ اقرار کرنے میں شرمازد کرتے تھے۔ لیسے بہت اشارے میں مکمل حوالہ جات آپ کو میری کتاب ”فروع دین“ میں ملیں گے۔ ملاحظہ فرم کر اگر یہ بھی دیکھ لیجئے اور گیریاب ہیں بھی جھوڈ لیکے۔

# پیروکھ خلافت کا مدار حقیقت ایمان اور اعمال صالحہ پر ہے اسلئے فیل میں

۱۵۲

## اعتراض کا رخ انہیں کی طرف ہو گا۔

اعتراض ۲۶۲: فرمائیے آپ کے نزدیک حضور علیہ السلام کے جملے صحابہ کرام ایماندار تھے یا بعض

جواب ۲۶۳: حضور کے سارے احباب و مسٹر نہیں تھے۔ بعض کامیلین و مونیلین تھے۔

اعتراض ۲۶۴: اگر بعض ایماندار تھے اور اکثر محروم تو ان کی خصوصیت پر دلائل بیان کیجئے۔

جواب ۲۶۴: رسول کریمؐ کی فصیلہ کن حدیث آپ کی صحاح میں موجود ہے کہ ”علی کو نہیں دوست رکھے کامگیر میں“ پس ہر خلاف اور دشمن علیٰ منافق ہو گا یہی ایک لیکی قاطع دلیل ہے کہ کسی اور دلیل کی ضرورت نہیں ہے۔ پہلے اسے توڑ کر دکھائیے۔

اعتراض ۲۶۵: اور جو اکثر ایمان سے محروم میں ان کے متعلق تشریح کیجئے کہ حضور علیہ السلام کے زمانہ میں بھی ایمان سے محروم تھے یا آپ کے زمانہ میں ایماندار تھے اور آپ کی وفات کے بعد ایمان سے خالی ہو گئے۔

جواب ۲۶۵: حضور کے زمانہ ہی میں بعض لوگ منافق تھے اور ایمان سے محروم تھے بعض ایسے بھی بدرجہ ہوئے کہ وفات رسولؐ کے بعد ایمان سے خالی ہوئے۔

اعتراض ۲۶۶: اگر آپ کا عقیدہ ہے کہ حضور کے زمانہ میں ہی مسلمان نہیں ہوتے تو فیل کی آیت کا جواب دیجئے۔

والذین اهْنَوا وَهَا جرِدا وَ جَاهَدُوا وَ جَوَلُوكِ ایمان لئے اور بھتر فی سبیل اللہ والذین ادھار نہ کی اور خدا کی راہ میں جہاد کئے اور اولیٰ نعمۃ المومنوں حفظاً جن لوگوں نے جگہیں دیں اور اندادیں لئے معمراً مغفرۃ و سرزق کر دیں کیسی بھی یہی وہ لوگ کچھ ایماندار ہیں

۱۵۲

ان کیلئے بخشش اور پسندیدہ روندی ہے۔

**جواب ۲۴۶** :— اس آیت سے خصوصی صاحب کرام مراد ہیں جو مومن تھے اور جنہوں نے اللہ کی راہ میں بحث و جہاد کئے اور ”**أَولَئِكُ هُمُ الْمُؤْمِنُونَ**“ سے خود خدا نے تخصیص کر دی۔ یہ آیت بر صحابی کے لئے ہرگز نہیں ہے۔

**اعتراض ۲۴۷** :— جب صاحب کرام کی ایمانی کیفیت کی شہادت علمی بنات الصدور نے دیدی تو انکار کی کیا وجہ ہے۔

**جواب ۲۴۸** :— اولاً تو خدا نے تمام اصحاب کی شہادت ہی نہیں دی اور اگر بالفرض حال آپ کا زکم باطل مان لیا جائے تو جواب دیجئے جب حضورؐ کی وفات کے فوراً بعد حضرت ابو یکر نے فتنہ زکواۃ کو فتنہ اتماد کہہ کر بیڑا روں بے گناہ مجاہیوں کو متذکرا رہ دیا۔ اور انہیں ہوت کے گھاٹ آتا۔ کیا اس وقت آپ کے صدیق و فاروق کو اللہ تعالیٰ کی بعینہ شہادت بھول گئی تھی۔ سایہ ظلم مسلمانوں پر ہوا؟ دونوں صورتیں آپ کے لئے زہر ہیں کسی ایک کو قبول نہیں ہے اور خود کشی کا ارتکاب فرمائیے۔ باقی ہر جواب یہ ہے کہ جن اصحاب کی ایمانی کیفیت بمعطاب شہادت قرآن تھی بلاشبہ وہ ہونیں چاہیں تھے۔ اور ہمون کی پچان یہ ہے کہ حضورؐ نے فرمایا۔ ”نہیں دشمن رکھنے کا تجھے اے علی یوئی بگرن تافق۔“ (مسلم شریف) چنانچہ مشکواۃ المعاشر میں ہے کہ صحابہ منافقین کو صرف بغرضِ علیؑ سے شناخت کرتے تھے لیں جو بھی علیؑ سے بغرضِ رکھتا تھا وہ ہرگز ہمون نہ تھا۔ اور جب ایمان ہی نہیں تو آیت سے فضیلت کیا ملے گی۔

نوٹ:- کتاب جملہ والاذہان میں آپ اعتراض ۲۴۹ کی بجائے مردہ ۲۴۹ تاریخ ۱۴۸۵ قمری میں اور مردہ ۱۴۸۵ کے بعد مردہ ۲۴۹ میں ہیں لیکن ہمیں میں مجھ ترتیب سے نقل کر رہے ہیں تاکہ تسلیم قائم رہے۔ غالباً کتاب سے سہو کتابت ہوا ہے۔

**اعتراض ۲۴۹** :— کیا مغفتہ اور رزق کیم کا وعدہ خالص ایمانداروں کے لئے نہیں ہوتا۔ اگر جواب اثبات میں ہے تو قرآن سے اخراج کی وجہ کیا ہے۔

**جواب ۲۴۹** :— بالعقل مغفتر کا اور رزق کیم کا وعدہ خالص و متفق میں کہ لئے ہے تم کب اس سے انکار کرتے ہیں۔

**اعتراف ۲۶۰ :** اگر صحابہ کرامؐ بقول شما بعض دنیاوی مفاداتی خاطر ایمان لائے تھے تو فرمائیے اس وقت مکملہ میں حضور علیہ الصلوٰۃ والسلام پر دو مغلوبیت کا تھایا غلبے کا۔

**جواب ۲۶۱ :** ہم پر بقول شما کہہ کر لازام نہ لگائیے۔ یہ بات قرآنؐ حضرت سے ثابت ہے کہ بعض اصحاب دنیاوی مفاداتی خاطر مسلمان بنے جس کا بیان ہم وقتاً موقع کرتے جائیں گے اور حضور علیہ السلام پر مکملہ میں مغلوبیت کا دور تھا۔ لیکن ہونہار بروکر چینچکنے پاؤں سے خوب واقع تھے۔ بلکہ اپ کی تبلیغی مہمیوں سے نگ اکر مشرکین مکملہ تک نہ تھیار ڈال دیئے تھے جسُن اور رخت آپ کے قدوں میں ڈال دیئے تھے بلکہ آپ نے ٹھوک رار دی۔

**اعتراف ۲۶۲ :** اگر دور عالم کا سما تو وطن ماں وطن سے ہجرت کی کیا وجہ تھی طائف کے میدان میں تکلیفیں کیوں جھیلیں؟

**جواب ۲۶۳ :** بظاہر دور غلبے کا زندگا۔

**اعتراف ۲۶۴ :** اور اگر مغلوبیت کا دور رخفا تو پھر دنیاوی مفاد مفقود رہا۔ جب دنیاوی مفادر مفقود رہا تو الاحوال ان کا ایمان رضیل سے خداوندی کی خاطر ہی ہو گا اور فرمائیے انکار کے وجوہ کیا ہیں؟

**جواب ۲۶۵ :** دنیا امیر پر قائم ہے روشن مستقبل نظر آتا ہے ہر تو یہ کام آغاز و عنوان اس کی کامیابی و ناکامیابی کی عکاسی کرتا ہے عرب مجھے ہوئے اور معاملہ ہم لوگ تھے۔ لہذا بعض لوگوں نے بھاپ بیا کر ایک نا ایک دن اسلام کا ستارہ چک اٹھا کا۔ گذشتہ کتب و محققین میں باشارتیں موجود تھیں۔ جچ لوگوں کو حکام بننے کے خوب بھی آہی جاتے تھے۔ پھر صاب کی سختی اور مسلمانوں کا ثبات اور حضورؐ کی مستقل مراجی اور پختگی سے یہ انتہا لگانا مشکل رہتا کہ یہ اٹھی ہوئی آواز دب رہے گی۔ لہذا کسی افراد مختلف امیدیں والبستر کے حلقوں گوش اسلام ہوئے۔ دنیاوی مفادر کی عمومی سی مثال ملاحظہ کر لیجئے۔ صاحب جامع الاصول نے حدیث ترمذی، امام تسانی، طیالسی، محدثین منصور، ابن جریر، ابن منذر، ابن ابی حاتم، ابن حزم وغیرہ

یہ حقیقی اور علامہ حبیل الدین سیوطی نے تکھا بپے کہ ایک نون (حسین حضور) کے بھجے نماز پڑھا کرتی تھیں۔ صحیح شاید اس کی وجہ سے پہلی صفت میں کھڑے ہوئے تاکہ اس پر نظر نہ پڑے لیکن بعض اصحاب پہلی صفت میں قصد "کھڑے ہوئے" اور جب رکوع کرتے تھے تو اپنی لفظ کے اندر سے اس (عورت) پر نظر اللہ تھے جس پر آیت ولقد علمنا الْمُتَّخِرِينَ إِذْ نَازَلَ هُوَيٰ۔ (تفہیر مشور جلد ۲ ص ۹۶)

اس نوادرت سنتا بت ہوا کہ صحابہ میں بعض سماں دنیا پر مست بخت - واضح ہو کہ واقعہ مذکورہ قبل ائمہ بخت کا ہے۔

اعتراف ص ۲۷۳: اگر تسلیم کریا جائے کہ صحابہ کرام روز اول سے العیاۃ باللہ ایمان دار نہیں تھے تو فرمائیے قرآن مجید کی قرآنی آیت میں سابقین اولین مہاجرین والنصار اور ان کے تبعین کے لئے جنت کی ابد الآباد تک رہنے کی بشارت کیوں دی گئی ہے؟

جواب ص ۲۷۳: «وَالسَّابِقُونَ ادْرَمَهُمْ مَهَاجِرِينَ وَالنَّصَارَى مِنْ سَبْقِتِ الْأَوْلَى وَلِلَّهِ عَنْهُمْ رَضِيَ وَصَوَّا عَنْهُ وَاعْلَمُهُمْ خَلَاصَةً لِرَاضِي اور اُنَّ كَمْ جنت تحری ختحها لا انها مخلدین فیهَا أَبْدًا طَرْخَانًا لِلْفُوْزِ الْغَظِيمِ (توبعتا) میں ایں میں گے کہی تو بڑی کامیابی ہے۔

غیر شمشمائیوں کا خیال ہے کہ ر آیت جملہ اصحاب رسول کی فضیلت میں ہے حالانکہ ایسا گز نہیں ہے۔ سیاق کلام پر نظر فرمائیے اور من المهاجرین دا لا نصاراہ پر عجز بھیجیے لیکن مہاجرین والنصار سمجھنے سبقت کی۔ چونکہ النصار میں صفت مہاجرین نہیں ہے لہذا اہل سنتہ بتائیں کہ ان میں سے کس نے بخت کی تاکر "هن" کی تقدیمیت ہو جائے۔ دراصل اس آیت میں کسی فرد کی تعریف نہیں ہے بلکہ مہاجرین والنصار اور ان کے تبعین کے اس فعل کی درج ہے جس میں انہوں نے سبقت

۱۵۶

حاصل کی۔ اب یہ امر تبیخ طلب ہے کہ وہ فعل کیا ہے۔ وہ کون سا کام ہے جس میں مخصوص حضرات سابق پوکر لائق درج ہوئے ہیں۔ واضح ہو کہ حضن ہجت لا نہستائش نہیں ہو سکتی بلکہ اس کے ساتھ اور یا میں بھی مذکوری ہیں۔ مثلًا اگر کوئی مذاقہ مذکور سے مدینہ آیا ہو اور ایمان کامل اور عمل صارع اور جہاد فی سبیل اللہ میں اسی منے کوئی حصہ نہ پایا ہو تو حضن ہجت اس کو کچھ فائدہ نہیں دی سکتی تکمیل ایمان کے لئے جمیع شرعاً کا پورا کرنا لازمی ہے۔ سبقت سے اس جگہ مراد خدا و رسول پر ایمان لانے سے اور جہاد فی سبیل اللہ کرنے سے ہے۔ دیگر آیات قرآن پر نظر کرنے سے باحسن الوجوه مہین تجویز نہ کرتا ہے۔ لیں دونوں صفات میں جس مصعبی کی سبقت پائی ہوت کو پرچھ وہی اس آیت کی تعریف کا سختی ہے۔ اور ان بی بزرگوں کی اتباع کرنے والے محمد رحیم ہوئے۔ اور ظاہر ہے کہ شید کسی بھی صاحب ایمان و صاحب جہاد صحابی سے مخالفت نہیں رکھتے۔ بلکہ جن اصحاب کو وہ واجب الاتباع نہیں جانتے ان پر اتزام ہی نہیں ایمان و فرار کا عائد کرتے ہیں۔ لیں جب قرآن میں "هن" سے تخصیص و تعبیین ثابت ہے اور شید کے مستقی وہیں دیغز فرار اصحاب سے نیک مگان رکھتے ہیں تو پھر اعتراض کیا ہے؟ باقی یہ آیت تمام صحابیوں کے لئے ہرگز نہیں ہے کہ سب کو جنت کی بشارت دی گئی ہے بلکہ بعض کو جن کا ایمان کامل تھا۔ واضح ہو کہ اگر سبقت سے مراد یہاں سبقت الایمان نہیں جلتے بلکہ ہجت کی سبقت کہتے سے مدینہ جانے والوں کی بجائی مہاجرین جبکہ کہ دی شافت ہو گی جو کہ حجف طیار علیہ السلام اور ان کے ساتھیوں نے کی۔

حضرت ابو یحیی و عمر کی ہجت درود سے تمہار پرائی کی حالانکہ علمای اہل سنت نے شیم کیا ہے کہ سبقت سے مراد اصول ایمان ہے۔ جیسا کہ ابن مغازی نے سابقون کی تفسیر میں ایسا ہی لکھا ہے۔ لیں معتبر من کا مقصود دونوں صور توں میں پورا نہیں ہوتا ہے۔ معاشر میں مذاقین کی موجودگی کا انکار دراصل قرآن سے انکار ہے۔ تہذیب یہ بشارت جملہ اصحاب النبی کے لئے ہرگز دی ثابت نہیں ہے۔

**اعتراض عکٹ ۲:** کیا بغیر ہو ہمن کے لئے بہشت کا استحقاق شریعت مطہرہ میں ثابت ہے۔

جواب ۲۶۷ :- جی نہیں۔

اعتراض ۲۶۵ :- اگر وہ مومن کامل نہ تھے تو رضی اللہ عنہم و رضوانہ کا مطلب اکیا ہے۔

جواب ۲۶۶ :- جن کے لئے ایسا بھائیا ہے وہ صرف مومن کامل نہیں بلکہ وہ ایمان لائے اور اعمال صالح بجا لائے جن کے عومن وہ حدود رجحت بنے۔ اللہ ان سے راضی ہوا اور وہ خدا سے راضی ہوئے۔ مگر جو جمادوں میں پڑھے دکھا کر غضبِ خدا کے پلٹتے رہے نہ ہی اللہ ان سے راضی ہوا اور نہ ہی ان سے ایسا وعدہ کیا۔  
اعتراض ۲۶۷ :- کیا فوخرِ عظیم اپنی کامیابی ایمان والوں کے بغیر کسی کے لئے ہو سکتی ہے؟

جواب ۲۶۸ :- جی نہیں۔ بلکہ اتنا توبتا یہ کہ جب سارے صحابی فرزعِ عظم پر نمازِ نجح تر پھر عشرہ مبشرہ بنانے کی مذکورتکیوں پیش آگئے کیا ان دس کے علاوہ باقیوں کی آخرت شکوہ ہے؟  
اعتراض ۲۶۹ :- کیا قرآن مجید میں صحابہ کرام کے ایمان کو تعجبیت کا معیار نہیں بنایا گیا۔

فَإِنْ أَهْنُوكُمْثُلَهَا أَهْنَتْمِلْهُ لِمَسْأَلَتْهُمْ لِمَسْأَلَتْهُمْ  
فَقَدْ أَهْتَرْوْفَانْ لِتَوْلُوفَانْهَا هُمْ هُنْافِقَتْهُمْهَارِي طَرَاحْ إِيمَانَ لَهُ  
نَّى شَقَاقَ - آئیں تو وہ لپس وہ میراث پاگئے  
لپس اگر وہ پھر جایئیں ثواب اشتبہ  
وہ بدختی میں میں نے

جواب ۲۷۰ :- اس کا جواب اعتراض ۲۶۹ کے جواب میں ملاحظہ کریں۔  
اگر کپ اپنا ترجیح درست ثابت کردیں تو یہم اپنا مزید چھپوڑ دیں گے۔ ازراہ مہربانی پر اسے صحابہ کرام اگر وہ منافقین کے الفاظ کی عربی آیت منقولہ میں بتائی۔ ورنہ سورہ لقیٰ میں خدا کی اس آیت کے مصراطِ تعبیر ہے ”وَالَّذِينَ اخْتَلَفُوا فِي الْكِتَابِ لَنَفِى  
شَقَاقَ بَعِيدَ“ تحقیق وہ لوگ جنہوں نے کتاب (اللہ) میں روایت کیا وہ مشتاق

لیے ہیں ہیں۔ ”میز راستے نوازش تباہے شفاق“ کے معنی بد بھتی کھاہ مرقوم ہیں جبکہ ش مکسر ہے۔ اگر شفاق“ ہوتا تو پھر بھی مان لیتے۔ مگر آپ بھتی کیا کریں آپ کے اماموں کی شناخت بھی تو قرآن نے یہی بتائی۔ لہذا آپ ان کی سنت سے کیسے باز رہ سکتے ہیں۔ یہ حال اپنے کئے کا بدلہ تو آپ کو الشہیل ہی دے گا ہم صفتِ عرض کریں گے فراشیوں کے خلاف لکھتے ہوئے یہ مخوذ لکھا کریں کہ یہ باب مدد و نیتہ العلم کے گدگار ہیں۔

اس آیت میں خدا نے خود صحابہ کو دو طبقوں میں تقسیم کیا ہے ایک جماعت کا ایمان مقبولیت کا محسوس ہے اور دوسرے کا تاقص لیں ہم صحابہ کے اول الذکر طبقہ کو صدق دل سے کامل الایمان اور متفقی مانتے ہیں۔ اور دوسرے صحابیوں کے گروہ کو مالیں و مغفرتیں سمجھتے ہیں۔ قرآن مجید میں ہے کہ

لیجعل هایلقی الشیطان فتنة اور شیطان جو (وسوس) ڈالتا ہے تو  
للذین فی تلویبہم هر من والقاسیة اس لئے تاکہ خدا ان لوگوں کی اکڑاکش  
تلوبہم و ان الظالمین لفی شفاق کے جن کے دلوں میں مرض ہے اور  
بعید لہ (البچ) جن کے دل سخت ہیں اور بیشک خالیں پہلے  
درجہ کی دشمنی میں ہیں۔

لیں ہم ایسے طالبین صحابہ کا ایمان مقصوں نہیں سمجھتے۔  
اعترض ۲۷۸ : شفاق کا معنی بتائیے اور یہ بھی بتائیے کہ  
صحابہ کرام کے مخالفین جب شفاق میں ہوتے تو صحابہ کرام کے لئے کون سا  
لقب تجویز کیا جائے گا۔

جواب ۲۷۸ : شفاق کے معنی مختلف کرنا اور دشمنی رکھنا ہیں۔ یہاں اُن  
صحابیوں کے شفاق میں ہیں جن کے بارے میں اللہ نے فرمایا ہے کہ یہ فک جو لوگ  
ان باتوں کو جو خدا نے کتاب میں ناہل کی ہیں چھپاتے ہیں اور اس کے بدلہ میں  
تحوڑی سی قیمت (دمیوی شمع) لے لیتے ہیں۔ یہ لوگ اب انسکاروں سے اپنے پیٹ  
بھرتتے ہیں۔ اور قیامت کے دن خدا ان سے کلام تک نہ کرے گا اور زان کا اتر کر کر پلا  
او، ان ہی کے لئے دردناک عذاب ہے۔ یعنی وہ لوگ یہی جنہوں نے ہدایت کی جائے

۱۹۰

مگر ای مولیٰ اور بخشش کے بدلے عذاب۔ پس وہ لوگ دوزخ کی آگ کو گیندکر برداشت کریں گے اس لئے کہ خدا نے برق کتاب نازل کی اور بے شک جن لوگوں نے کتاب خدا میں روایتی کی وہ بڑے پسے درج کی خلافت میں ہیں پہلی صرف تو ہی تو نہیں ہے تم اپنے منہ (خازینہ) مشرق یا مغرب کی طرف کرو بلکہ میک تو اس شخص کی ہے جو خدا اور دوسرے اختر اور فرشتوں اور کتاب اور آبیاں پر ایمان لائے اور اس کی جبت میں اپنا مال ذوقی اور یقیون اور محنت جوں اور پر پیسوں اور مانگے والوں اور لونڈی غلام (کی آزادی) میں صفت کرے اور خازن کو قائم کرے۔ اور کوہا دریا رہے۔ اور جب کوئی عہد کیا تو اسے وفا کرے اور فقر و فاقہ میں سختی اور کھنڈ اوقات پر سبتوں استقامت کرے یہی لوگ وہ ہیں جو (دعویٰ ایمان میں) سچے نسلے (ان میں) افریقی لوگ ہیں جو متفق ہیں یا (سورۃ البقرہ، ۱۸۲، ۱۸۳)

ظاہر ہے کہ ان کیات کے وہ نین مجاہب و مراد جملہ اصحابِ بی میں۔ اور جماعتِ صحابہ میں ایک جماعتِ الیٰ نماز رسول میں موجود تھی جو خدا کے نازل کردہ احکام کو حیاتی حرثی اور دنیوی حرثی و طمع میں اپنے پیٹ بھرا اس گروہ کا پیشہ تھا۔ نہیں ان کا ترتیب ہوا اور نہی خدا ان پر اضفیٰ کر اللہ وزیرِ قیامت اُن سے بات تک نہ کریں گا یہی وہ صحابہ کی جماعت تھی جنہوں نے ہدایت کی بجائے مکاری خریدی اور بخشش کے برے اُتشِ جہنم کے سزاوار ہوئے اور خدا کے اس معنوں کے گروہ صحابہ کی وجہ بدنیتی یہ بتائی ان لوگوں نے کلامِ زبانی میں روایت کیا یعنی حجریت کتاب کے متنکب ٹھہرے۔ (صلوٰم ہوا کہ صحابہ نے یہ فعل ضرور کیا اور ز آیت بیکار ہو گی) اور بھیر کر بظاہر یہ لوگ نیکو کار ہونے کا بھی دعویٰ کرتے تھے اور خوب خازینہ پر صحت تھے جو اللہ نے خصوصاً مشرق و مغرب کی طفتر مذکرنے کا ذکر کیا ہے اس جماعتِ صحابہ نے لفظ ایمان و اعمال کے ساتھ عہد میں بھی یہی وفا کی کی۔ نہیں یہ سچے مومن تھے اور نہیں متفق نہیں صابر ہے

پس ایسے حصائیں کے حامل تمام اصحابِ ستم خلافت رکھتے ہیں اور ان صحابہ میں کے لئے غیرہ ایت یا فرضہ، مگرہ اور دشمن خدا و رسول کے القابات تجویز کرتے ہیں

۱۹۱

جو کو کلام ربیانی سے ثابت ہیں۔ باقی جو صحابہ کرام رضوان اللہ عنہم نیکو کار مطیع خدا رسول اور وہستان اکل علیہم السلام سمجھ مم اُن پر اپنی جایش قربان کرنے کو تیار ہیں۔ اُن کے مدارج کے منکر کو کافر صحبتہ ہیں۔ اور ہماری کتب اصحاب اخبار کے فضائل و مراتب کے قصیدہ خوانی سے بھر پور ہیں۔

**اعتراض ۲۷۹:- وَإِذَا قِيلَ لَهُمْ أَفْنُوكُهَا أَهْنَ**

**الناس** میں الناس سے مراد کون لوگ ہیں اور الناس پر الف لام نحوی لحاظ سے کوئی نہ ہے۔

**جواب ۲۷۹:- وَهُنَّ الظَّالِمُونَ مَنْ يَقُولُ أَهْنَ بَاللَّهِ وَبِالْيَوْمِ الْآخِرِ**

وَمَا هُمْ بِمُؤْمِنِينَ اور بعض لوگ ایسے بھی ہیں جو کہتے ہیں کہ ہم خدا پر اور قیامت کے دن پر ایمان لائے حالانکروہ ہرگز ایمان نہیں لائے۔ (بقرہ ۲۷) اس میں شبہ کی بخشش ہی نہیں ہے بلکہ صحاب رسول میں کے اُن افراد کے متعلق ہے جو خود کو ایماندار کہلواتے تھے مگر دل سے ایمان نہیں لائے تھے۔ اسی طرح اعتراض میں منقول آیت کا ترجیح ہے کہ جب اُن سے کہا جاتا ہے کہ جس طرح اور لوگ ایمان لائے ہیں تم بھی ولیسا ایمان لاو تو وہ کہتے ہیں کیا ہم بھی کوئی ان جیسے بے وقوف ہیں۔ پس معلوم ہوا کہ صحاب اور عویاد ازان ایمان میں دو طبقے تھے ایک خالص ہومن اور دوسرے غیر خالص میسوار لوگوں سے مراد متفق اصحاب رسول رضوان اللہ عنہم ہیں۔ اور ”الناس“ پر الف لام خصیصی ہے۔ یعنی شخصوں لوگوں کے لئے ہے جو خلوص نہیں سے ایمان لائے ہیں۔ اور قرآن ایسے ہی افراد بارکات کے لئے ہادی ہے کہ ابیان للناس وحدی للمؤمنین الملتین۔

**اعتراض ۲۸۰:- قَالُوا إِنَّكُمْ هُنَّ كَهْنَ آهْنَ آسْفَهَاءُ**

میں منافقین نے معتبر ضمانتہ جملہ کن کے حقوق میں استعمال کیا تھا۔

کیا وہ صحابہ کرام تو نہیں تھے۔ سو پڑھ کر جواب ہر حمت فرمائے۔

**جواب ۲۸۰:- نَامْ نَهَادِيْ ایمانزاروں اور ہذا فق اصحاب نے یہ طنز متفق**

۱۶۲

صحاب رسول صنوان اللہ علیم کے بارے میں کہا تھا کہ انہوں نے اپنے جیسے ان لوگوں کے لئے کہ جن کی بابت اللہ نے کہا "یخدا عنون اللہ والذین امنوا" وہ  
یخدعون الا نفسہم و ما شعرون" یعنی خدا کو اور ان لوگوں کو جو من  
(فالص) میں دھکو کر دیتے ہیں حالانکہ وہ خود اپنے آپ کو دھکو کا دیتے ہیں اور کچھ شور  
نہیں رکھتے۔" اب صاف ظاہر ہے کہ خطاب اولین صحابہ ہی میں کے اُن افراد سے  
ہے جن کے دلوں میں نفاقی تھا۔ پس ثابت ہے تمام صحابہ یہاں مراد نہیں بلکہ صحابیوں  
کی وجہ جماعت ہے جو متبقی تھے۔

**اعتراض ۲۸۰:-** **الآنهم هم السفهاء ولكن لا**  
یعلمون میں کیا ہے وقوف اور جاہل خدا تعالیٰ نے صحابہ کرام کے  
ایمان کے منکروں اور دشمنوں کو تو نہیں فرمایا۔

جواب **۲۸۱:-** یہ بات کہ "خبر اسرار جاؤ بھی لوگ بے ذوق ہیں اور  
علم نہیں رکھتے" خدا نے صحابہ کی اس جماعت کو فرمایا ہے کہ فی تلوبهم مرض لہ  
فزاد حمد اللہ مرتضاً و لهم عذاب الیم ۵ بہما کانو یکذبوبن بقرہ  
یعنی ان کے دلوں میں سرفہرست ہے ہی خدا نے اس سرطان میں اضافہ کیا اور ان کیلئے  
تکالیف وہ عذاب ہے کیونکہ یہ جھوٹ بولنے تھے اور صاف ظاہر ہے کہ یہ گزندہ بظاہر  
میں مجملو انا نخا اور رسول کی محفل و جلس میں بیٹھتا تھا یعنی صحبت پیغمبر ان کو حاصل  
تھی گردنل کے کامے تھے۔ پس اصل و اول نما طب آئی مذکورہ دریں اعتراض صحابیوں  
کا یہی ٹوڑھا جو متفق و کامل اصحاب رضی اللہ عنہم سے ٹھہر کیا کرتا تھا اور ان کا  
مخالف تھا۔

**اعتراض ۲۸۲:-** **(الله ولی الذین امنوا) بخیر جمہ من**  
**الظلمات لی لی اللہ عز وجل**۔ اللہ تعالیٰ سرپرست ہے ایمانداروں کا  
انصراف سے نکال کر ان کو اجلی میں لے جانے ہے میں اولاً بالذات  
جن لوگوں کے متعلق خدا تعالیٰ نے سرپرستی کا اعلان فرمایا ہے اور ان کو

طلبات سے نور کی طفتر لانے کا ذکر فرمایا ہے ان سے مراد صحابہ کرام  
پھیں یا حضرت علیؑ اور حضرت حسین بن علیؑ ۔

**جواب ۲۸۲:** اس سے مراد وہ اصحاب با ونا و عارفین ہیں جو دلت  
ایمان سے الالال ہوئے اور نور محمدؐ کی طفتر رہے۔ یہاں نور سے حدودِ حمد علیؑ، فاطمؓ  
حسن حسین علیہم السلام مراد ہیں کیونکہ خدا نے سب سے پہلے ان کا نور صلیق کیا۔ سب  
وہ مولوں چنپوں نے انھیروں کو چھوڑ کر نور الہیؑ بستی سے روشنی لی اس آیت کے  
مصادق ہیں نہ کروہ صحابی چنپوں نے اس نور کو اپنی چھوٹوں سے بھانٹے میں کوئی کسر  
باقی نہ اٹھا رکھی۔

**اعتراض ۲۸۳:** اگر آیت میں عترت رسول مقبولؐ مرادی گئی ہے  
تو یہ غلط ہے کیونکہ آپ حضرات ان کو معصوم سمجھتے ہیں اور اس میں  
طلبات سے نکالنے اور نور ایمان میں لے آنے کا ذکر ہے جو کہ اول زمانہ  
میں غیر معصومیت پر دلالت کرتا ہے۔

**جواب ۲۸۳:** اگر آیت میں عترت رسول بھی مرادی ہے تو بھی مانع  
معصومیت نہیں ہے کیونکہ نور محمدؐ بہر حال مخلوق نور ہے اور رخخت سے قبل ان کا  
وجود نہ تھا جبکہ اللہ تعالیٰ موجود تھا۔ طلبات کے معنی صرف گمراہی نہیں بلکہ حقیقی مطلب  
تاریکی ہے۔ عترت کے لئے ایمان میں لانے کا سوال ہی نہیں بلکہ خود رسولؐ نے حضرت  
علیؑ کو روزِ ختنہ قرباً کر کر مکمل ایمان پیدا کیا۔ پس جس نے علیؑ کو چھوڑ دیا مکمل ایمان کو چھوڑ  
دیا اور ایمان سے اپنے سارے رشتے منقطع کرنے کے خواہ کوئی صحابی سوتا تھا۔

**اعتراض ۲۸۴:** اور اگر صحابہ کرام مراد ہیں تو یہ رآن کے ایمان  
میں شدید کرایا غلط ہے جبکہ ان کا مذہب کو نور سے تعمیر کیا گیا ہے۔

**جواب ۲۸۴:** جن صحابہ کرام رضوان اللہ علیہم کا مذہب نور انہا اور وہ  
نورِ محمدؐ سے تسلیک تھے ان کے ایمان پر شبیر کرنا بے ایمان کی دلیل ہے لیکن جو اصحاب  
اس نور کے نکر تھے ان کو ہم من بھائنا فاقہ کی علامت ہے کیونکہ اصحاب ایسے  
تھے کہ نہ میں رام رام بنی میں بھڑی اور خدا نے ان صحابیوں کی کیفیت بابیں الشاذ

۱۴۲

بیان کی ہے کہ اور جب ان لوگوں سے ملتے ہیں جو (حقیقی) موسمن ہیں تو مجھتے ہیں  
یہم تو ایکان لائے ہوئے ہیں اور جب اپنے شیطاناں کے ساتھ تخلیہ کرتے ہیں تو  
مجھتے ہیں یہم تمہارے ساتھی ہیں۔ جم تو (اصل مومنوں) کو بناتے ہیں خدا ان کو  
بناتا ہے اور ان کو موصیل دیتا ہے کہ وہ اپنی سرکشی میں غلطان و سیچان رہیں پس  
یہم ان ہی جیسے صحابوں کے ایکان پر مشتمل ہوتے ہیں جو صحیح ہے اور قرآن کتابت ہے۔

**اعتراض ۲۸۵:- فاعف عنہم واستغفر لهم وشاورهم في لاہر۔** لپن آپ ان سے درگذر فرمائیئے اور ان  
کے لئے عجیشش طلب فرمائیئے اور ان سے مشورہ طلب فرمائیئے۔  
یہ فرمائیے حضور علیہ السلام کو کون لوگوں سے مشورہ لیتے کا حکم دیا  
گیا ہے صحابہ کرام سے یا عترت رسول مقبول سے اگر عترت رسول مقبول  
سے ہے تو استغفر لهم کا کیا جوڑ ہے۔  
**جواب ۲۸۵:-** اس آیت کا جواب یہ ہے اعتراض ۲۱۳ کے جواب میں تکمیل  
دیا ہے۔ دوبارہ ملاحظہ کر لیں۔

**اعتراض ۲۸۶:-** اگر صحابہ کرام مراد ہیں تو بسبیل عدم ایمان ان  
کے لئے اعلانِ معافی حکم مخفیت اور رعنیٰ مشاورت کیوں؟  
**جواب ۲۸۶:-** صحابہ میں سے مخصوص لوگ مراد ہیں نہ کسар سے کہ مارے  
اس کا جواب ہم اعتراض ۲۸۵ اور ۲۸۶ میں دیے چکے ہیں۔ دوبارہ ملاحظہ فرمای  
لیجئے۔ باقی صحابہ میں سے ایسے بھی صحابی تھے جن کے بارے میں خدا اپنے رسول کو خرچا  
کئے ہوئے تھا۔ لیکن نہیں حصہ ایکان کو علاویہ جاتا تھے اور نہیں خدا موسمن اصحاب  
بھی ان سے ناواقف تھے زیادہ محبت علیٰ کی کسوٹی استعمال کر کے شافت  
کر لیتے تھے۔ میر صحابی بقول مفہوم قرآن مجید ایسے تھے۔ یہ لوگ (موحد صحابیوں  
میں سے) ہندست تو مجھہ دیتے ہیں کہ آپ کی طاعت کرتے ہیں لیکن جب تمہارے  
اس سے چلے جلتے ہیں (محبت و مجلس برخاست ہوتی ہے) تو بعض لوگ (صحابی)

تھا ری باتوں کے خلاف راتوں میں مشورہ کرتے ہیں۔ اللہ ان کے نامہ اعمال میں لکھ لیتا ہے تم اس کا کوئی خال دکر اور خلا بر توکل رکھو خدا ہمی تھا را وکیل ہے۔ (سورہ نبأ ع پ) اس نصیلت کے صحابیوں کے لئے نہیں اعلانِ معافی جو اپنے بھائیوں مخفیت اور ہمی ترجیب مخاورت۔ البتہ جو صدای کرام میں خالص سخن اور محمد و آل محمد علیہم السلام کے مطیع و مودوت گزار تھے ان کے مراتب ان باتوں سے بھی بلند تھے اور صدای کرام کے فضائل سے ہماری کتابیں بھری پڑی ہیں اور ان سے عقیدت رکھنا، ما ناصر و رایا کان ہے۔

**اعتراف صنف ۲۸۵:** حضرت رکن نماز میں جو لوگ قتل و قتال اور میدانِ جہاد میں رحلت کر جاتے تھے ان کو کس لقب سے ملقب کیا جائے موقن سے یا شہید سے بھی۔

**جواب ۲۸۶:** اگر مستول صاحب ایمان ہے اور جہاد فی سبیل اللہ میں قتل ہوا ہے تو اسے شہید کہا جانا تھا۔ یعنکہ اعمال کا اختصار نہیں پڑتا ہے۔ اگر کوئی مسلمان جہادِ محض لورٹ مار اور غنیمت یا لونڈی باندی کی غرض سے کردا ہے اور قتل ہوا تو اتو شہید نہیں۔

**اعتراف صنف ۲۸۷:** اگر موافق ہے یاد کیا جاتے تو آیت کا کیا جواب ہے لا تحسِّنُ الَّذِينَ قُتُلُواً جو لوگ اللہ تعالیٰ کے راستے میں فی سبیلِ اللہِ آمُوا قاتُلُواً قتل کئے گئے ان کو مردِ مگان مت بل أَحْيَاهُ عِنْدَ رَبِّهِمْ يَرْبُونَ کرنا بلکہ خدا تعالیٰ کے ہاں زندہ ہیں فرِحین بھا ات تھمِ اللہ ام رزق دیئے جاتے ہیں اللہ تعالیٰ اپنے من فضلِ ط

**جواب ۲۸۸:** یہ شک جو راہِ خدا میں جہاد کرتے ہوئے حالت ایمان میں قتل ہو وہ شہید ہے۔

**اعتراف صنف ۲۸۹:** کیا ہے ایمان لوگوں کے لئے بھی خدا تعالیٰ کی

طفش سے رزق ملے گا۔ کیا خوف و حزن کا اٹھاینا اور نعمتوں سے  
مالا مال کر دینا اور فضلِ عالم کا عطا ہونا ان کے ایمان کامل پر دلالت  
نہیں کرتا ہے؟

**جواب نمبر ۲۸۹:**— بے ایمان کو خدا کی طفش سے رزق تو ملتا ہے کہ وہ

ذات رب العالمین ہے۔ البتہ وہ قاصد رزق جو شہید اکرام کے لئے مخصوص ہے  
اس سببے ایمان سونگھے بھی نہ سکیں گے۔ ایسے شہید صنوان اللہ علیہم حن کو منذر کہ  
بالانعامات حاصل ہوئیں بلاشبہ مونین کا ملین تھے۔ ہم ہر سال کے مادھی ان کے لئے  
محنت کے ملکدار ہیں۔ مگر وہ صحابی جو صحبت رسول گیں تو وہ ہے مگر اس پاک صحبت کا  
فیض واثر نہ پایا۔ ان برکات کے مستحق نہ تھے۔ بلکہ میں تو انہیں سماں بھی کہتا بھی درست  
نہیں سمجھتا۔ ان نام نہاد اصحاب کے پس پر جہاد میں جانش کرتے تھے۔ البتہ غنیمت کی  
طفش بڑی تیزی سے بجا گا کرتے تھے۔ مہبلان سے فرار ان کی عادت بلکہ فقط تھی۔  
بیعتِ صنوان سے پہلے کا قصہ تو چھوڑ دیتے ہیں میں اصحاب کے بزرگوار جہاد کی  
صورتی تصاویر قرآن مجید میں دکھائی گئی ہیں۔ کربنی پہنارتے تھے (یا النصار اللہ  
یا النصار رسول اللہ افَا عَبَدْتُ اللَّهَ وَآذَا [النَّبِيِّ] ) مگر صحابی حضرات کی  
دورایی کریں کیا بھدگے! صاحبِ روضۃ الصفا جہاد سے بھاگنے والے صحابہ کی  
حالت بایں عبارت رقم گرتے ہیں۔ ”ہر چند حضبت اشارت بصیر و ثبات میغزموں  
مگر از غایت دیشت کہ جہانان استیلا ریافت بود ہیچکس روئے بازاں پس نہ میرد“  
پس ایسے بھگوڑے صحابی تفضل خدا سے محروم ہیں۔

**اعتراض نمبر ۲۹۰:**— کوئی اعتراض نہیں ہے۔

**جواب نمبر ۲۹۰:**— اب اعتراضات کی حکم تعداد ایک ہزار کی بجائے ۹۹۲ رہ گئی ہے۔

**اعتراض نمبر ۲۹۱:**— اگر وہ ایمان دار نہیں تھے تو آیت مقتدر کے  
آخر میں خدا تعالیٰ نے کن لوگوں کے حق میں فرمایا ہے کہ اللہ تعالیٰ

ایمان داروں کے اجر کو ضائع نہیں کرتے۔

جواب ع ۲۹۱ :— آپ نے سورہ آل عمران کی آیت ۱۷۹ اور نہ ۱۸۰ کا مکمل

نقل کیا ہے۔ اس میں اجر کو ضائع کرنے کا بیان نہیں ہے۔ اور نہ بی آیت نہ

کے آخر میں یہ بلت ٹھی ہے۔ البته آیت ۱۸۰ میں خدا نے مومنین سے وعدہ کیا ہے کہ ان کا اجر ضائع نہ کیا جائے گا جبکہ عجیب کو مومنین صحابہ کرام سے کوئی بحث نہیں بکرے ہم غیر مومن اصحاب سے علائیہ کفر و توبت بحث نہیں ہے۔ جن لوگوں کے حق میں اللہ نے اجر کی حفالت کا وعدہ فرمایا ہے ان کی شان بھی خدا نے الگی آیت میں بیان کر دی ہے کہ ”جن لوگوں نے زخم کھانے کے بعد بھی خدا اور رسول ﷺ کا کہنا مانا اور جن لوگوں نے نیکی کی اور ملتی رہے ان کے لئے اجر عظمی ہے“ (ذکر سب کے لئے آل عمران ع ۱۷۹)۔ واضح ہو کر ر آیات جنگ اُحد سے متعلق ہیں اور اس میں ثلاٹ کا فرار صحاح ستر سے ثابت ہے میکل تفصیل میری کتابت فروع دین میں دیکھو ہیں۔ کوئی حالت خوف میں ایسا بجا کا کہ خود اعتراض کیا کہ میں بکری کی طرح کوہتا پھر کتنا چھڑتا تھا۔ (صحیح بخاری) اور بڑے شیخ جی تو منادی کرنے لگے تھے کہ ”قد قتل محمدؐ فار جعلی دیانکھ“ یعنی اے قوم (معاذ اللہ) محمدؐ تو قتل ہو گئے میں تم لوگ اپنے (پرانے) دین پر پڑتے جاؤ۔ اب بتائیے جن لوگوں کے ایمان و جہاد کی یہ کیفیت ہو خدا ان کے ثواب کی ضمانت کیسے دے سکتا ہے پہلے ان لوگوں کا جہاد فی سبیل اللہ ثابت کرو پھر ان کے ایمان کی بحث کرو۔ یہ تو بھی جوڑی بات ہی نہیں کرتے دوسرے چیزیں پوری ذرداری سے ہر خاص و عام کو دستیے میں کراگٹلاٹ مجہاد تھے تو جنگ اُحد میں ان تینوں کے صفت تین مقتول کی تاریخی حوالہ صحیح سے من مکمل نام و تعارف سے اگاہ کریں چلے گے یہ بہت مشکل نہیں ہے۔ صفت اس تباہی بحث کے ان کو غزوہ اُحد میں لکنے زخم کے کیونکہ آیت میں علامتی بھی شکور ہے لہذا بات تدوین و قرآن میں بحث نہیں۔ اگر آپ ان تینوں کے زخموں کی تعداد کسی صحیح تاریخی حوالہ سے تادریں کے قریم

ان کامون کامل ہونا سیم کریں گے مگر شرعاً صرف اتنی ہے کہ زخم لکانے والے حریف کا نام پستہ ضرور کھدیج یعنی۔

اللئے آیت میں خدا اُن مومنین صاحبِ کرام فہم کی دوسری علامت بتاتا ہے کہ "یہ وہ ہیں جب لوگوں نے چنان شروع کیا کہ (دوشمن) لوگوں نے تمہارے واسطے (بڑا شکر)

جمع کیا ہے۔ پس ان سے ڈرتے رہو (تو بجائے خوف کے) ان کا ایمان اور زیادہ ہو گیا اور یہ نئے خدا ہمارے واسطے کافی ہے تا (آل عمران ۲۹۱) پس یہ صفات و حفاظت احرار و ثواب فدائے ایسے بحدپول اور موسیخول کے لئے دی ہے کہ آپ کے فرمومہ صاحبوں کے لئے کہ روز خندق عمر و ابن عبد و دکی بہادری کے قصہ سنا کر خود بھی تصریح کا پتے تھے اور مسلمانوں کو بھی خوفزدہ کرنے کی کوشش کرتے تھے۔ تفصیل ملاحظہ کریں میری کتاب "فروع دین" میں۔

اعتراض ۲۹۲: اگر شہداء سے تعمیر کیا جائے تو لا حالہ آپ کو تسلیم کرنا پڑے لਾکہ قبل از شہادت ان کا ایمان کامل تھا کہ شہادت کے لقب سے ملقب کے جا سکیں۔

جواب ۲۹۲: ہم جب شہید تسلیم کریں گے تو یعنیاً ان کا صاحب ایمان ہونا بھی یا شدگے۔ اور ایمان کے لئے کوئی وقت مقرر نہیں ہے۔ زندگی کے آخری لمحہ میں نعمتِ ایمان مل بھی سکتی ہے اور ضائع بھی ہو سکتی ہے۔ بیشتر احادیث ایسی کتب میں ملی ہیں کہ بعض لوگوں کو ایمان لاتے کے ساتھ ہی مرتبہ شہادت نصیب ہو گیا اور بعض جہاد کرتے تھک گئے مگر ان کا خاتمه حالت ایمان میں رہوا۔

اعتراف ۲۹۳: جب تک شہداء کی ارواح اور اجسام سے خدا تعالیٰ کی محبت تسلیم نہ کی جاتے کیا تصور شہادت خلاف واقع نہیں ہتا؟

جواب ۲۹۳: بھی رہتا ہے۔

اعتراف ۲۹۴: یا ایسا اے میسیئنی تجھے اللہ کافی

(النبي حسبي اللہ وہ ہے اور وہ لوگ جو کر ایماندار  
لَبْعَدِی مِنَ الْمُؤْمِنِینَ۔ ہیں تیرے تابعدار ہیں۔

(پارہ ۱۰)

فرماتے ہیے حضرت علیہ السلام کو جن ایمانداروں کی معیت و رفاقت پر  
اطیان دلایا گیا ہے ان کے اسماء گرامی بیان فرمائیے۔

جواب ۱۹۸۔۔۔ پہلی بات یہ ہے کہ آپ نے آیت کا ترجیح غلط کیا ہے اور  
معنوی تحریف کا ارتکاب کیا ہے۔ اس کی کاترجمہ یوں ہے کہ "اے نبی کافی ہے تمہارے  
لئے اللہ اور مومنین میں سے وہ جو تمہارے تابع فرمان ہیں۔" یعنی خدا جماعت مومنین  
میں سے ان مومنین کو اپنے رسول کی معیت و رفاقت کا شرف بخش رہا ہے جو طیعت و  
تابعدار ہیں اور یہ اتباع کیا ہے اگلی بی آیت میں ہے کہ اے نبی مومنین کو جہاد کے  
لئے آمادہ کرو۔ پس جن میں جہاد کی آمادگی ہماری ہوگی وہی ایماندار گروہ وہ شریف  
جماعت ہوگی جن کو خدا نے اپنے رسول کی معیت و رفاقت کا اعزاز بخشنا ہے۔ اور  
اس سے فریقین متفق ہیں کہ حضرت علی علیہ السلام کی خدمات میدلیں جہاد میں  
بے نظر ہیں اور آج بھی میدلیں میں نعروہ علیؐ سے استبدال ہوتی ہے اور طک پاکستان  
میں بہادری کا سب سے بڑا اعزاز فشان حیدر ہے۔ پس اس عجایب پر سالار کے  
وفاق اور عجایب میں ہی آیت کے مصادق ہیں۔ اپنے فہرست اسماء طلب فرمائی ہم ایک  
رشناختی علمات بنادیتے ہیں اس پر سب حضرات کے ناموں کو پرکھ کر فہرست  
مرتب کر لیجئے۔ کمزماز رسولؐ میں حضرت علی علیہ السلام پر سالار افواج اسلام ستر  
پس جو جو صحابی آٹکی اتباع کے مطابق رسولؐ کے مقررہ پر سالار کا اطاعت گزار  
اویحیں فرمائیں تو تھا اسے نبی کی رفاقت حاصل تھی۔ اور جو جو صحابی رسولؐ کے  
 منتخب کردہ سردار کا مخالف، باعثی اموری اور دمکت تھا وہ رسولؐ کا مخالف،  
نبی کا باعثی پیغمبر کا موزی اور سرورِ کائنات کا دمکن تھا۔ ویسے مختارے مومنین  
صحابہ کرام رضوان اللہ علیہم کے اسماء گرامی ہم لکھے دیتے ہیں۔ ان حضرت علی علیہ السلام

(۱) حضرت عیا بن فہر (۲) حضرت عبد اللہ بن عباس (۳) حضرت مولال جبی خاں (۴) حضرت ابوذر (۵) حضرت ابو طالب (۶) حضرت امیر حمزہ (۷) حضرت حضر طیار (۸) حضرت مقداد (۹) حضرت حذیفہ یعنی (۱۰) حضرت سلمان فارسی (۱۱) حضرت عمار یا شر (۱۲) حضرت عبدیہ (۱۳) حضرت مالک بن نورہ (۱۴) حضرت شاہقت اب بن قیس - (۱۵) حضرت حجر بن عدی (۱۶) حضرت عثمان بن مظعون (۱۷) حضرت سعید بن صوان (۱۸) حضرت جابر اب بن عبد اللہ (۱۹) حضرت الرودجاز (۲۰) حضرت مهسب وغیرہم رضوان اللہ علیہم۔

باقی جوین دانے اپنے ڈھونڈتے ہیں وہ اس تبعیع میں ہیں ہیں جو معیت و رفاقت رسول کی ہے۔

**اعتراف ۲۹۵:-** ان مومنین سے مراد صحابہ کرام ہیں یا صرف سیدنا علی اور ان کے تین ساتھی؟ اگر صحابہ کرام مراد ہیں تو مطلوب حاصل ہوا اور اگر صفات سیدنا علی اور ان کے تین یا دوسرا تھی ہیں تو ان بیکن ہنکہ عشرہن اگر تم میں سے بیس صہبہ کیوں لے صابر و ن لیغبیو ماتین و ان ہوں تو غالب آئیں گے دو سو پر بیکن من کم مائٹہ لیغبیو الغا اور اگر ہوں تم میں سے ایک سو تو غالب من الذین کفرو۔ آئیں گے ہمارا کافروں پر کام کیا جواب ہے جبکہ خالص ایکانداروں کی تعداد نہ میں تک تھی اور نہ مسوٹک۔

**جواب ۲۹۵:-** ان مومنین سے مراد است وہ اصحاب رسول رضوان اللہ علیہم ہیں جو تابع اور رسول کریم تھے اور حضرت علی کو محجوب رکھتے تھے کیونکہ ارشاد رسول گے ہے کہ علی کی محبت عبادت ہے۔ اور جرس نے علی سے عادات رکھی اس نے محمد سے عادات رکھی۔ حضرت علی کا کوئی بھی دشمن ہوئے صحابی ہرگز نہیں ہو سکتا

ہے۔ جماعت اصحاب رسولؐ میں بھتے صحابی اہل بیت رسولؐ سے عقیدت و محبت رکھتے تھے اور ان کے حقوق کے قدر شناس تھے جس فہری خالص ایکان ذار تھے ان کی تعداد بہر حال ہزاروں میں تھی اور کل اصحاب سوالاً کھو سے بھی زیادہ تھے۔ آئیں میں صرف مستقبل استعمال ہوا ہے اور صبر شرط ہے۔

**اعتراض ع ۲۹۳:** نینر اسی طرح آن یعنی **منکر الف لغبوا** **الغین باذن اللہما** (پ.ا) اگر تم میں سے ہوں ایک ہزار تو خدا کی اجازت سے دو ہزار پر غالب آئیں گے۔ میں جس سو یا ہزار کا ذکر کیا گیا ہے وہ بے اصل بے معنی خلاف واقع ہے یا واقع کے مطابق ہے ۹ جواب ع ۲۹۴: مذہبین صابرین کے متعلق یہ زبانہ اُسدہ کے لئے خیکوئی ہے۔ تعداد مجازی معنوں میں ہے نہ کل حقیقی میں۔ دراصل تلت کی کثرت پر وقیت مراد ہے نہ کافی لا واقع ہزار اور دو ہزار کی تعداد مدلول ہے۔ اگر لغوی و حقیقی معنی پر اصرار کیا جائے کاتلوں کی بھی بھی ہزار اور دو ہزار کی تعداد تاریخ سے ثابت نہ ہو سکے گی۔ اور پھر یہ کہ یہ بحث بھی ہمارے حق میں جائے گی کہ تقریباً لا کھ سوالا کھ اصحاب میں سے صفر ایک ہزار ایسے تھے جنہیں صحیح مومن و صابر کہا جائے گا حالانکہ یہ اعداد مجاز ا استعمال ہوئے ہیں۔ ”صابر و دن“ کے مقصود اصحاب غیر رسولؐ پر ہماری جاییں قربان ہیں بے شک اُن حیاتیں تیر کی کو حاصل نہ ہوا۔ لیکن ان گیات سے وہ بے صبر کے صحابی سرگز مراد نہیں ہو سکے جو حکومت کے ٹھوارے کے معاملہ میں دفن رسولؐ کی گھری تک صبر نہ کر سکے اور جس طرح جگلوں میں دم دیا کر بھلاکتے رہے اور رسولؐ کی زندگی میں حضور کو گٹھ مشہور کرتے رہے حضورؐ کی آنکھ مدد ہوتے ہی سیفہ بنی معدہ کی طفراں طرح دوڑے جیسے مسلمان بڑی کی طرف بھلاکتے ہیں۔ کیا صابر ایسے ہوتے ہیں ۹

**اعتراض ع ۲۹۵:** اگر خلاف واقع ہے تو کلام صادق نہیں اور

۱۴۷

اگر مطابق واقع ہے تو تمہارا دعویٰ باطل ہٹھرا۔ بہر حال جواب چاہیے  
**جواب ۲۹۶** :— خدا کا کلام خلاف واقع نہیں ہو سکتا۔ اور واقع ہونا  
 ہمارے موقعت کی تائید کرنے کا کرسوا لا کچھ صحابیوں میں ۱% سے بھی کم (قول شما)  
 یعنی صرف ایک ہزار صابرین تھے یہی ہم کہتے ہیں کہ سارے صحابی ہموں کامل نتھے  
 بلکہ بعض دشمنی طبیعی کی خاطر اسلام لاتے۔ اور آپ کے رسم کے مطابق اگر کلام کو  
 واقع کے مطابق چھا جائے تو دو قضا وحاظت آتے ہیں۔ اگر درحقیقت صحابہ کی تعداد  
 ایک ہزار تھی جو دشمن پر غالب تھی تو آپ "باتی اصحاب کا ان کا کردیجھے اور"

چھری بھی تلیے کر دن نفر سو پر غالب میں اور سو آدمی ایک ہزار پر لیکن کیا وجہ ہے اگے  
 نسبت تبدیل ہو جاتی ہے کہ ایک ہزار کی مقتصاد سب دو ہزار ہو جاتی ہے جبکہ ۱:۱۰ اور  
 ۱:۲۰ کا فرق واضح تضاد ثابت کرتا ہے کیا میں یا تو جائزی معنی تسلیم کر لیں وہ نسبت  
 تناوب کا یہ فرق مٹا دیجئے نہیں تو نقش کلام کے تالیں ہو جائیں۔ ظاہر ہے کہ قابل قبول  
 صورت یہی ہو گی کہ قلت وکثرت کے معنی قبول کئے جائیں جو جائزی ہیں۔

**اعتراف ۲۹۷** :— اَنَّ الَّذِينَ اَهْمَلُوا هاجروا وَ جاهدوا  
 بِاَمْوَالِهِمْ وَ اَفْسَدُهُمْ فِي سَبِيلِ اللَّهِ— بلاشبہ جو لوگ  
 ایمان لائے اور حجت کی اور اپنے اموال اور جانوں کے ساتھ ہجت  
 کی اللہ کے راستے میں۔ کام مصدق بیان فرمائیے اور ان کے اصحاب، گرامی  
 سے مطلع فرمائیے جو لوگ ان مذکورہ صفات سے موصوف ہوئے۔

**جواب ۲۹۸** :— تربیت غالب ہے۔ ہر وہ صحابی جو ہموں کامل صفا اور حسین نے  
 اللہ کے نئے ہجت کی اپنے ماں و جان سے خدا کی راہ میں جہاد کیا تھا اس آیت کا  
 مصدق ہے مثلاً حضرت علی، حضرت امیر حزرة، حضرت حبیر طیار، حضرت بلاں،  
 حضرت عباد، حضرت مسلمان وغیرہم۔ باقی آپ والے یا ربوگ ہبہا جو ضرور تھے مگر کوئی  
 صفت ان میں نہ تھی جو مذکورہ صفات کے موصوف ہو سکیں۔

اعتراف ۲۹۹ : - الَّذِينَ  
لَمْ نُوْهَا جِرَأْ وَأَوْجَاهَدُوا فِي  
سَبِيلِ اللَّهِ بِاِمْوَالِهِمْ وَالْفَسَحَمِ  
أَعْظَمُ دَرْجَةً عِنْدَ اللَّهِ أَوْلَئِكُوْ  
هُمُ الْفَائِزُونَ يَبْشِرُهُمْ رَبُّهُمْ  
بِرَحْمَةِ هُنَّهُ وَرَاضُوا نَّوْنَجْتَ  
لَهُمْ فِيهَا لَغْيَمٌ مَقْيَمٌ  
خَلَدِينَ فِيهَا لَبَدًا إِنَّ اللَّهَ  
عِنْدَكُوْ أَجْرٌ عَظِيمٌ -

پہلیشہ رہیں گے بلاشبہ اللہ تعالیٰ  
کے پاس اجر عظیم ہے۔

فرمایئے حضرت صلی اللہ علیہ وسلم کے صحابہ کرام جمیع مہاجرین کے حق میں  
اس آیت کو تعلیم کرتے ہیں یا انہیں ہے  
جواب ۲۹۹ : - جی نہیں ہم اس آیت کو رسولؐ کے سب مہاجر صحابوں  
کے حق میں تعلیم نہیں کرتے۔

اعتراف ۳۰۰ : - أَرْتَلِيمْ نَهْنِيْسْ كَرْتَهْ تُوْجَوْهِ إِنْكَارِ بِيَانِ كَيْجِيْهِ .  
جواب ۳۰۰ : - آیت ہو صورہ کے جمیع مہاجرین صحابوں کے حق میں نہ  
ہونے کی اول وجہ قرآنی شرائط ہیں جو مندرجہ ذیل ہیں : -  
لی مہاجر ریانڈا ہو۔ (ب) سبسترنی سبیل اللہ ہو۔ (ج) مہاجر جا پہنچی ہو۔  
روح مہاجر نے مالی جہاد اور رحمانی جہاد کیا ہو۔ پس جو جو صحابی ان صفات سے منصف  
ہے اُسے آیت کا مصلاق سمجھا جائے گا۔

سب مہاجر ہرگز ان درجات کے مستحق نہیں ہیں۔ قرآن میں ہے، -  
”وَلَا تَكُونُنَا كَالَّذِينَ خَرَجُوا  
مِنْ دِيَارِهِمْ بِطَرَآ وَرَثَّا عَـ  
اور ان لوگوں کی طرح نہ ہو جاؤ جو  
لوگوں کو دکھاوے کی خاطر اپنے دیار

النَّاسُ وَيَصْدُونَ عَنِ سَبِيلٍ سے خارج ہوئے اور لوگوں کو خدا  
اللَّهُوَدَاللَّهُ بِمَا يَعْلَمُونَ کی راہ سے روکتے ہیں اور جو کچھ بھی  
حَمِيطٌ هُوَ (الافق) وہ لوگ کرتے ہیں خدا اس پر لاعظ  
کئے ہوئے ہے۔

پس جو نکھلے چڑوگ ایسے بھی ہمہ اجر تھے جو سبیل خدا سے روکتے تھے لہذا  
ہم ان ہمہ اجرین کو مراعات آیت سے خارج کھجتے ہیں۔

اعتراض ۳۰۱: اگر تسلیم ہیں تو ہمارا دعویٰ ثابت ہوتا ہے۔  
جواب دیجئے۔

جواب ۳۰۱: اب کادعویٰ آج تک ثابت نہیں ہوا سکا  
شاید ابی عناد کے باعث اپنے عدل سے انکار کیا ہے۔

اعتراض ۳۰۲: اگر صحابہ کرام کو العیاذ باللہ خالی از ایمان  
تصور کیا جائے تو کیا ان کو ہمہ اجرین کے لقب سے نوازا جا سکتا ہے؟  
جواب ۳۰۲: کوئی حرج نہیں۔ فضیلت ہجت برائے خدا درسل کی ہے  
نقل مکان کرنے کے ہر کوئی ہمہ اجر حکم دیا سکتا ہے۔ پاکستان میں بھی مقامی و ہمہ اجرین کے  
لبقے ہیں۔ لہذا اعفیں ہجت علامت ایمان نہیں ہے۔

اعتراض ۳۰۳: جب یقول شاوف حضرات خالی از ایمان تھے  
(العیاذ باللہ) تو تبیشر رحمت، خیر رضا مندی، دخول جنت، غلواد  
فی الجنت، اوس پر تایید کی بشارت اور اجر عظیم کا تذکرہ کیوں۔

جواب ۳۰۳: جب ہم ان حضرات کا ایمان ہی مشتبہ جلتے ہیں تو چہ مندرجہ  
بالا چھامور بے ایمانوں کے لئے کیسے مان لیں جیکہ یہ ورنہ اعتراض بھی یہ ایمان کے  
دلائل ہیں سپئے ان کے ایمان کا فیصلہ فرمائیں پھر ایمانی اعزازات کی بحث فریڈم۔

۱۶۵

اعتراف ۳۰۲ : سورہ آل عمران میں ہے :  
 فالذین هاجروا و لپس جن لوگوں نے ہجرت کی اور اپنے  
 آخر جو امن دیا رہم و مھروں سے نکالے گئے اور میرے راستے  
 میں تکلیفیں دیتے گئے اور جہاد کیا اور  
 شہید کئے گئے بلاشبہ ان سے ان کے  
 گناہوں کا کفار و کروں کا اور ان کو  
 ایسی بیشتوں میں داخل کروں گا جن کے  
 پیچے نہ ہوں چلتی ہیں اللہ تعالیٰ الکیف  
 سے ثواب اور اللہ تعالیٰ کے پاس  
 الشواب ط بہترین ثواب ہے۔

درمایے اس آیت پر آپ حضرات کا ایمان ہے یا نہ یہ

جواب ۳۰۳ : ہمارا خدا کے سارے کلام پر ایمان ہے اور یہ آیت اسی کلام  
 فداوندی میں سے ہے۔ لہذا یہ اس آیت پر ایمان رکھتے ہیں۔

اعتراف ۳۰۴ : اگر ایمان ہے تو آیت کام صدقابن سکتے ہیں  
 یا انہیں اگر نہیں بن سکتے تو کیوں اور اگر بن سکتے ہیں تو لا حالت ان کو  
 بوجب آیت ہنڑا صحیح الایمان اور صحیح ہجرت مانا پڑے گا۔

جواب ۳۰۵ : صحاب باد نارضی اللہ عنہم بشک اس آیت کام صدقابن سکتے ہیں۔ یہم اُن تمام اصحاب کو صحیح الایمان اور صحیح ہجرت مانتے ہیں جنہوں نے  
 فی بیبل اللہ عزیز کے اللہ کے راستے میں ان کو اذیت برداشت کرنا پڑی اور ان کو  
 مھروں سببے دخل ہونا پڑا۔ اور اس قدر مصائب جھیلنے کے باوجود دراہ خدا میں  
 انہوں نے جہاد کیا اور مرابت شہادت پر نائز ہوئے۔

اعتراف ۳۰۶ : کوئی اعتراف نہیں ہے۔

جواب ۳۰۷ : اب اعترافات کی کل تعداد ۹۹۵ گئی ہے جملے

ایک ہزار کے۔

اعتراف ۳۰۴:- اگر صدیق اکبر اس کے ٹھہر میں داخل نہیں  
تو امتناعی وجوہ بیان کریں گے۔

جواب ۳۰۵:- آپ کے صدیق اکبر کو اس میں داخل نہ کرنے کے اباب  
مندرجہ ذیل ہیں:-

(۱) ہجرتِ اتواب کی شرط اول آیت کے مطابق ہجرت فی سبیل اللہ ہے جبکہ  
حضرت ابو بکر کی ہجرت حضنِاتفاقیہ ہوئی جیسا کہ تاریخ طبری میں ہے حضورؐ نے  
ان کو ہجرت کی وجہت دی اور نہ ہی ارادہ ہے طلاق فرمایا بلکہ آپ نے رسول اللہ  
کا تعاقب کیا۔ طبری لکھتے ہیں کہ «جب رسول اللہ نے رات کے اندر صدیقہ میں ابو بکر  
کے قدموں کی آہست سُنی تو یہ خیال کیا کہ مشترکین میں سے کوئی تعاقب میں آرٹھ ہے  
آپ نے رفتار تغیر کر دی آپ کے لفظیں شریعت کا تصریح ٹوٹ گیا اور ایک سچرے سے

ٹکوکری سبز سے انگوٹھا مبارک نسخی ہو گیا اور بہت ساخون بہر گیا مگر آپ تنیری  
سے چلتے رہے۔ (تاریخ طبری جلد ۲ ص ۱) پس جب امر ہجرت شاہست نہیں تو سبیل  
شدا کیسے ماناجلے کا۔

(۲) اللہ کے راستہ میں حضرتوں کو نکر میں کسی تکلیف کا سامنا نہ کرنا پڑتا۔ بلکہ صرف من  
تھے۔ اس کا اندازہ اہل سنت کے اس مفروضہ سے ہوتا ہے کہ مشہور ہے کہ غار شور میں  
قیام کے دوران عبدالرحمن فرزند ابو بکر ان کی خود و قوش کا بندوبست کر کے پہنچاتے تھے  
اسی طرح روشنۃ الصفا جلد ۲ ص ۱۵ مطبوع عجمی میں ہے کہ ابو بکرؓ کھر سے وقت  
ہجرت ہزار درہم لئے۔ اس کا مطلب ہے وہ حالتِ امن میں تھے۔ تجھی تو ملی خوشی  
اور اہل خانہ کو آمد و رفت وغیرہ کی پوری آزادی حاصل تھی۔ اگر معذوب کفارین بھوتے  
تو نہ ہی مالی خوشی تھی اور نہ ہی آزادانہ نقل و حرکت جیکہ تلاشِ رسولؓ کی یہم بھی  
جاری تھی۔ لہذا حضرت ابو بکرؓ اپنی مرضی سے ہجرت کی۔

(د) حضرت ابویکر کو مکہ سے پرگز بے دخل رکایا گیا۔ نہ ہی کوئی مصیبیت ان کو مکہ کے مشکلین کے ہاتھوں پیش آئی۔

(د) حضرت ابویکر کا جہاد معیاری نہ تھا۔ کسی جنگ میں نہ ہی وہ زخمی ہوئے اور نہ ہی انہوں نے کسی مخالف کو قتل کیا۔

(ه) سب سے بڑی امناعی وجہ یہ ہے کہ حضرت صاحب نہ ہی میدان جہاد میں مرتبہ شہادت پر فائز ہوتے اور نہ ہی قتل ہوتے بلکہ شرعاً ایت "وقاتلوا و قتلو" لا کھفرن ہے۔ پس آیت موصوفہ کے مفہوم میں حضرت ابویکر دا غل نہیں ہو سکتے ہیں۔

**اعتراف ۳۰۸۔** - صحابہ کرام کی بحث اور مکہ مغلیر سے آخر اج لیعنی جہریہ طور پر ترک وطن اور ایذا فی سبیل اللہ نیز میدان کا رزار میں قتل و قتال اور جہاد کیا ثبوت ایمان کے لئے کافی نہیں ہے؟

**جواب ۳۰۸۔** - بیشک جہریہ ترک وطن ایذا فی سبیل اللہ میدان کا رزار میں قتل و قتال اور جہاد را احمد ایمان کے اثبات ہیں مگر افسوس ہے کہ ہم جن لوگوں کے ایمان پر تقدیر کرتے ہیں ان میں ذکورہ صفات میں سے کوئی ایک بھی صفت نہیں پائی جاتی۔ ہمارا تو اجتماع ہی یہ ہے کہ ایسے اصحاب رسول صوان اللہ علیہم عَلِیٰ تَعَالَیٰ رَحْمَةُ اللَّهِ تَعَالَیٰ وَغَیرَهُ نَخْوَنُ خَوْنَیْہُ کو جھوڑ دو۔

**اعتراف ۳۰۹۔** - جب سلمان کفار و مشکلین کے مقابلہ میں اقلیت میں تھے اور مشرکین مکہ کے ہاتھ میں سیاست دبر رہ، رجوب اور ظاہری وقار تھا۔ آخر کس مقصد کی خاطر صحابہ کرام ان کے ہاتھوں تخلیقیں برداشت کرتے تھے؟

**جواب ۳۰۹۔** - جو منص و مون من صحابہ تھے وہ سارے مصائب خوشودی کے لئے براشت کرتے تھے۔ کچھ ایسے بھی تھے جن کو کامیوں اور خیروں نے آئندہ کر لے خوش نہ پیشی کو عیان کر دی تھیں۔ کچھ مسلمانوں کے تیور سے بچنے کے لئے تھے کہ آج

نہیں تو کل اپنے وارے نیا رسے ہوں گے۔ بہر حال سب طرح کے لوگ تھے پانچوں انگلیاں برابر نہ تھیں۔ یہ تو دستور زمانہ ہے کہ جب کوئی تحریک ذرا چکتی ہے تو مطلب پرست عناصر و ہاں آجیع ہوتے ہیں۔ آپ اپنے ملک کی مثال لیجئے۔ پاکستان پیلسن پارٹی بر سر اقتدار تھی لیکن عجیب ہی مختلف جماعتوں نے پاکستان قومی اتحاد بنایا لوگوں میں سے اکثر اقتدار کی حامل جماعت کو چھوڑ کر اتحادی حمایت کی حالانکہ نظریاتی طور پر ان کے نظریات بائیس جانب رجوع کرتے ہیں اور اتحاد کا منشور دائیں جانب کی حمایت میں ہے۔ لہذا ایک فطری بات ہے کہ جب کوئی نئی تحریک اٹھتی ہے تو اسے تمام قسم کے طبقات کی تائید تھوڑی بہت ہو تو اشروع ہو جاتی ہے۔ حالانکہ بیشتر لوگوں کی نیت ذاتی مقادات کی تابع ہوا کرتی ہے یہ مسلم لیگ اور پاکستان پیلسن پارٹی کی مثالیں آپ کے گھر ہی میں موجود ہیں۔ خوب عنور کریں تاکہ یہ لمحتی آسانی سے سمجھو جائے۔

**اعتراض نمبر ۳:۔** میان کس تدریز ہے لیشہارت خداوندی

جن صحابہ کرام نے اپنی جان کو تینے کردا دیا اور مقابلہ میں اپنے رشتہ داریں کی بھی پڑاہ ذکر کیا یہ آیت ان کے مکال ایکاں پر دلالت نہیں کرتی ہے۔  
جواب نمبر ۳:۔ بے شک جن صحابہ نے ناموس اسلام و رضتے خداوندی

کے لئے اپنی جانیں قربان کی میں ان کا اسلام پر بہت احسان ہے۔ ان کے معنون ہیں۔  
**اعتراض نمبر ۴:۔ وال سابقون** ایکاں میں سبقت لے جانیوالے

الاولون من الْمُهَاجِرِينَ وَلَا  
نَصَارَوْالَّذِينَ أَتَبْعَوْهُمْ بِالْمَسَانِ  
رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُمْ وَرَضِيَّاً عَنْهُمْ  
وَأَعْدَلُهُمْ جِبْتَ تَحْرِي مِنْ  
تَحْتَهَا إِلَانْهَا سَفَالَدِينِ فِي حِيَا  
أَبْدَأَ ذَلِكَ الْغُورَ إِلَعْظَمِيْمُ

مہاجرین اور انصار اور ان کے تابع داریں کی میں اللہ تعالیٰ ان سے راضی ہو گئے اور خدا نے ان کیلئے بہت سی تیاری کی ہیں جنکے نئے نہیں دہہ رہی ہیں ان میں ہیشہ کے لئے رہیں گے۔

(براءة) یہی بڑی کامیابی ہے۔

اس آیت میں سابقون اور لون من المهاجرین والانصار سے صحابہ کرام کی کوئی کوئی سی جماعت مراد ہے؟ دلائل سے بتائیتے۔

**جواب ۱۱۲۔**— اس کا جواب یہ ہے اعتراض، ۱۱۲ تا ۲۷۰ کے جوابات

میں وسے دیا ہے دوبارہ ملاحظہ فرمائیں۔ یہاں اصحاب میں سے اُن صحابہ کرام کی جماعت مراد ہے جو کامل الایمان مجاهدین اور مطیع سید المرسلین و عبین اہل بیت اہل سنت نے ذکر ایسے لوگ جن کے پارے میں رسولؐ نے فرمایا کہ ”تمہارے دل میں شرک پھیونٹی کی چال سے بھی پوشیدہ چلتا ہے۔“ (از اللہ الحق) یا جہنوں نے خود مجہما ک روز عدیہ جتنا شکر بھی حضورؐ کی ثبوت میں ہوا اتنا پہلے کبھی نہ ہوا۔“ یا جن لوگوں کو بھی عاشرون کہا کہ ”قتل کرو نعمت کو یہ کافر ہو گیا ہے۔“ چونکہ قوی انبات موجود ہیں کہ یہم جن لوگوں کو اس جماعت سے خارج کر جھبٹتے ہیں وہ جہاد کے مفروض ناظران رسولؐ اور موتی خاندان ان رسولؐ کے تھنھے لپیں یہ دلائل ان کو ایمان سے خالی ثابت کرتے ہیں۔

**اعتراض ۱۱۳۔**— مهاجرین سابقین اور الانصار سابقین کے متبوعین سے مراد کون ہیں؟

**جواب ۱۱۳۔**— شیعیان اہل عیت کیونکہ حضورؐ نے فرمایا۔ اے علی تو اور تیرے شیعہ (بڑی) کامیابی دلتے ہیں۔ یہی گروہ ہے جو تمام مخلص اور کامل الایمان صحابہ کرام کی ابداع میں اکمل حکم علیہم السلام سے محبت رکھتا ہے اور ان کے مخالفین سے حداوت۔

**اعتراض ۱۱۴۔**— کیا جنت کی بشارت ان متبوعین کے لئے ہے جو صحابہ کرام کے زمان میں موجود تھے یا قیامت تک کے مسلمانوں کیلئے ہے؟

**جواب ۱۱۴۔**— ہر صاحب ایمان مسلم کے لئے بشرت ہے جو ان خلاف میں مهاجرین

وانصار کی اتباع کرتے ہوئے اطاعت خدا اور رسولؐ کے مطابق ثقین رسول سے تک

رکھتے ہے۔ اگر کوئی کسی ایک بھی انقل کو ناکافی کہہ کر دکھلتا ہے تو وہ جنت کی بُوچی زمُونگہ کے گا۔

**اعتراض ۳۱۶:-** کیا ابو بکر صدیقؓ، سیدہ خدیجہؓ، زینین حارۃؓ اور حضرت علیؑ الامر لہ عنہم اجمعین مہاجرین میں شامل ہیں یا نہ ہے؟  
**جواب ۳۱۷:-** اگر کسے مدینہ کی طرف ہجرت مراد ہے تو پھر امام مومینینؑ فی خربتہ الکبریٰ سلام اللہ علیہما کے علاوہ باقی تین حضرات مہاجرین میں شامل ہیں  
 حضرت خدیجہؓ کا انتقال ہجرت سے قبل ہو گیا تھا۔

**اعتراض ۳۱۸:-** اگر شامل ہیں تو علی سبیل الاستواع یعنی اس فضیلت ذکرا اور بشارت جنت میں اسب کے سب برابر کے شریک ہیں یا کم و بیش سہ روشنوں پر دلائل سے روشنی ڈالتے۔  
**جواب ۳۱۹:-** حضرت ابو بکرؓ، زینؑ، علیؑ کو مہاجر تسلیم کرنے پر آپ کا رامت مہوار نہیں پہنچتا بلکہ مارے مہاجرین برگز صاحبان فضیلت نہ تھے۔ جیسا کہ خود

رسولؐ کو تم تے فیصلہ فرمایا ہے ”اعمال کا انحصار نبیتیں پر ہے۔ اور ہر شخص کے لئے وہی کچھ پہنچ جس کی اس نے نیت کی۔ پس جس شخص نے اللہ اور رسولؐ کی طرف ہجرت کی تو اس کی ہجرت الشاد اور رسولؐ کی طرف بشارت ہو گی جسیں نے کسی دنیوی غرض کے لئے ہجرت کی کہ اس سے وہ غرض حاصل ہو جائے یا جس نے کسی عورت کے لئے ہجرت کی کہ اس نے اس کا نکاح ہو جائے تو اس کی ہجرت اسکی نیت کی طرف ہے جس کے لئے اس نے ہجرت کی۔“ (مشکواہ شریف) اس حدیث سے ثابت ہوا کہ کچھ مہاجر ایسے بھی تھے جن کی ہجرت خدا اور رسولؐ کے لئے نہ تھی۔ اس لئے لا محالہ ماننا پڑے تھا کہ صرف ہجرت کرنا کوئی تفضیلت ہی نہیں رکھتا۔ جب تک نیک نیتی ثابت نہ ہو جائے۔ پس بشارت و تفضیلت کا انحصار جلوہ نیت و ایمان پر ہے۔ زینؑ، ابو بکرؓ اور علیؑ ہر ایک کے لپٹے ماربند ہیں۔ زینؑ نیک برگز اور حضورؐ کے پروردہ و متنبی تھے اسی طرح علیؑ اپنے

فرزندِ جنتی اور نفس بخھے۔ جبکہ حضرت ابویکر کو مجاہدینت یا سُرُّت کے علاوہ اور کوئی تربیت رسولؐ سے حاصل نہ تھا۔ حضرت علیؓ نے بھی شرک نہ کیا۔ رسول اللہؐ نے فرمایا کہ ان کے دلوں فرزندِ جنت کے سردار بوجوانان میں اور ان کے باپ (علیؓ) ان سے افضل ہیں۔ پس حضرت علیؓ کامران بن زیدؑ سے بلند ہے جبکہ بڑھا تو کوئی جنت میں جائے کاری نہیں کر سکتا۔ ایک تکالیف و تھابی ہے۔ پھر خود حضرت ابویکر نے اقرار کیا ہے کہ کوئی شخص اس وقت عک جنت میں نہ جاسکے گا جب تک علیؓ اس کو پر واہرہ ایباری نہ دے دیں۔ اس لئے میں بحثنا ہوں کہ کوئی شخص میں خود راوی حضرت جناب ابویکر بھی شامل ہیں۔ لہذا وہ بھی اس وقت تک جنت میں نہ جاسکیں گے جب تک علیؓ ان کو پر واہرہ ایباری نہ کرنے گے لیں ثابت ہوا کہ اللہؐ علیؓ کو جنت کے ملکت دے رکھتے ہیں۔ لہذا دیگر اپنے جنت سے آپ کامرتباً افضل و بلند ہے۔

اعتراف ۳۱۶: جبکہ ابویکر صدیق اور حضرت علیؓ السالقوں الاولین من المهاجرین میں داخل ہیں تو لا جوالان کے لئے جنت بھی واجب ہو گرا اور خلوٰۃ بھی لیا اور خولِ جنت اور خلوٰۃ الجنة ثبوت ایمان کی دلیل نہیں ہے۔

جواب ۳۱۶: کس نے کہا ہے کہ حضرت ابویکر السالقوں الاولون من المهاجرین میں داخل ہیں میں تو اسے مانتا ہیں اگر ابویکر کی سبقت ایمان ثابت کر دیں تو پھر اُپ کے دخول و خلوٰۃ جنت میں مجھے کوئی عندر نہ ہو گا۔ لیکن پھر بھی ملکت کی تھابی خود برقرار رہے گی تو علیؓ سے حاصل کرنا پڑے گا۔

حضرت ابویکر کے ایمان کی بات چھوڑ دیئے کہ سیدہ طاہرہؓ کی نازارِ انگلی کی مہر کے لئے تو شریعت میں موجود ہیں۔ حضرت صاحبِ کوسمیم اسلام میں بھی سبقت حاصل ابھی تک صحیح بخاری میں موجود ہیں۔ حضرت صاحبِ کوسمیم اسلام میں بھی سبقت حاصل نہیں ہے۔ جیسا کہ طبریؓ نے کہا ہے کہ سعد بن ابی و قاص جو کہ عشرہ مبشرہ کے صحابہ میں کمپتے ہیں، جبکہ ان سے ان کے عیین تھمہ این سعد بن ابی و قاص کو ایک دوسرے پر بولوں

میں اسلام کے لحاظ سے سابق ابو بکر تھے؟ ”کہا نہیں۔ بلکہ پیاس سے زیادہ اُدھی ان سے پہلے اسلام لاچکے تھے۔“ (تاریخ طبری جلد ۳ ص ۷) اسی طرح مشہور علامہ المحدث ابن اثیر نے خود حضرت ابو بکر کا اقراری بیان نقل کیا ہے۔ ”ابو بکر کہتے ہیں کہ جب میں مکہ میں واپس آیاں وقت تھی اکرم مبعوث بر سالت ہرچکے تھے عقباً بن ابی معیط راشیبہ مربیعہ، ابو جہل اور ابو المنذری اور سردار ان قریش میں پاس کئے میں تھے ان لوگوں سے پوچھا کیا تم پر کوئی افتاد پڑی ہے یا کوئی حادث نمودا رہا ہے کہما اسے ابو بکر اس بے طبی اندوہنا ک جزیرہ ہے کہ یا تم ابوطالب (محمد) یہ مکان کرنے لگا ہے کہ اللہ کا فرستادہ نہیں ہے۔“ (اب النایر ج ۳ ص ۷)

اس عبارت سے معلوم ہوتا ہے کہ جب حضور نے اعلان نبوّت فرمایا ابو بکر مکہ میں موجود ہی نہ تھے اور جب واپس آئے تو اسلام کے چرچے عام تھے اور قوم قریش اور اہلیان مکہ کے زدیک یہ اعلان اندوہنا ک جزیرہ یہی پس سبقت اسلام کا مشترک توہنما اب بحیرت کی طرف آئیئے کہ مدینہ سے پہلے جہش کی بحیرت بعثت کے پانچویں سال ہوئی لہذا اُن مهاجرین کو اس بحیرت پر سبقت حاصل ہے اور ابو بکر بحیرت جہش میں شامل نہ تھے۔ پس حضرت ابو بکر کو زہی سبقت ایمان و اسلام حاصل ہے اور اس پر سبقت بحیرت۔

اس لئے جب آپ کے عائد کردہ خواعد پر یہ حضرت ابو بکر پورے نہیں اُتریا تھے تو پھر دخول دللوگی کیا ضمانت رہی اور جب یہ ضمانت محفوظ نہیں تو شووت ایمان کی دلیل کیسے وضع ہوگی؟

اعتراض ۳۱: اگر ان حضرات میں سے ایک کے لئے جنت واجب ہے اور باقی سب کے لئے جہنم تو اسی آیت میں حواسِ شنا و حکایہ جواب ۳۱: آیت میں کمی بھی حضرت کانام موجود نہیں ہے۔ صرف اوصان کا بیان ہے۔ مہاجرین و انصار سے قبل ”من“ تعبیغ کا ہے جو استشار نایاب کرتا ہے کہ اسے مہاجر اور انصار کے لئے یہ بشارت نہیں ہے بلکہ ان میں سے

ان کو یہ بشارت ہے جو سالیقون الاقلوں ہیں۔ یعنی جنہیں ایمان و اعمال صالح میں سبقت و اذلیت حاصل ہے۔

**اعتراض ۳۱۸:-** جب ہمارین والنصار اور ان کے متبوعین کے لئے رضاۓ الہی کا سرٹیفیکٹ ہرگز ثابت نہیں ہے۔ بلکہ ان میں سے صرف ان ہمارین والنصار اور ان کے متبوعین کے لئے ہے جنہیں ایمان و جہاد میں سبقت حاصل ہے اگر آپ تمام ہمارین والنصار کے لئے ایسا سرٹیفیکٹ ثابت کر دیں جبکہ "من" کی تبعیض موجود ہے تو پھر میں وحدہ کرتا ہوں کہ آپ کو بھی جنت کا سرٹیفیکٹ حضرت علی علیہ السلام سے دلوانے کی کوشش ترک کر دوں گا۔ اور آپ کے جعلی سارٹیفیکٹ کو صحیح تسلیم کر لوں گا جس کے لیے ہمیں علم ہے۔

**اعتراض ۳۱۹:-** کیا رضاۓ خداوندی منکرین دین کھلائے ہوئی ہے؟

**جواب ۳۱۹:-** سو سکتی ہے مگر جہنم میں بھجوانے کے لئے۔

**اعتراض ۳۲۰:-** ساگر ہو سکتی ہے تو دلیل لایتے؟

**جواب ۳۲۰:-** روزخانی خلائق سب سے بڑی دلیل ہے جس میں منکرین دین کا خود و دخل ہو گا۔

**اعتراض ۳۲۱:-** اور اگر نہیں سو سکتی اور یقیناً نہیں ہو سکتی تو پھر آپ کو صحابہ کرام کے کامل الایمان ہونے پر کیوں اعتراض ہے جبکہ رضاۓ خداوندی انہیں کے لئے اور ان کے متبوعین کے لئے ریز فہم ہے۔

**جواب ۳۲۱:-** سہونا اور بیان کر کے آپ کے یقین میں تنزل پیدا کر دیا گیا ہے ہم عاصیین ہمارے اور ان کے متبوعین کے پیروکار ہیں اور باقی گواہ جنہوں

نے الجنت بیکر رسول ﷺ سیدۃ النبیا العالمین سلام اللہ علیہما کوناراضی کے خدا کو نار ارضی کیا اُن کو کامل الایمان نہیں صحبت کیونکہ رسول اللہ فرمایا ہے کہ فاطمہؓ کے راضی ہونے سے خدا راضی ہوتا ہے۔ پس جس کئی بھی فاطمہؓ راضی نہ ہوئیں اس سے خدا بھی راضی نہ ہوا۔ اسی نار اصنگی کے باعث یہم مودیوں کے ایمان و اعمال پر معتبر من ہوتے ہیں۔ جنت کی طکیں ریزرو ہیں جو بقول حضرت ابو بکر علیہ السلام یہیں گی۔

**اعتراف ۳۲۲:** دخول فی الجنت اور محض ان کے لئے جنت کا تیار ہونا ان دونوں میں زمین و آسمان کا فرق ہے۔ پس اگر قرآنی نفس کے مطابق تسلیم کر لیا جائے کہ بہتیں صحابہ کرام کے لئے تیار کی گئی ہیں اور ساتھ ساتھ بقول شیعیر یہ بھی مان لیا جائے کہ وہ حضرات جنت سے محروم رہیں گے تو خدا تعالیٰ کے علم غیب میں نقش توازن نہیں آئے گا۔

**حواب ۳۲۲:** اگر آپ قرآن سے ایسی نفس دکھال دیں کہ تمام صحابی مقصود تخلیق جنت ہیں تو خدا کی تم میں شیعی ہو جاؤ گیں گا۔ جب اللہ نے تمام اصحاب کیلئے ایسا فرمایا ہی نہیں تو علم غیب میں نقش کیوں آئے گا۔ البتہ آپ کے عقیدے کے مطابق خدا کی طرف ایسا جھوٹ منسوب کرنا اس کے لئے قبول علم کی دلیل ہو گا کیونکہ صحاح سنت میں کئی روایات ایسی ہیں جن میں صحا بیویں کا دوزخ میں جانا مرقوم ہے۔ اور قرآن میں ان گنت کیات اصحاب کی نہست میں موجود ہیں۔ ہاں وہ صحابی جنہوں نے صحبت رسول ﷺ کا پڑھلوص اثر بقول کیا اور متنقی رہے ہے بشک جنت اُن کے لئے ایک ادنیٰ اجر ہے اور خدا نے ان کے جنت میں "اجڑیم" کا وعدہ بھی کر رکھا ہے۔ ہم ان باوفاصحاب رسول ﷺ پر لاکھیں لام صحبت ہیں۔

**اعتراف ۳۲۳:** اگر یہ آیت صرف عترت رسول ﷺ کے حق میں ہے تو آیت کا معنیوم ان حضرات پر کس طرح چسیاں ہو گا۔

**حواب ۳۲۳:** یہ آیت شیعیان عترت رسول ﷺ کے حق میں ہے۔ اور

اعتراض کے سربراہ جناب علیؒ پس جو مستفقر طور پر سب سے پہلے مومن ہیں تباہ عظیم ہیں اور صالح المؤمنین و امام المتقین ہیں۔ رسول ﷺ نے ان ہی کے شیعوں کو ناجی اور ناگزون فرمایا ہے۔

**اعتراض ۳۲۴: و آذَا** اور جب کہ ہم اجاتا ہے منافقوں کو  
**قیل لھم أهْنُوكما هَمْ** کر ایمان لاو جس طرح (اوں) لوگ  
**الناس قالوۚ أَنُوْمَن كَمَا** ایمان لاتے ہیں کہتے ہیں کیا یہ اسی  
**أَهْمَن السُّفَهَاءُ إِلَّا نَهَمْ** طرح ایمان لاویں جس طرح بیوقوف  
**هَمْ أَسْفَهَاءُ** ایمان لاتے ہیں خبردار بل اشتر وہی  
 بے وقوف ہیں۔

میں انس سے مراد کوں ہیں اور کن کے ایمان کو سامنے رکھ کر کنونہ  
 بنایا گیا ہے اور لوگوں کو ایمان لانے کا حکم دیا ہے ۶

**جواب ۳۲۵:** اعتراضات کی تعداد یورنی کرنے کے لئے خواخواہ

ایک بات بار بار مت دریافت فرمائیے اس آیت کا الفضیلی جواب ہم نے اعتراض ۲۸۰  
 تما اعتراض ۳۲۴ تک کے جوابات میں لکھ دیا ہے۔ دوبارہ پڑھ لیں۔ یہاں ہم صرف  
 اتنا دریافت کرتے ہیں کہ متن آیت میں سے کس لفظ کا ترجیح منافقوں کیا گیا ہے  
 اگر آپ یہ لفظ آیت میں دھلادیں گے تو ہم شناخت کے لئے دعا نے خیر صحیح گے اور  
 اگر نہ دھلادیں گے تو پھر صحیح گے کہ سچی بات زبان پر قدر تماگی ہے۔

**اعتراض ۳۲۵: اگر اس سے مراد صرف سیدنا علیؒ کے جاییں  
 تو وہ کن اصول کے ماتحت۔**

**جواب ۳۲۵:** اس آیت سے صرف علیؒ اور ان کے رفقاء دہوکتے ہیں  
 کیونکہ علیؒ ایمان مل ہیں۔ جب علیؒ کو چھوڑا تو ایمان رخصت ہوا۔

**اعتراض ۳۲۶: پھر ایک فرد پر انس کے اطلاق کی وجہ قابلی**

دریافت ہے۔

جو اب ۳۲۶ سے مدد سے خطاب پوری قوم سے خالب ہونے کے برابر ہوتا ہے۔ اگر حضرت ابراہیم اکیلے امت ہو سکتے ہیں تو حضرت علیؓ جھیل الناس کے کھصاق بن سکتے ہیں۔ بہ حال آیت میں متبوعین خدا و آل خدا یعنی مومنین صالیحین و کاملین مراد ہیں جن کے پیشو اصحاب امیر المؤمنینؑ ہیں۔

اعراض ۳۲۷ دس کیا صحابہ کرام کو بے وقوف بھئے پر خدا تعالیٰ کا انطہار غضب ان کے کامل الایمان ہونے پر دلالت نہیں کرتا۔ قرآن مجید میں کہا ہے،

فضل اللہ اجاهدین خدا تعالیٰ نے مجاہدین کو بیٹھنے  
علیٰ القعدین امیر اعظمیما درجت منه و مغفرة و  
والوں پر اجر عظیم کی فضیلت دی خدا تعالیٰ کی طرف سے درجات  
رحمۃ و کان اللہ عفو راً ہیں اور بخشنش اور رحمت اور  
سراحیما - (الناء) اللہ تعالیٰ اغفور و رحیم ہے۔

میں مجاہدین سے کون سے صحابہ مراد ہیں۔ اگر وہی ہیں جن کے وجود باوجود کی برکت سے دین کو ترقی انصیب ہوئی اور انہیں کئے مغفترہ رحمت اور بلین پا پر درجات ہیں تو بتائیے ان کے ایمان کے ثبوت کے لئے اور کون سی نص درکار ہے؟

جو اب ۳۲۷ : آیت سے ثابت ہے کہ صحابہ میں دو گروہ تھے ایک بیوقوف بھئے والے اور دوسرا بیوقوف بھلوانے والے۔ لیں بیوقوف بھئے والے صحابی خود بے وقوف تھے اور بھلوانے والے کامل الایمان تھے بھئے والے منصوب علیہم تھے جن پر یہ تمیز کرتے ہیں اور بھلوانے والے کامل مومن تھے جن کے منازع علیہ اسلام ہیں جیسا کہ خود رسول اکرمؐ نے خباب امیر کو ”منا ر ایمان“ فرمایا ہے کہ ابو بکر بن مردودۃ نے روایت لکھی ہے کہ انس بن مالک بھئے ہیں کہ حضورؐ نے ابو بزرگہ سے فرمایا کہ اسے

ابو بزرہ تحقیق اللہ عزوجل نے علمی کے بارہ میں مجھ سے عہد کر لیا ہے کہ وہ ہدایت کا جھنڈا ہے اور ایمان کی نشانی ہے۔ پس جو شخص ایمان کی اس نشانی سے قرآن ہو گا وہ مومن ہنس ہو سکتا ہے۔

قرآن کی اس آیت کی علمی تبریز اس دافع سے بھی ملتی ہے کہ جو حکومت عصیت کرنی گئی تو بعض اصحاب نے حضرت علی کو کم سن اور کم فہم اور کم عقل (یعنی بیوقوف) کہہ کر البتکر کی حکومت کو فوپیت دی۔ پس حن راگوں نے منار ایمان کے وقوف پر حکم کیا بلا مشیر ان کا تعلق اسی گروہ سے تھا جو عورتیں کو بے عقل کہنے والے تھے اور خداون کے اس کہنے پر اراضی ہے۔ پس ہم بھی ایسے تمام صحابیوں سے خوش ہئیں ہیں جنہوں نے کل ایمان کو حضور دیا۔ منار ایمان اور ہدایت کے علم سے بے تعلق رہنا ناقص ایمان ہونے کی خوبی دلیل ہے۔

مجاہدین سے مراد وہ مومن مجاہد کرام میں جو اسلام کے جبار اعظم، شیر خدا، حیدر، کراز، غیر فرار، غالب علی کل غالب علی ابن ابی طالب، جبار الساحر، جبار و دوست تھے۔ انہیں کی بروت دین کو ترقی ہوئی۔ غزوات و سرایاں کامیابیاں نصیب ہوئیں اور جزا الرعب میں مستحکم سلطنت کی بنیاد پڑی۔ ان مجاہدین مخلصین رضی اللہ عنہم کیلئے مخفیت و رحمت اور بلند درجات میں مگر جو مجاہی بیشتر جہاد میں پیچھے رکھاتے رہے رطائی سے جی چرتا ہے۔ اور کیا کوئی پر امیٹھنے کے عاری تھے ایسے مجاہی برگز ان مراعات کے سخت حق نہیں ہیں۔ اور ان کا ناقص جہاد ان کے نقص ایمان کا ثبوت ہے۔

چند اسلام میں جاری احتجاجی اور حدو و سلطنت کی وسعت ناچائز ہے لہذا فعل ناجائز کی خوش اصولی باعثِ فضیلت نہیں ہو سکتی ہے۔ دیکھنے میری کتاب فروع دین۔ آپ ہمیں قرآن سے کوئی الیٰ نص دکھانی یہے جہاں سے بیکوڑے، نافرمان رسول اور مودی خاندان رسول کا صاحب ایمان ہونا ثابت ہوتا ہے۔

اعتراض ۳۲۸: قرآن مجید میں ہے:

بہت قریب کے مک میں رومی نصاری  
ادفی الارض و هم بعد ایں فارس آتش پرستوں سے ہار  
گئے مگر یہ لوگ عنقریب ہی اپنے  
سینین لله الامر من قبل و  
ہن بعد دیو مسیح یافرح  
المومنون بنصر الله فیصر  
من یشاعر هو العزیز الرحیم  
خوش ہو جائیں گے وہ جس کو چاہتا ہے مدد  
(روم) کرتا ہے اور وہی غالب رحم والا ہے۔  
اس آیت کا پورا ترجمہ کجیے اور بتائیے یہ فدا و نسی عہد کس دوسری میں پورا  
ہوا اور اس عہد کے خلیفہ کا نام کیا ہے؟

جواب ۳۲۸ : اطلاع اعرض ہے یہ ایک آیت نہیں ہے بلکہ سورہ روم کی  
پہلی پانچ آیات ہیں۔ ان کا ترجمہ یہ ہے: "آئندہ دا ل محمد (بیان سے) بہت  
قریب کے مک میں رومی (نصاری) ایں فارس آتش پرستوں سے ہار گئے مگر یہ لوگ  
عنقریب ہی اپنے ہار جانے کے بعد چیز والوں میں پھر (ایں فارس پری) غالب آجاییں گے  
کیونکہ (ام سے) پہلے اور بعد (غرض ہر زمان میں) بہار کا اختیار اللہ ہی کو ہے اور  
اس دن ایماندار لوگ خدا کی مدد سے خوش ہو جائیں گے۔ وہ جس کی چاہتا ہے مدد کتا

ہے اور وہ (سب پر) غالب اور رحم کرنیوالا ہے۔"

اللہ کا عہد حضور کی حیات ہی میں پورا ہو گیا تھا اور خود ختم ہر تسبیح اللہ علیہ الرحم

جواب ۳۲۹: اس اعتراض کے جواب سے قبل تھوڑی سی تجدید پیش ہوت  
 کرنے کی اجازت چاہتا ہوں۔ پہلی گزارش یہ ہے کہ آیات موصوفہ میں کسی لفظ سے بھی  
 مسلمانوں کی ایمان سیاں یا ایں روم پر فتح یا غلبہ کا ذکر قطعاً موجود نہیں ہے۔ دراصل  
 یہ پہلوتی روی یوسائیوں کی ایرانی اُتش پرستوں پر فتح کے متعلق ہے دوسری گروہوں  
 کا متعلق اسلام سے رگز نہیں۔ اس لئے ان کی ایات سے اپنا غلبہ ثابت کرنا حقن خوش  
 تھیں گی ہوگی۔ دوسری کہ خدا کا یہ وعدہ جو ایں روم کے لئے تھا حیات رسول ہی میں  
 پورا ہو گا لہذا کسی بادشاہ اسلام کو اس سے کوئی فضیلت نہیں ہے۔ اگر مسلمانوں  
 کے غلبہ فارس کا بیان یہاں پوتا تو پھر آیات اس بحث میں لائی جائیں تھیں یہ حکم اب  
 ان کی ایات کی تفسیر شیعیہ تاکہ لیقرح المعنون<sup>۹</sup> کی ہر دل معلوم ہو جائے پہنچانے لفاسیر میں  
 ہے کہ حضرت رسول<sup>ؐ</sup> کی بعثت کے نویں سال جب روم نصاریٰ کے قبضے میں تھا اور فارس  
 پر اُش پرستوں کی حکومت تھی آفاقی دلوں میں فلسطین پر طلاقی تھی تو مسلمان رومیوں  
 کے ایں کتاب ہوتے کی وجہ سے خراباں تھے اور مشرکین مکاریوں کے بھی خواہ تھے۔  
 ان کی خیر مندانہ تھے۔ خدا کی شان ایرانیوں کی فتح ہوئی لہذا مشترکین مکار تو بہت خوش  
 ہوئے اور اپنی فال نیک کھجھے مسلمانوں کو طمع دیا اس طرع کئے اور زداق الاذان رکے۔  
 آواز کرتے تھے۔ کہ جس طرح ان کی جیت ایں کتاب پر ہوتی ہے اسی طرح یہ بھی تم  
 مسلمانوں پر غالب ایک گئے مسلمان یا باقیں سن کر بہت علیین و رنجیدہ ہوتے تھے خیال  
 خدا نے ان کی قشی کے واسطے یہ آیات نازل فرمائیں اور یہ بتایا کہ چند ہی دلوں بعد  
 رومیوں (محمد و صحن مسلمین) کی فتح ہو گی۔ اور ایرانی (محمد و صحن مشرکین) مغلوب  
 ہو جائیں گے۔ اللہ کی اس خوشخبری پر مسلمان بہت خوش ہوتے ہی ہی وہ خوشی ہے  
 جیقرح المعنون<sup>۹</sup> میں بیان مددی ہے۔ جانش لوگوں نے اس بشارت پر خالیین سے  
 شرطیں باندھ لیں کیونکہ اس وقت تک شرط لٹکانا ہمنجذب تھا۔ کہا جاتا ہے کہ حضرت ابو بکر  
 نے اسی بنابرائی ابن کعب سے تین برس کے لئے دس دس افسوں کی شرطی کی جیجی

رسول کریم کو معلوم ہوا تو حضنور نے فرمایا مرت اور مقدار بڑھا و کیونکہ بضع سنین "تین برس سے تو برس تک کوچھ تبیں ہے۔ غرض نو سالوں پر رسول و بنیٹ کی مشط طلگی۔ اور جنگ احمد کے وقت رومیوں نے ایرانیوں پر فتح یافت۔ اور حضرت ابو بکر نے ابین کعب کے والشوں سے موافق و مسلکتے ہیں پیش کی قرآن کے انہما میں ہر نے اور حضنور کے بنی بحر قوس نے کی تعزی دلیل قرار پایا۔

مولنون کی خوشی کا حال و مراد بیان ہوا۔ اور وہ وجوہات بھی ظاہر سوکھیں ہو مطلوب تھیں۔ لیکن یہاں ایک خاص نکتہ ہے کہ آخر "المؤمنون" کو غلبہ ایران کیوں پسند تھا۔ تو اس کی وجہ یہ ہے کہ حدیث رسول ﷺ کے اگر ایمان ثریا میں بھی نہ لے کا تو ایران میں ہے کا۔ ایمان اور ایران کے اس رشتہ کی وجہ سے المؤمنون کو ایران سے خاص خفیدت و محبت تھی۔ باقی معتز من کی فزع عمرہ رداد ان آیات سے برگز حاصل نہیں ہو سکتی ہے۔ اگرفا تھیں حضرات ایماندار نہیں تھے تو فروع اعترافن ۳۲۔ اگرفا تھیں حضرات ایماندار نہیں تھے تو فروع

کافی کتاب اروضہ صد ۱۲۶ کی اس عبارت کا کیا جواب ہے؟

آنما غلبہ المؤمنون علی بلاشبہ مون لوگ ملک فارس فارس فی اما رقة عمر۔ پر حضرت عمر فاروق کے دور (روضہ کافی صد ۱۲۶) خلافت میں غالب ہوتے۔

جواب ۳۲ ۔ سعیت آیات قرآنی کی تھی ہنزا قرآن پیش کوئی کارمانہ جنگ احمد کا سال ثابت کر دیا۔ یا قی دو ر عمر میں ایران کی فتح سے ہم انکار نہیں کرتے۔ بے شک حضرت عمر کے عہد میں سلام ایران پر قابض ہوئے۔ "المؤمنون" کو ایران پر خصوصاً غلبہ ہوا۔ اور اسی غلبہ کی وجہ ہے کہ آج بھی ایران میں ہومنین کو غلبہ سی حاصل ہے۔ ایمان اور ایران کا مستقل رشتہ حدیث رسول ﷺ سے ثابت ہے۔ رئی بات فاقہن کے امانت تو پر کمی طرح یہی ثابت نہیں ہو سکتا ہے۔ تمام حدائق اور واؤ ذوقی سبیلی و قابلوا را ہیں تخلیقی دیئے گئے اور جہادیہ

کامل الایمان بختیار حاکم وقت مذہن کامل بختا۔

**اعتراض ۳۲۱:- والذین اور جو لوگ ایمان لائے اور  
بھرپور نہیں اور جہاد کیا خدا کی راستے  
میں اپنے اموال اور حانوں سے  
بہت بڑا درجہ ہے خدا کے نزدیک  
اور یہی لوگ وہیں کامیاب  
عند اللہ والذیک هم  
الغافروں۔**

کیا اس آیت میں ہمارے جریں کو فائز المرام نہیں کیا گیا اور ان کا  
لشہادت خداوندی فائز المرام ہونا ایمان دار ہرنے پر دال نہیں۔

**جواب ۳۲۱:-** اپنا کل جھوٹ کھبر ہے ہیں کہ اس آیت میں ہمارے  
کو فائز المرام کیا گیا ہے۔ اللہ سے خوف کھلائے اور اپنی کلام کو خدا سے منسوب مت  
فرمائیے۔ آیت کی ابتداء ہی ایمان سے ہے کہ وہ لوگ جو صاحب ایمان ہیں جنہوں  
نے قدما کی سبیل کے لئے جانی و مالی جیجاد کیا ہے وہ فائز المرام ہیں۔ اول یہی ہمارے جریں  
جو کامل الایمان بجا ہر سچے ہم ان کے درجات کے منکر نہیں ہیں۔ وہ ایمان دار جن کا شہادت  
غلاؤندی فائز المرام ہر ناتابت ہے حصو گئے اُن کا تعارف ان الفاظ میں کرایا ہے

**"والذی نفسی بیدہ آن هذاؤ شیعة هم آلفافروں"**۔ اُس ذات

کی قسم جس کے لائق میری (محمدؐ کی) جان ہے بحقیقیہ (علیؑ) اور اس کے شیعہ  
فائز المرام ہیں۔ (ابن عساکر۔ اختیب خوارزمی۔ جلال الدین سیوطی۔ قی الدر المنشور

عبداللہ بن مسری اربع الطالب ص ۴۵۶)۔ لپن ایمان کی اوپسیں ذلیل تھک ہے  
علیؑ کے ساتھ اور اگر علیؑ کا دامن ہاتھ میں نہیں تو کوئی طبع بحث بھی دلیل ایمان نہیں ہے۔

**اعتراض ۳۲۲:-** **والذین** پس جن لوگوں نے ہمارے کیس اور  
ہاجروں اور خروجواہن دیا ہم اپنے گھروں سے نکالے گئے اور میری

وَقُتُلُوا لَا كُفْرٌ عَنْهُمْ سِيَّالُهُمْ  
وَلَا دُفْلَنُهُمْ حِبْنَتْ تَجْرِي  
تَحْتَهُمْ لَا نَهَارٌ ثَوَابُهُمْ  
عِنْدَكَ اللَّهُ وَاللَّهُ مُنْدَهُ  
حُسْنُ الشَّوَّابِ (آل عمران) اور اللہ تعالیٰ کے ہاں فواب ہے۔  
اگر صحابہ کرام نے قول شماً ایمان دار نہیں تو پھر انہوں نے بھرت کیوں کی  
اور اپنے مھروں سے کیوں نکالے گئے۔ اور ان کو تکلیفوں کا نشانہ کیوں  
بنایا گیا ہے؟

جواب ۳۲۳: تقریبی صاحب ایک ہی بات کو بار بار پوچھ کر وقت نہ ضائع  
کریں۔ ہزار اعتراضات پھر بھی ادھور سے کی جائیں گے۔ اعتراضات ۳۰۷ تا ۳۱۱ کے  
جو باتیں میں اس آیت پر کافی جوابی بحث کی ہے پھر طبعہ لجئے۔ ہم جن صحابیوں کے متعلق  
دوئی کرتے ہیں کہ وہ صفت ایمان سے منقطع نہ رکھتے۔ ان میں سے کسی ایک کی بھی بھرت  
نے سیل اللہ تھی، ان کو کفار مکہ سے کوئی تکلیف نہ پہنچی تھی۔ ان کو زبردستی مھروں سے  
نکالا ہی نہ گیا تھا۔ ذہبی انہوں نے ازراہ خراقال کیا تھا کہ وہ مقتول ہے۔ اس لئے  
وہ لوگ جب تکلیفوں کا نشانہ خدا کی راہ میں بننے ہی نہیں تو اعتراض کیسا۔ اب سنیں ہوں  
نے اپنی مردمی سے بھرت کیوں کی خلاودہ اُن اصحابِ حقین اور صالحین کے کہ جن کے ایمان  
لانے کا قوی سبب رستگاری آثرت تھی مثلاً عمر اُرسوں جناب عمرؓ یا سردار حضرت  
بلال و فیروز جن کو کفار کی انتہائی خناک مسخیتیں برداشت کنڈاٹی کچھ لوگ ایسے کہتے  
کہ زبانِ جاہلیت کے کامنوں اور بخوبیوں کی خبروں سے لایج میں آئے۔ کوئی ہزار  
اوٹ سرخ اور دریخ و دینار کے لایج میں قتل و رسولؓ کے ارادہ سے آیا مگر حجزہ خدا کی  
دہشت کی تاب نہ لاسکا اور شوفزدہ ہبکر کامہ پڑھ لیا۔ اور ایک صاحب تلوہت کے حروف حال  
کے لایج میں مسلمان ہوتے۔ علامہ مسیو طی کی کتاب خصال الفی الکبریٰ جبرا ص ۱۲۴ میں تفصیل  
ملائخت فرمائی ہے کہ کوئی علوم ہو جائیں کہ ان لوگوں نے بعض حرص و لایج اور طبع ذمہ کیلئے بھت  
کی عذر نہ کہ سکم ہیں انکا نہیں اور خساروں سے آکا ہے کہ جو حصہ مغل اور کوئی نہیں آئے اور ان کا چہا بھتی تباہ

۱۹۳

اعتراض ۳۲۳ : جب مہاجرین کے لئے خدا تعالیٰ نے ان کے گناہوں کو بخش دینے کا وعدہ فرمایا ہے اور ان کو بہتیوں میں داخل کرنے کی اشارت دی ہے تو ان کے مقابل ایمان ہرنے کا سوال ہی پیدا نہیں ہوتا۔

جواب ۳۲۳ : رب برگز هرگز خدا نے تمام مہاجرین کی مفترضت کا وعدہ نہیں فرمایا۔ بلکہ خدا ان مہاجرین سے وصیہ ہے بقول سلیل اللہ مہاجر ہے۔ زبردشتی کھروں سے لکائے گئے خدا کی رہ میں جمادیہ شہادت پائی۔ تمام صحابیوں کو سون قیکر کا درحقیقت قرآن مجید سے کفر کراہ ہے کپر کو کو قرآن مجید میں کئی آیات اس مصنفوں کی ہیں کہ صحابی ایمان الائے رہے اور پھر تدریجی طور پر سوہنہ آل قرآن کی تلاوتہ پختے۔ ارشاد ہے کہ:

”خدا ایسے لوگوں کو کیونکر بدلیت دے جو ایمان لانے کے بعد کافر ہو گئے حالانکہ وہ اگر ای دسے پھلے حقیقت کو رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم پریس اور ان کے پاس لکھی اتنا نیاں آچکی تھیں اور خدا انہم کو ترقیت پر ایت نہیں دیتا۔“ (پی آن علیہ السلام ۷)

پھر فرمایا، جس دن پہت سے لوگوں کے منہ سیدھے ہوں گے اور بہترین کے سیاہ اور سیاہ صندوالوں سے کہا جائے لا کہ کیا تم وہ کم بخت نہیں ہو کہ ایمان لانے کے بعد کافر ہو گئے تھے۔ اس کفر کے بعد غرائب کے حزب پھسو۔ (پی آن علیہ السلام ۱۱)

المحتقر صحابہ کے کفر و ترداد کا قائل نہ ہوا خدا کی تکذیب کرنے پر اس نے کاذب اصحاب کی حیات کرنے کا سوال ہی پیدا نہیں ہوتا۔ یا قرآن کا انکار کرو یا ان غیر مولیعین کا ایمان غیر مسترد رکاو

اعتراض ۳۲۴ :

للْفُقَرَاءِ الْمَهَاجِرِينَ الَّذِينَ أَخْرُجُوكُمْ فِيَارْهُوْ أَمْوَالَهُمْ هُوْ يَرْبَغُونَ فِيَضْلَامِنَ اللَّهِ وَرَضِيَّوْنَا ان فقراء مہاجرین کے لئے جو اپنے

وَيُنَصِّرُونَ اللَّهُ وَرَسُولُهُ  
أُولَئِكَ هُمُ الْمُصَدِّقُونَ

**رسول کے دین کی مدد کرتے ہیں یا نہیں**

خیرا پولیس اسٹیشن سرگودھا لوگ چکے ہیں۔

کیا اس آیت میں خدا تعالیٰ نے مہاجرین حضرات کے عزم خالص کی گواہی  
نہیں دی اور آپ حضرات کے جمیع شکوک و شبہات کی تردید نہیں کی۔

جواب نمبر ۳۴۳ : ایسے تمام مہاجرین میں سے فقراء حضرات جن کی شہادت اللہ نے آیت میں دیا ہے بیشک پھر تھے ہم کبھی ان کے (ایمان پر شک و شبیہ نہیں کرتے۔ ہم جن ہمہ مہاجرین صحابہ کے خلاف ہیں وہ نہ ہی فقیر تھے (بلکہ غنی مشہور تھے) نہ ہی ان کو گھروں سے زبردستی لکھا گیا۔ ان کا کوئی مالی نقصان نہ ہوا۔ وہ خدا کی مرضات اور فضل کو طلب کرنے والے نہیں تھے (بلکہ صحابہ صالحین کے صدارتی خدا کی رضامندیاں فرمیں تھیں) انہوں نے خدا اور رسول کے دریں میں ترمیم و تغیری کیا اور وہ ایسے کافر تھے کہ صحیح مسلم کی رفتائے کے مطابق صدر تین اکابر علی، ابن ابی طالبؑ نے ان کو علانيةً محشرٹا اور آشام کیا۔ چونکہ ہم ان نامہ نہاد صحابیوں میں ایسے صفات کا قدر ان پر تھیں جو عزم خاص کی گواری دیتے ہیں پڑا چارے۔

شکوک بلکہ لقیت، کی تردید کرنا ممکن ہی نہیں۔

تاریخ اسلام کوہا ہے کہ خارجہ حضورؐ کے دشمن تھے اور آپ کے کنبہ والی شیت سے عادوت رکھتے تھے۔ ان مالی لحاظ سے ضعیف اصحاب کو اذیت پہنچایا کرتے تھے۔ میں ان اصحاب پر کئے گئے مظالم کی گواہی تاریخ سے نہیں ملتی ہے جن پر تم تشدد کرتے ہیں۔ جناب اللہ ارضی اللہ عز وجل پر مظالم ہر بڑے تاریخ میں محفوظ ہیں۔ اس طرح ہمیں دکھایا جائے کہ حضرات شانہ یر کی نظم و ستم پر حضورؐ کو شعب ابوطالب میں نظر بند کیا گیا۔ تباہی نہ لاثر میں سے کوئی ایس

۱۹۵

بھی اس نظر نہیں میں شامل تھے۔ نہ ہی فقرہ اور نہ بھی اخراج دیار و مظالم ثابت ہے تو یہی ری  
عفیں ہٹ دھرمی سے کام لے کر دوسروں کی فضیلیتیں ان کے سرکبریں جاتے ہیں دریاں  
آیت کے مصدق صحابہ کرامؐ جن پر مجتہدوں کے پیار تو ٹوٹے گئے آپ سے مراقبہ کرس کے۔ یہ  
کیا ظلم ہے کہ مصحاب توبہ داشت کریں فقراء مہاجرین (اویچہ) خاتم النبی کے اس استغلال کا  
سیرہ باشتہ ہوں کے سرکار اپنی عاقبت بر باد کرتے ہیں۔ الگ اس سیرہ محدثات اپنے مزعم صحابہ  
میں ثابت کر دیں تو یہی شک ان کے ایمان کے قابل ہو جائیں گے۔

اعتراض ۳۴۶: کیا خدا اور اس کے دین اور اس کے رسول مقبول  
کے ناصرین کے متعلق عدم ایمان کا شبہ کرنا درست ہے؟

جواب ۳۴۶: نہ جی نہیں۔ ہم جن پر شبہ کرتے ہیں محض ان ہی ماسبا کے فعلان کے  
باعث کرتے ہیں۔

اعتراض ۳۴۷: کیا صدق فی دعویٰ الایمان اور لفڑی کا جمیع ہو سکتے ہیں؟

جواب ۳۴۷: نہ جی نہیں۔

اعتراض ۳۴۸: اگر ابیل بد صحابہ کرام ایماندار نہیں تھے (معاذ اللہ)

”أَذْتَقُولُ لِلْمُرْمَنِينَ اللَّنِ يَكْفِي كُو  
ان يَكْمِعْيَمَدْ بَكْمِعْيَلْشَةَ الْأَف  
صِنْ الْمَلَائِكَتِيِّ صِنْزَلِيِّنَ!

جواب ۳۴۸: نہ، ہم ہرگز یہ نہیں لپتے کہ ابیل بد تکام کے تمام صحابہ ایماندار نہ تھے اس  
آیت (جغاطہ لعلیٰ گئی ہے) میں خدا نے مومنین کا طیبین کے لئے امداد کا دعویٰ کیا ہے اسما  
کے دو کو ہمہ کا ایمان اسی آیت کی پہلی آیت میں موجود ہے جو قتابت کرتی ہے کہ صحابہ میں دو

ٹالنے تھے۔

"اور (اسے رسول) ایک وقت وہ بھی  
تھا جب تم اپنے گھروں سے تڑپے  
ہیں لکھ کھڑے ہرے اور مونین کو ٹرانی  
کے سورچوں میں بھار ہے تھے اور اللہ  
سب کچھ سنتا اور جانتا ہے یہ اس وقت  
کا واقعہ ہے جب تم میں سے دو گروہوں  
نے ٹھان لیا تھا کہ پیپائی کریں اور بھر  
اللہ تو ان کا وہی ہے اور مونین کو خدا یہ  
پر بھرو سو رکھنا چاہئے لیکن اُنہوں نے جنگ بدر  
میں تمہاری مدد کی۔ باوجود یہ تم دشمن کے  
 مقابلہ میں بالکل بے حقیقت تھے پھر بھی خدا  
نے فتح دی۔ پس متھی نبو اور اللہ کے شکر گزار  
روزہ۔ (اسے رسول) اس وقت تم مونین  
سے کہہ رہے تھے کہ کیا تمہارے لئے کافی  
نہیں ہے کہ تمہارا رب ہیں ہزار فرشتے آسمان  
سے بھیج کر تمہاری مدد کرے۔"

(سرہ آل عمران آیہ ۱۷۲)

چھڑا شاد ہے کہ ہاں (انور کافی ہے) لبڑیکہ تم ثابت قدم ہو، تھی رہو، اور کفار  
اپنے دفر میں تم پر چھبھی ائیں تو تمہارا پروردگار الیحیا پانچ ہزار فرشتوں سے تمہاری مدد  
کرے گا جو نہان جنگ نکالئے ہوئے ڈنے ہوں گے۔ (۱۷۳)

یہ آیات دراصل جنگ احمد کے وقت نازل ہوئی ہیں اور مسلمانوں کی ڈھاریں بن دھا  
کے لئے ان میں جنگ بدر کا ذکرہ کر دیا گیا ہے۔ ان آیات سے صاف ظاہر ہے کہ خدا نے فرشتوں

"وَإِذْ أَغْدَدْتَ مِنْ أَهْلَكَ تِبْيَانِي  
الْمُؤْمِنِينَ مَقَاعِدَ الْفَقْتَالِ وَاللَّهُ  
سَمِيعٌ عَلَيْهِ الرُّوحُ أَذْهَبَ طَاغِيَّتِي  
مِنْكُمْ إِنْ تَفْشِلْ لَكُمْ وَاللَّهُ وَلِيَهُمَا  
وَعَلَى اللَّهِ فَلِيَتَوَكَّلِ الْمُؤْمِنُونَ  
وَلَقَدْ نَصَرَكُمْ اللَّهُ بِيَدِكُمْ وَإِنْ تَمْ  
إِذْ لَتَهُ فَإِنَّ اللَّهَ لِعَلَمِكُمْ لِتَشْكُرُونَ  
إِذْ تَقُولُ لِلْمُؤْمِنِينَ إِنَّنِي يَعْنِيْكُمْ  
أَنْ يَمْدَدْ كَمْسَرْ بِكَمْدَبِشْلَتَةَ الْفَ  
مِنَ الْمَلَائِكَةِ صَنْزِلِيْنَ ۝

کی اعلاد کا جامع لفاظ فرمایا ہے وہ ان مومنین کے لئے ہے جو تسامہ برادرستی تھے۔ پس چونکہ جن حضرت سے بھی اختلاف ہے وہ یا تو پیش کرنے والوں کے طالعہ میں تھے یا جنک سے ضرور تھے یا غیر تھی تھے۔ "لَا فَقِيَ الْأَعْلَىٰ" اور "لَا مَيْفَ إِلَّا ذُو السَّقَارٍ" فرشتوں کے نامے تھے جیسا کہ شیخ عبد الحق نے طاریح النسبۃ میں لکھا ہے اور پیش ثابت ہوا کہ یہ فرشتہ صرف ان مومنین مصحابہ کے معاونوں میں چونکہ سردار اور ولی حضرت امیر المؤمنین علی ابن ابی طالب علیہما السلام ہیں۔ حضرت علیؑ کے خلاف مصحابی خواہ وہ بدری ہی گیوں نہ ہوں اس استاد کے سخن تو ہیں ہیں اور پھر باشناش پر آتی ہے۔ ہمارا دعویٰ ہے کہ شانہ شانہ میں سے کسی بھی صاحب کر جنگ بدر میں نہیں کوئی زخم لگا اور نہ ہی کوئی زخمی ان کے ہاتھ سے ہوا۔ اگر کوئی الیسا و القعد بزرگ تر وحی تو شیخ میش کیا جائے۔ واضح ہو کہ بعض روایات سے عبداللہ ابن ابی کاجنگ بدر میں شامل ہونا ملتا ہے جس کی مانافت مسلمین الفرقین ہے۔ لہذا ثابت ہوا کہ بعض بدری ہونا باعث فضیلت نہیں بلکہ ایمان باخلوں سی ضروری ہے۔ بلاشبہ صابر و متمنی مومن مصحابہ رفقاء ملا نکمی ہیں مگر غیر متفق، منافق اور مکوڑ سے مجاہد ہرگز کامل الایمان نہیں تھے۔

**اعتراض ۳۴۸:** کیا امداد اہلی کفار کے لئے نازل ہو سکتی ہے اور

کیا ملائکہ رحمت خالیفین دین کے لئے بھی اتر سکتے ہیں؟

**جواب ۳۴۸:** کافروں کے لئے امداد اہلی نازل نہیں ہوتی اور دین کے خالیفوں پر رحمت کے فرشتے نہیں اترتے۔ یہی وجہ ہے کہ اپنی گھبیت کے لئے فرشتے اترے کھانے اور کپڑے لاسئے۔ قدر کی رات فرشتے صاحب الامر پر امر لے کر نازل ہوتے ہیں۔ ذرا یہ تو بتائے ہوں لوگوں پر فرشتوں کا نزول آپ کے زعم میں ہوا ان کے لئے کھر کبھی کوئی بیان بھی اتری یا کوئی کھجور کی گھٹلی جنت سے فرشتے لائے؟ پھر یہ بھی یاد رکھئے کہ عبد المطلبؑ دین ہن پر بھئے کہ الدشیۃ ابرہیمؑ کے خلاف ان کی ہدو فرمائی، آخر نہ ان کو کافر مت کیا۔

۱۹۸

**اعتراض ۳۲۹ :-** اگر جما پرین احمد پر اعتراض ہے تو  
”اذ عذوت من اهلك تبوی المؤمنین کا کیا جواب ہے؟“

**جواب ۳۲۹ :-** بدیں مسلمانوں کی روزِ واحد لغفرش پر کوئی اعتراض نہیں  
لیونکر یہ خط خدا نے معاف کر دی ہے۔ البتہ بدیں اس وقت اعتراض ہوتا ہے جب  
آپ طوطاً حیثی اور احسان فراہوشی کا مظاہرہ کرتے ہوئے اسلام کے محین عظیم کی  
خدمات کو چھپا کر اپنے کاغذی فاتح الحظوم کے قصیدے پڑھتے ہیں پھر ہم جبکہ موجوداتے  
ہیں کہ بخاری شریف سے ان احسانات کی طرف پڑھتے ہوئے تب نے تم بکہ سروں  
پر رکھے ہجاتے پیر اور عبری کی مانند قصص کردہ مالکین صوفی تصاویر میں دکھا کر شرمندہ  
کر دیں۔

**اعتراض ۳۳۰ :-** اگر ان کی پسپائی دل میں کھلتی ہے تو  
آپ آنکھوں سے تعصیب کے محرب شیخیت آثار کر اللہ ولیہما  
کو غور سے کیوں نہیں دیکھتے تاکہ شبہات کا انفعاع ہو سکے۔

**جواب ۳۳۰ :-** بدیں کو اپنے اسلام کی پسپائی لیتیا دل میں کھلتی ہے  
مگر منافق اس سے راضی ہوتے ہیں پونکر ہم مؤمنین ہیں لہذا یہ پسپائی آج تک بدیں  
افسردہ کئے ہوئے ہے۔ ہم نے تو تعصیب کی عنکبوت کبھی آنکھوں پر لگائی ہی نہیں جس  
کے دوست ہیں علانیہ اس کے لئے لگاتے ہیں جس سلفبض ہے علانیہ اس پر  
تبرکتے ہیں۔ محرب شیخیت میں پھر بھی کچھ لنظر تو آتا ہے لیکن افسوس ہے کہ آپ  
نے اندھی عقیدت کی پٹی آنکھوں پر باندھ رکھی ہے جب ہیں غرہہ احمد سے کوئی بحث  
ہی مقصود نہیں ہے تو پھر بار بار چھپ دخانی کر کے کیوں اپنے تعصیب کااظہار کرتے ہیں  
اور جو رحیم اللہ ولیہما تکی بات آپ کرتے ہیں شاید اسے دیکھا نہیں ہے کیونکہ آنکھوں

پر موقوف ہی ہے ذرا اسے تاکہ ملاحظہ فرمائیتے کہ خلیتوکل المونین کے انہاں نبھی آپ کو نظر آجائیں اور آپ کے شبہات کا انداز ہو جائے کہ اڑنے متول موننوں کا وی ہونا فرمایا ہے اور آپ تو ولایت کے قائل ہی نہیں میں لہذا ولی کی بات کیوں کرتے ہیں۔

**اعتراض ۳۲۱:** برآگر آپ مجاہدین احمد کے پیشاہوں کو زیرنظر

لاتے ہیں تو ولقد عفا عنکم سے کیوں منہ پھر لیتے ہیں؟

**جواب ۳۲۱:** برہرگز الیسا نہیں ہے ہم جلا اس معافی سے کیوں منہ پھر دیں گے۔ افسوس یہ ہے کہ اس رحمات کے بعد بھی یار لوگ پیشہ موڑیا کرتے تھے رسول صل آوازیں فربتے تھے اور پر غصب خدا کی طرف دوڑتے تھے لہذا صدائے پیغمبر ہمیں احمد کی پیشاہی سے پشاور ہمنی کی طرف متوجہ کرتی ہے اور خندق میں سروں پر بیٹھے پرندے سے بھی عجیب منظر دکھاتے ہیں۔

**اعتراض ۳۲۲:** برآسی طرح اکران کا یہ فعل لقول شما اذکاب کفر

**تحالو وَ اللَّهُ ذُو فَضْلٍ عَلَى الْمُوْمِنِينَ** "کا کیم جواب ہے؟

**جواب ۳۲۲:** برالثہ اللہ کیا آت وافی ہر دیت یاد کروانی ہے آپ نے جو آپ کی صحابی پرستی کی عمارت کا انہدام کرتی ہے پہلے پوری آیت ملاحظہ فرمائیے:-  
ولقد صدقتم اللہ وعدہ اذا تحشیم ۝ بِشَكْ خَدَنَ (جہنم احمد میں بھی)  
بادنہ ۝ حتی اذا فسلتم و شاعتم اپنا (فتح کا) وعدہ پسجا کر دکھایا تھا جب  
فِ الْأَمْمَ وَ عَصَيْتُمْ مِنْ بَعْدِ مَا أَرْتَكْمُ تم اس کے حکم سے (پہلے ہی حملہ میں ان  
ما تھبوب منکم موت یُرید الدینا (کفار) کو خوب قتل کر رہے تھے یہاں  
ذ منکم موت یُرید الآخرة ۝ اللہ تک کہ تمہارے پسند کی جیزا (فتح)۔  
صر فکم عتھم یبتليکم ۝ تمہیں دکھادی اس کے بعد تم نے

۲۰۰

وَلَقَدْ عَفَا عَنْكُمْ وَاللَّهُ ذُو الْفَضْلِ (مال غنیمت دکھکر) بزرگانہ پن کیا اور  
علیٰ امور مبنیین ۵  
حکیم رسول ص میں باہم بھیگدا کیا اور نافرمانی  
کی۔ تم میں سے چھ طالب دنیا  
راہی عربان مر ۱۵۲ پت)  
ہیں اور کچھ طالب آخرت ہیں۔  
پھر تمہیں (بزرگی) نے (کفار) کی طرف  
سے بھرو دیا اور تم بھاگ کھڑے ہوئے  
اس سے خدا کو تمہارا (اخلاص ایمان)  
اکرنا مانظور تھا۔ اس پر بھی خدا نے  
تم سے درگذری اور خدا مونوں پر  
بڑا فضل و کرم کرنے والا ہے۔

اس آیت میں اللہ نے صحابیوں کا نشیہ کیا ہے اور اس موقع کو اخلاص ایمان  
کا امتحان قرار دیا ہے۔ صحابیوں کے دو گروہ بیان کئے ہیں۔ ایک نافرمان رسول ص اور  
طالب دنیا، دوسرا مطیع پیغمبر اور طالب آخرت۔ جو بھائے ایمان کے امتحان میں فیل  
ہوئے گرے پھر خدا نے معافی دے دی یعنی کچے ایمان والوں کو معاف کیا گیا۔ آئندہ موقع  
فراتہ کیا کہ ایمان میں اخلاص پیدا کریں یا تو مسوں یا بزر طالب آخرت تھے ان کو ایمان  
کے امتحان میں پاس کرو یا اور ان کا نیا بہرہ مزبور کے باسے یا کہا کہ ان پر اللہ  
فضل و کرم کرنے والا ہے۔ اسی نتیجے و کرم کا استحقاق یعنی شدہ صحابیوں کے  
لئے نہیں ہے بلکہ ان کے لئے معافی ہے۔ اگر آئندہ اصلاح کر لیں تو فہرہ درز نہ  
ناقص الایمان۔ بصورت اصلاح فضل کے مستحب و ذمۃ غصب کے حقدار۔ پس جب  
خدا صحابیوں کو دو گردہوں میں تقسیم کرتا ہے تو آپ کس طرح سب کو حامل فضل کہہ  
سکتے ہیں؟

اعتراض ۳۲۳ : اعلام الوری باعلام الہری ۳۲۴ میں ہے

"لما أشدت قريش في أذى رسول الله واصحابه"

کہ جب قریش حضور اکرم صلی اللہ علیہ وسلم اور ان کے اصحاب کو تکلیف دینے کے بارے میں سخت ہو گئے۔

فرمایے قریش جن اصحاب پرختی کرتے تھے وہ کون تھے اور  
اُن پرختیاں کرتے تھے۔ اپنا ہنسوا سمجھ کر یا حضور اکرمؐ کا ہنسوا  
سمجھ کر دلوں شفقول پر مدل روشنی ڈالئے۔

جواب علیٰ ہے کہ قریش جن اصحاب پر سختیاں کرتے تھے وہ بنی هاشم کے افراد اور حبیب فقراء و رفقاء رسول ﷺ تھے۔ جو لوگ شعب ابی طالب میں حضور ہرئے وہ قریش کی سختیوں کا زیادہ لشائہ بے ان مظلوموں پر ظلم صرف نصرت و حمایت رسول ﷺ کی وجہ تھا ہے گئے۔ آپ نے مزعومہ اصحاب خصوصاً "ثلاشر" صاحجان پر قریش نے کوئی ظلم نہ کیا۔ نہ ہی شعب ابی طالب میں وہ نظر پیدا ہوئے صاحب موالیب لدینے صحت پر لکھتے ہیں کہ "شروع میں چھ آدمی مسلمان ہرے ابو بکر رضی، عمار رضی اور ان کی والدہ سلیمانہؓ، صہبیؓ اور بلالؓ اور مقدارؓ، رسول کریمؓ حضرت ابو طالب کی حفاظت میں رہے۔ ابو بکر اپنی قوم کی پناہ میں رہے۔ باقی لوگوں کو کفار مکہ نے پکڑ لیا اور انہیں لوپے کی نذر ہیں پہنائیں اور ان کو تینی دھوپ میں بھٹاکا۔"

اسی طرح کتابت "عروجِ اسلام" میں ہے کہ حضرت عمار بن یاسر رضی اللہ عنہ کے والدہ اور والدہ مسلمان ہونئے یہ قدری مسلمانوں میں میں ۔ ہمی خزوفم ۔ عمار اور ان کے ماں باپ کو مکر کی گھاٹیوں میں اس وقت لے جاتے جبکہ پتھر سخت گرم ہو جاتے رختے اور وہاں ان بزرگواروں کو گرمی کی شدت میں اذیت دیتے رہتے ۔

۲۰۳

ایک مرتبہ حضورؐ اس طرف سے گزرے اور فرمایا۔ آں یا سرخ تھا را اور چارا مونجست  
ہے اس کے بعد یا سرخ اسی ستم سے شہید ہوئے۔ عمارتؐ کی والدہ سعفیہ رضویہ کو الہبل  
نے نزد ماڑا اور یہ اسلام کی اول شہیدۃ قرار پائیں۔

ایسے چھین اسلام جب پر لطفاً صبر کو فخر و زینت حاصل ہے حضورؐ کی ہمنوائی میں  
صیحتوں کے پہاڑ اپنے سروں پر اٹلتے رہے لیکن آپ نے کبھی ان کا تذکرہ بھی کرنا  
گوارہ نہیں کیا۔ بلکہ وہ لوگ جب کامال بھی بیکانہ ہو سکا ان کو نہ لے اور انسانے آپ کے  
لہوں پر جاری رہتے ہیں۔

**اعتراف ۳۲۲:** جلال العیون مصنفہ ملاباق مجلسی کی عبارت

سے پتہ چلتا ہے کہ سیدنا علی المتقیؐ کو سید المرسل کے پاس سیدہ  
فاطمہؓ کے نکاح کے لئے لانے والے سیدنا ابو بکرؓ اور سیدنا عمرؓ  
تھے۔ کشف الغمہ کی عبارت سے معلوم ہوتا ہے کہ نکاح کا گواہ حضور  
علیہ السلام نے ابو بکرؓ و عمرؓ اور طلحہؓ و زبیر رضی اللہ عنہم کو بنایا۔

فرما یے اس نکاحت امام کے بعد بھی ان کے لامان پر اعتراف

کیا جاسکتا ہے؟

**جواب ۳۲۳:** جب حضرت البرطالب علیہ السلام کا سیدہ خدیجہؓ  
اور سردار کائناتؓ کے نکاح کا خطبہ پڑھا آپ کے نزدیک دلیل ایمان نہیں ہے تو پھر  
محض ابو بکر و عمر کا نکاح کے وقت حضرت علیؓ کے ساتھ آنا شہرت ایمان کیوں کرہو  
گا؟ باقی چونکہ دونوں سماجیان نے خواستگاری سیدہؓ کی درخواست کی تھی اور حضورؐ  
نے وحی الہی کا انتظار کرنے تک توقف فرمایا تھا لہذا ان دونوں پر یہ عقد میطلقاً وحی

۳۰

ثابت کرنے کے لئے اور حضرت علیؑ کی فضیلت کا اظہار کرنے کے لئے ان کو جلایا ہوگا  
یا وہ خود ہی آئے ہوں گے۔ آخر مسلمان تو نہے پھر ہمیشہ کے سسر بھی تھے۔ آنے میں  
یا گواہ ہونے میں کیا قباحت ہے لیکن یہ شرکت بھی دلیل ایمان نہیں ہے۔

واضح ہو کہ کشف الغمہ کتاب میں سنی شیعہ دونوں روایات درج ہیں اسی  
طرح یہ گواہوں والی روایت صاحب کتاب نے کتاب "مناقب خوارزمی" سے تقلی کی ہے  
جو شیعہ کتاب نہیں ہے۔ وہاں بھی یہ ہے کہ حضور نے فرمایا جو چند مہاجرین اور چند انصار  
کو ملا لو۔ اس پاک جوڑ سے کاعقد تو خدا نے عرش عظیم پر کیا ہے اور چاہیں پڑا فرشتوں  
نے گواہی دی ہے (سماعی)

جس طرح حضرت کاعبد الشابن ابی پرمائز جنائز پڑھنا اس کے ایمان کی دلیل  
نہیں ہو سکتا اسی طرح کسی کا سیدہؓ کے نکاح میں شرکت کرنا یا گواہ ہونا ایمان  
کی علامت نہیں ہو سکتا ہے۔

**اعتراض ۳۲۵:** اسی طرح سیدنا علیؑ کی موجودگی میں  
سیدنا عمرؓ نے سیدہ شاہ بانو کا نکاح سیدنا عشیںؓ سے کیا  
(اموالہ کافی بر حاشیہ مراثۃ العقول ص ۳۹۵) فرمائی یہ کیا ارشاد ہے؟

**جواب ۳۲۵:** ایسا اعتراض آپ "حبلہ الافہام" کے اعتراض ۹۸  
کے ذریعہ کریجے میں۔ جواب دیا جا چکا ہے۔ میری کتاب "ذکار الافہام" وکیہ تصحیح  
باتی اگر بیان حاجۃ کافر بادشاہ سے حضرت ابراہیم قبول کر سکتے ہیں تو یہ بی شہربانو  
کے لئے بھی کوئی عذر نہیں جبکہ بی صاحبہ حضرت عمرؓ کے دور میں آئی ہی نہ تھی۔

**اعتراض ۳۲۶:** الدۃ البخیفہ شرح روح الپلائغۃ ص ۲۷۴ میں ہے

۳۴۲  
دکان عند خفته مرضہ اور حضور علیہ السلام کو جب  
لکھیف تھوڑی ہوتی تھی تو  
خود نماز پڑھاتے تھے لیں جب  
لکھیف شدید ہو گئی تو حضور نے  
ابو بکر صدیقؓ کو حکم فرمایا کہ  
لوگوں کو نماز پڑھائیں۔

فرمائیے اگر سینا صدیقؓ کا بزرگ قول شما فاقد الایمان یا ناقص الایمان  
تھے تو آپ نے ان کو منصب امامت پر فائز کیوں کیا؟

جواب ۳۴۳: حضرت ابو ہریرہ سے مردی ہے کہ:  
در دصلیۃ واجہہ علیکم مخلف کل نمازوہ فریض ہے جو ہر اچھے اور بُرے  
مسلم برا کان اور فاجر و اُن مسلمان کے تھے پڑھی جاسکتی ہے البتہ  
وہ گناہ ہائے کبیرہ کا مرتكب کیوں نہ  
ہوتا ہو (خشکوہ ثریثت)

اس حدیث سے ثابت ہوتا ہے کہ نماز کا پڑھادیماں الایمان ہرنے کی  
دلیل نہیں ہے بلکہ فاجر اور مرتكب کیا رہی جو منصب امامت نماز پر فائز ہو سکتا ہے  
حالانکہ ہم شیعوں کے نزدیک ایسا حکم رسول نابت ہی نہیں ہے۔

اعتراف ۳۴۴: اگر خدا تعالیٰ کے نزدیک صدیق صحیح الایمان  
نہیں تھے تو شبیہ مجرمت رفاقت کے لئے ان کا انتخاب کیوں کیا؟

## ملاحظہ فرمائیے تفسیر امام حسن عسکری ص ۱۸۹ اور حیات انسوب ص ۳۷ جلد ۲ اور غزوات حیدری ص ۶۷ ترجمہ محدث حیدری

جواب ص ۳۷: دریں افسوس ہے کہ تفسیر امام حسن عسکری، حیات القلب اور غزوات حیدری میں بھی یہ لکھا ہے صونڈھنے کے خلاف حضرت ابوالبکر رضی اللہ عنہ تو شیب بحیرت کے لئے منتخب کیا۔ البته ان کا شب بحیرت رسول اللہ کے ہمراہ ہوا تسلیم شدہ ہے۔ کسی ضعیف سے ضعیف روایت استثناء میں بھی یہ بات ہمیں مل سکتی ہے کہ رسول نے حضرت ابوالبکر کو دعوت دی ہے۔ غزوات حیدری (طرائف فتح باذل) کی کتاب محدث حیدری کا ترجیح ہے۔ یہ کتاب منظوم ہے اور اس کی مناظرانہ چیزیں کچھ بھی نہیں ہیں ہے۔ باذل مردم نے جو بحیرت کا راقعہ نظر کیا ہے بربنا ہے روایات سنین ہے اور وہ اشعار فرمخی ہیں جنما پھر وہ خود اس کے بارے میں کہتے ہیں کہ

”من ازگفت رادی بیان سکم - جوالش برو گفتہ گریش دکم“

یا لکھتے ہیں: ”زگشار رادی آں رسول - نه ازگفت ہر خلد لوفضول لہذا جب خود صاحب کتاب اپنی تحریر کی ذمہ داری قبول کرنے پر آمادہ ہیں تو اس سے استدلال کرنا بھالت بلکہ حمایت ہے۔ باقی ہمیں حضرت ابوالبکر کی محبت سے کبھی انکار نہیں ہوا۔ اگر اس محیث کو انتخاب رفاقت کیا جائے تو پھر میں یہ کہتا ہوں کہ خدا نے ایسا انتخاب اس لئے کیا تاکہ حضرت ابوالبکر کی استعانت کا امتحان پر جائے اور انہیں

”لا تحزن“ کے اعزاز سے لواؤ دیا جائے اور قبرست اولیاء اللہ سے اخراج ثابت ہو جائے کیونکہ اللہ کے اولیاء کو حُزن نہیں برتاہے۔ نیز حضرت صاحبؑ کے ایمان کا بھی پتہ چل جائے کہ سانپ کے کاٹے سے روئے تھے یا پانچ ہزار درہم کے ضائع ہونے کے خوف سے یا پھر اسن ایسا تھا کہ اواز اعداء تک پہنچ جائے اور گرفتاری عمل میں آجائے۔ یہ تفصیل بھری داستان ملاحظہ کر جئے میری کتاب ”وہی رحمۃ للعلیمین“ میں اور فروع ”دین“ کے حصہ سوالات میں الشام اللہ سارے شہزادے دور ہو جائیں گے۔ اضرف

۲۰۴

یہ رناقت صحیح الایمان ہونے کی بجائے ناقص الایمان ثابت کرے گی۔ اگر یہ سفر نہ  
وہیں الایمان ہے تو وہ راستہ بانے والا کافر بھی یا ملکرین جائے کا جس کو ساختہ یا تھا۔

**اعتراض ۳۲۸:** اگر لعلیٰ شما حضرت صدیق نزد رسول مقبول  
صلی اللہ علیہ وسلم خالی از ایمان تھے تو آپ نے رفیق کیوں نیا پا؟

**جواب ۳۲۸:** یہ سوال بالکل ایسا ہی ہے کہ کوئی پوچھ لے کہ جب ابليس علم  
خدا میں مردود ملعون تھا تو پھر ایسے فرشتوں کا سروار باکر اللہ نے اپنا تقرب کیوں تھا  
قریشی صاحب حضور نے حضرت ابو بکر کو دوست بن اکرامت کو سبق دیا ہے کہ سپاں  
دشیب پڑنے سے متوجہ اور جیلیاں درود بدھا اور معنی سانپوں کے بیٹے کبھی بھی فائدہ  
رسان نہیں بن سکتے جو اہن کی کتنی بھی نازدیکی سے پرورش کی جائے۔ شان خدا و زمی  
ہے "چفاڑ" کے معنی بھی کچھ اس سے ملتے جلتے ہیں۔ ڈکشنری ملاحظہ کر لیجئے باقی جواب یہ ہے  
یہ آپ کی فہمائش کے لئے کافی انتظام ہے۔

**اعتراض ۳۲۹:** اگر (ابی) سیدنا علیؑ کے نزدیک حضرت  
صدیق اکبر مرشیہ الایمان تھے تو حضور علیہ السلام کو ان کے ساتھ کیوں  
جانے دیا ہے؟

**جواب ۳۲۹:** اول تو مسب پر اگر احمد حنفیت ابو بکر کا ساتھ جانا طے ہوئے  
پایا تھا اور یہ نہ یقین کھا جائے کہ حضرت صاحب خود رسول اللہ کے تعاقب میں گئے لیکن  
اگر یہ فرض کریا جائے کہ علیؑ کو اظہار بھی معلوم تھا (علم خاص سے واقع تھے) تو علیؑ  
مرتبہ رسالت کے ساتھ ساتھ انہیں معلوم تھا کہ رسول اللہ کے حکم سے سجرت کر رہے  
ہیں اور اللہ نے حفاظت کا ذریعہ ہے لہذا اگر ابو جہل بھی ساتھ جائی اور رسول اللہ نے  
جاتے تو علیؑ اعتراف کر رہے گی کہ بھی پر اعتراف کرنے کو رسمیت پر شک کرنے کے برابر ہے

۲۰۷

جب رسول کوئی فیصلہ کرے تو مومن کو انتیار نہیں کر اس لودل سے نہانے یا معرض برو جبکہ حضرت ابو بکر مسلمان تو تھے۔

اعتراض ۳۵ :-

**والذیت هاجر وافی اللہ من** اور جن لوگوں نے خدا کے راستے بعد ما ظلموا النبوة نہ مف مظلوم ہونے کے بعد بحیرت کی ہم **الدینا حسته ولاجر الآخرة** ضرور ان کو دنیا میں اچھا ٹھکانہ دیں گے اور آخرت کا اجر بہت بڑا (نحل) ہے اگر ان کو عظم ہو۔

فرمایے مکہ محفوظ میں جن لوگوں پر ظلم کیا گیا اس کی علت غافی کیا ہے جواب ۳۴ :- دین محمد رسول اللہ صلی اللہ علیہ و آله و سلم کی پر خلوص حیات و نصرت سے باز رکھنا۔

اعتراض ۳۵ :- بسبب ظلم معاذین مکہ محفوظہ سے کن لوگوں نے بحیرت کی ان کی نشاندہی فرمائی؟

جواب ۳۵ :- حضرت بلال رضی اللہ عنہ، حضرت عمار بن یاسر رضی اللہ عنہ، حضرت مقدار رضی اللہ عنہ، حضرت سلامان رضی اللہ عنہ، حضرت ابوذر رضی اللہ عنہ، حضرت زید رضی اللہ عنہ، بنی ہاشم کے افراد خصوصاً اولاد عبد الملک برضوان اللہ علیہم السلام کے شخص ساتھی، اللہ جن پر راضی ہوا۔ آپ والے صاحبان نہیں کیونکہ ان پر

معاذین کاظلم ہی ثابت نہیں ہے۔

اعتراض ۳۵۲: مذکورہ قسم کے حضرات کے ساتھ دنیا میں

غلبے کا وعدہ پورا ہو یا نہ الگ ہو تو کیسے۔ وزیر عجید الہی میں شخص لازم آئے کا تفصیل درکار ہے۔

جواب ۳۵۲: ان عززات کو حسنات دنیا و آخرت نے نواز کر لیا ہے اپنا وعدہ پورا کیا۔ کم فتح ہوا۔ جہاں یہ لوگ مغلوب رہتے۔ اب یہ غالب ہوئے۔ مکرش ظالم حکوم ہوتے اور یہ حالم وغایق قرار پاتے۔ حضور کی اتفاقات سے سرفراز ہوتے باوشاہروں کی حکومتیں طیا میٹ ہو گئیں لیکن ان کی شان و شوکت کا درد برباج بھی ہر کلمہ کو کے قلب پر ہے۔ اور ان کا نام تمکن انتہائی احترام و ادب سے لیا جاتا ہے۔ جبکہ ان کے غالیوں پر کوئی ساعت وقت ایسی نہیں کہ ان پر پھٹکا رند پڑتی ہے۔

اعتراض ۳۵۳:

اذ غدوت من اهلك تتوی "جیوی" اے رسول! ایک وقت وہ بھی تھا

المومنین مفععد للقتال۔ جب تم اپنے بال بچوں سے تڑکے

ہی نکل کھڑے ہوئے اور مومنین

کو اٹھائی کے سور پھے پر بھار ہے تھے

فرمائیے کن ایمانداروں کو حضور علیہ السلام نے مورچوں پر بھایا ایسا

یہ لوگ حضور علیہ السلام کے صحابہ مجاہدین احمد رہنے تھے؛

۴۰۹

جواب ۳۵۲ بہ بالکل صحابہ مجاہدین احمدی تھے۔

اعتراض ۳۵۳: بہ جب ولقد عنانکم فرمائی مولاۓ کریم نے  
مجاہدین احمدی کے خلاف شارکو معاف فرمایا تو اب تک آپ کی زبانوں پر  
سلسلہ شکوہ کیوں؟

جواب ۳۵۴: بہ پہ شک احمدی فلسفی معاف کردی گئی۔ ہمیں ہرگز اس  
سے کوئی شکوہ نہیں۔ بلکہ چماری شکایت یہ ہے کہ تو بہ کے بعد عجی گناہ جاری رہا۔ یہ  
احمدی توبات ہی نہیں کرتے۔ بلا وجد اعتراف کیوں ہے؟

اعتراض ۳۵۵: کیا صحابہ کرام مدینہ چلے گئے تھے یا وہاں منتشر  
ہو کرو اپس آگئے۔ شق اول کو کوئی شخص ثابت کرنے کی جرأت نہیں  
رکھتا اور شق دوم کا تتحقق منکل الوجود قرار دیتے ثابت ہوا؛

جواب ۳۵۵: تاریخ سے پوری طرح ثابت ہے کہ احمد کی لڑائی میں بھائی  
منتشر ہو کر مدینہ چلے گئے تھے۔ کچھ لوث مار میں معروف تھے۔ بعض پیارے پرچارکوئے  
تھے انہر میں جدھر جدھر کسی کے سینک سمائے چلدا بنا۔ یہ جرأت بندہ ملک کرتا ہے کہ  
آپ کی بہلی شق کو ثابت کرے۔ آنحضرتؐ کے اصحاب آپ کو چیزوں کو الگ ہو گئے۔  
ان میں سے کچھ مدینہ پہنچ گئے۔ کچھ پیارے کے اور پر ایک چنان پرچارکے اور وہیں  
پڑ دیئے ڈال دیئے۔ پیغمبرؐ خدا انہیں پکارتے تھے "اسے بندگان خدا۔ اسے اللہ کے  
بندوں با میر پے پاس آؤ" میرے پاس آؤ (تاریخ طبری جلد ۱ ص ۲)

اب شق دوم کی طرف آئیے کہ معمورین نے دین پر دنیا کو فرقیت دے کر ایسی  
ایمانی لا اغراقی کا ثبوت دیا۔ علامہ طبری لکھتے ہیں۔ "وہ لوگ غیرمت غیرمت پکارتے تھے۔

عبداللہ نے کہا تھیں وہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کا فرمان یاد نہیں ہے  
مگر انہوں نے تھیہ نے سے انکار کر دیا اور مال غیبت کو شکر کے لئے پل دیتے ہیں۔  
(تاریخ طبری جلد ۳ ص ۱۹۶)

اب آئیے اپنے خلفاء کی طرف کے حضرت ابو بکر اقرار کرتے ہیں کہ میں سب سے پہلے  
والپس آیا (تاریخ قیصر) حضرت عمر کہتے ہیں کہ میں بیہادر کے اور پرچھڑی گیا۔ (اذالت الحرام)  
حضرت عثمان صاحب تراویہ بھاگ کرتین دن بعد شکل دکانی، (تاریخ کامل)  
پس دونوں شیخین ثابت ہوتیں۔

### اعتراض ۳۵۴: اگر آپ کے نزدیک لغضی ایمان وجہ فرار

و انتشار تھا تو کعب بن مالک کے اس فرمان کا کیا مطلب ہے۔

بحوالہ نجع الصادقین جلد ۳ ص ۳۵۳: بر کجوں وے راندیدیم

ندا کردم یا علی یا معاشر المسلمين البشروا نیز رسول اللہ۔ اصحاب متوجہ  
شدہ برو جمع شدند و پیا و کارزار کر دند تا آنکہ حق تعالیٰ نصرت ارزانی فرمود

کہ جب میں نے حضور کو دیکھا تو ندا کی۔ اے علی اے مسلمانوں کے

گروہو خوش ہو جاؤ پر سوچوں بیاں ہیں۔ اصحاب متوجہ ہو کر حضور پر وانہ وال  
جمع ہو گئے اور جگ شروع کر دی تا آنکہ خدا تعالیٰ نے فتح و نصرت عطا فرمائی۔

حرب ۳۵۴: نجع الصادقین کی اس عبارت کا مطلب صاف ہے کہ

لوگوں نے حضور کو ایسا لیا چھوڑ کر فرار اختیار کیا۔ جس طرح رسول اللہ پیارستے رہے اور  
لوگ بہادری پر تیز بھاگتے رہے اسی طرح کعب نے بھی آوانیز دیں اور اس افواہ کی

له حضرت عبد اللہ بن جبیر صنی اللہ عنہ

تر دید فرمائی کہ حضور شیعہ ہو گئے ہیں۔ بعض ایمان کا اندازہ تو حضرت ابو بکر صاحب کے اس مجدد سے ہوتا ہے کہ انہوں نے لوگوں کو پرانے دن پر بلطف مانے کی رائے دی۔ باقی جب ثابت قدر اصحاب نے جنگ کا پاس پٹا تو قدر فتح تاباتی لوگ آنا شروع ہو گئے۔

**اعتزاض ۳۵۴:** کیا آپ کے نزدیک حضور علیہ السلام اور حضرت علی سے فراز ثابت نہیں جیکہ آپ کی کتاب مجالس المؤمنین <sup>۱۹</sup> میں مستورد ہے۔ اگر اور بوقت بخوبی فرار نہ ہو ایں بوقت بخوبی فرار کر دیجانتے ہو تو حضرت پروردش خود فرار کر دی۔ لیکن اگر حضور نے بخوبی فرار کیا تو حضرت علی نے گھر پہنچ کر فرار کیا۔

**جواب ۳۵۵:** در جہاد کے میدان سے فرار ضعف ایمان کی علامت ہے اور حضور و حضرت علی کا یہ فرار جہاد سے نہ تھا۔ اگر صرف فرار یہ ضرور ہے تو شیعہ ہی دنیا کا کوئی فرد پر کاموں تکمیل پورتے ہوئے بحالانہ ہو گا۔ عقل و بریش سے اعتراض کریں

**اعتزاض ۳۵۶:**

ثُمَّاَنْزَلَ اللَّهُ سَكِيْتَهُ عَلَىٰ "بِصَرِ الرَّبِّ تَعَالَىٰ نَزَّلَ أَنْزَلَ أَنْزَلَ  
رَسُولَهُ وَعَلَىٰ الْمُؤْمِنِينَ رَسُولُهُ وَعَلَىٰ الْمُؤْمِنِينَ رَسُولُهُ وَعَلَىٰ الْمُؤْمِنِينَ  
وَأَنْزَلَ جِنَوْدَ الْمَرْدَنْدَهَا۔ اور وہ لشکر بیٹھ جن کو تم دیکھ  
نہیں رہے تھے۔"

کیا اس میں مجاهدین جنین کے ایمان پر مہر الہی ثبت نہیں؟

جواب ۳۵۸ بربے شک جو جا پریں جنگ خین میں ثابت قدم رہے اس آیت میں ان کے ایمان پر مہر الہی ثبت ہے لیکن آپ والے نام نہاد جا پریں نے تو یہاں بھی بے ایمانی کا ثبوت فراہم کرتے ہوئے فراہم کیا ہے۔ حالانکہ محمد رسول اللہ اور عبیت شجرہ کو چکے تھے۔ پھر یہی عہد سکنی کرنے سے باز نہ آئے پہلے ان کا ایمان ثابت کرو پھر مومنوں کی شان کی آیات کو ان کی طرف غسوب کرو۔ پہلے اپنے موم کے پلٹوں کا جہاد قرآن سے سُنیہ:

"وَيَوْمَ حِنْفِينَ إِذَا عَجَّبَتْكُمْ كُثْرَتْكُمْ<sup>۱</sup>" اور خین کا دن یاد کرو جبکہ کثرت تعداد فلم تَعْنَ عَنْكُمْ شَيْءًا وَصَاقِفَتْ نے تمہیں مخرور بنادیا تھا مگر اس کثرت علیکم الدارض بِمَا سَبَقَتْ ثُمَّ نے تمہیں کوئی فائدہ نہ پہنچا یا اور زمین وَ لِيَمْدُّمْ مُدَبِّرِينَ " (وقبر مر ۴۵)

یہ دم دبا کر بھالنا دیکھ کر ابو سفیان اور کلدہ جیسے دشمنان اسلام نے آواز سے کہے کہ "ابھی یہ کیا بھاگے ہیں یہ لوگ ہرگیت سے سمندر تک بھاگیں کہ" یعنی ڈوب مرنی گے۔ اور کہا "آج اسلام کا جادو باطل ہو گیا ہے"

اب نے پسے مایہ ناز بنا دکا فرار ملا خطر کریں۔ کتاب بھی مایہ ناز اور شاہکار بھی مایہ ناز اور کار نامہ بھی مایہ ناز تینوں مایہ ناز بر

انہرزم الصلمون و انہرزمت مسلمانوں نے راہ فرار اختیار کی اور یہی

معجمہ فاذ العمر ابن الخطاب (ابوتیادہ) بھی ان کے ساتھ بھاگ فی الناس فقللت ما شان الناس قال اما اللہ ترکیا کیا ہرگیا ہے ان لوگوں کو۔ کہا (مفرورین میں) عمر ابن خطاب کو دیکھا اللہ کی رضی۔ (صحیح بخاری جلد دوہہ ص ۲۵)

۲۱۳

کیا ایسے بھی بھگوڑوں پر آپ مہر الہی ثبت کرتے ہیں۔ خود کریم مگر یہ مہر غصب  
الہی کی ہوگی۔ ہمارے افسوس رسول اس طرح نصرت کو پکاریں "إذَا الْبَنِي لَا كَذَبُ  
أَنَا أَنْ عَدَ الْمُطَلَّبُ" میں بھی ہر ہی مجبوٹ نہیں میں عبد المطلب کا فرزند  
ہوں۔ یا وہ ہزار کے جنم غیر میں سے بارہ ادمی بھی صداقت نبی پر اعتبار نہ کریں۔ اور یہ  
دعویٰ ایمان اگر ایمان دیکی ہے تو ایسے ایمان سے بے ایمانی بھلی ہے۔ جب لوٹ مار کا  
مورچ ہر تو پروانے لیکن آڑماش کے وقت بیکانے۔ شہیک ہے قریشی صاحب۔  
یہ پروانے ہوتے ہیں ایسے ہیں کہ روشن شمع کے گرد طوفان کرتے ہیں اور جو ہی شمع گل ہوئی  
ہے بھاگ جاتے ہیں۔

اب میں پوچھتا ہوں کہ الگ اللہ نے سکینہ ان بھی مجاہدین پر نازل کیا ہو یہ زیرِ حاکم  
تو کیا خدا کی رحمت کی توہین نہیں ہے۔ اب یا اللہ کے سکینہ کی حفاظت کر دیا ان کو فہرست  
مونینین سے خاص حلسیم کرو۔ میں جملج کے ساتھ کہتا ہوں کہ جنگ حنین میں ثابت قدم  
رہنے والوں میں آپ کے شاشے کے نام نہیں مل پاتے یہی یہ جنگ بہت بڑا تبرت ہے کہ ان  
کا ایمان ناقص تھا۔ کہونہ آخری غزوہ ہے اس کے بعد تلافي کی بھی گنجائش ختم۔

### اعتراف ۳۵۹:

لقد رضى الله عن المؤمنين البتة تحقيق ایمان ماروں سے رانی  
اذ يبايعونك تحت الشجرة ہو گیا جلد آپ کے ہاتھ پر درخت  
کے پنچ بیعت کر رہے تھے۔

میں بیعت رضوان کرنے والوں کے ایمان پر خداوندی شہادت موجود  
ہے کیا پھر بھی آپ کی آنکھوں پر تھسب اور الکار کے مخدب شیشے بجائیں

۲۱۳

**جواب نمبر ۳۵۹:** سر جم مانتے ہیں کہ جن مومنین نے بیت رضوان کی اللہ ان سے راضی ہو لیا۔ لیکن ہمیں اللہ نے فاریک بیتی کی توفیق دی ہے اور تعصیب و انکار کے محدب شیشے جو ہماری آنکھوں پر آبائی مسلک کی پیریوں میں لگے ہوئے تھے اندود ہی ہیں۔ لہذا اگر ارشی یہ ہے کہ آیت میں اللہ کا راضی ہونا صرف مومنین کے لئے ہے تو کہ ہر ایک باقاعدہ نے والے کے لئے "عَنِ الْمُؤْمِنِينَ" کے لفظ موجود ہیں لہذا اس آیت سے استدلال کرنے سے قبل متوجه کا صاحب ایمان ہونا ثابت کیا جائے پھر شہادت خداوی محقوقی ہوگی۔ حضرت علیؓ سے جب دریافت کیا گیا کہ آپ نے فرار کیوں ہی کیا تو جواب امیرؑ نے حضور سے جو ایسا عرض کیا کہ میں ایمان کے بعد کفر نہیں کر سکتا۔ یعنی حیدر کراچی کے نزدیک جنگ سے جاننا کفر تھا۔ بیعت شجرہ کی علت غائب بھی تھی کہ مسلمانوں سے یہ عہد کیا جائے کہ وہ جنگ میں ثابت قدم رہیں گے۔ جن اصحاب رضی اللہ عنہم نے ایقاۓ عہد کیا ہے شک اللہ ان سے راضی ہوا۔ لیکن جو صحابہ اس بیعت کو تدریس کے ترتیب سے یقیناً خدا اور اس کا رسول ان سے ناراضی ہوئے۔ اگر بیعت رضوان کے موقع پر بالفرض حال تام بیعت کرنے والوں کو فالص ایمان زدہ مان لیا جائے تو پھر بھی جنگ نہیں جو کہ اس بیعت کے بعد لڑی کی گیا ہو تو مغادر ہوئے مردود شہرے اور نام نہاد اصحاب کا جنگ نہیں سے فرار کتب شیخوں سے پوری طرح ثابت ہے لہس ہم ایسے بھانگے والے افراد کے ایمان کو ناقص سمجھتے ہیں۔

**اعتراف نمبر ۳۶۰:** کیا ایمان جاہیوں حدیثیہ کے لئے ہو الذی

انزل السکينة فی قلوب المؤمنین کافی نہیں؟

**جواب نمبر ۳۶۰:** نہ روں سکینہ قلوب المؤمنین کے لئے ہے جب ایمان بھی ثابت نہیں تو کیا تھی کیسی؟

## جست در تردید نفاق صحابہ کرام ﷺ

اعتراض ۳۴۳: اگر آپ سلام خیال یہ ہے کہ یہ لوگ عہد نبوت میں بطور نفاق ایکان لائے تھے تو فرمائیے کی زندگی میں دنیوی سیاست ابو جہل کے قبضے میں تھی یا حضرت رسول مصیبوں صلی اللہ علیہ وسلم کے ہاتھ میں بود

جواب ۳۴۱: ابو جہل کے قبضے میں تھی تو  
اعتراض ۳۴۲: اگر کہا جائے کہ حضور اکرم ﷺ کے قبضے میں تھی تو  
خلاف واقع ہے اور اگر ابو جہل کے قبضے میں تھی تو بھرمنا فقت جب بوجہ خوف ہوتی ہے تو صحابہ کرام کو ابو جہل کی پارٹی میں ہونا چاہئے تھا یا حضور کی جماعت میں۔ کچھ تو عقل چاہئے۔

جواب ۳۴۳: آپ کا یہ خیال خلاف عمل ہے کہ نفاق عطف بوجہ خوف ہوتا ہے بلکہ منافقت کے اور بھی اسیاں ہیں۔ جاسوسی، حرص و طمع، حسن پرستی، فاقی عذالت اور مستور تن روشن مستقبل وغیرہ وغیرہ۔ لہذا مسلمانوں میں ہر طرح کے منافق

ملے جکئے تھے۔

اعتراض ۳۴۴ : قرآن مجید میں ہے:

يَا يَهُوَ الَّذِي جَاهَدَ الْكُفَّارَ وَاللَّهُ أَنْتَ أَكْرَمُ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ

الْمُنَافِقِينَ وَأَعْلَمُهُمْ عَلَيْهِمْ كَافِرُوْنَ اور منافقوں سے جہاد

تکھیئے اور ان پر لشود فرمائیے

اگر صحابہ کرام منافق تھے العیاذ باللہ تو فرمائیے حضور علیہ السلام

کو فداء تعالیٰ نے اس کا علم دیا تھا یا نہ؟

جواب ۳۴۳ : بر علم دیا تھا۔

اعتراض ۳۴۲ : اگر نہیں دیا تھا تو حکم ابھی کا ہے تیجہ ہونا ثابت ہوتا ہے اور یہ ناجائز ہے۔

جواب ۳۴۳ : حضور اکرم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کو علم دیا گیا تھا۔

اعتراض ۳۴۵ : اور اگر علم دیا تھا تو فرمائیے حضور علیہ السلام نے

صحابہ کرام کے ساتھ جنگ کیوں نہ کی کیا اس سے حکم خداوندی کی خلاف ورزی لازم نہیں آتی؟

جواب ۳۴۵ : پہلے آپ پر تبادلہ بھی کر آپ منافقوں کا وجود ہی قسم کرتے ہیں نہیں۔ اگر نہیں کرتے تو آپ سماں ہی نہیں کہ کلام خدا کے مکریں اور اگر مانتے ہیں

کہ منافق فردو رہتے تو پیر بیانیں ان کی بیچان کیا تھی۔ جس وقت آپ نے بیچان یا اتوافق نہ رہا بلکہ وہی شخص جو آپ کی جایا بیت کے عالم میں منافق تھا بعد از علم کافر قرار پا گیا منافق نہ رہا لہذا معلوم ہوا کہ منافق کی تعریف یہ ہے کہ شکلِ مومن کرتو تو کافر ہاں۔ پس جب منافقت پوشیدہ شے ہے تو اس سے جہاد بھی پوشیدہ طور پر ہو گا۔ یعنی اسلامی سیاست پر کو مکر سے مکر کرائے کہ اللہ خیر الامرکرین ہے۔ لہذا جس طرح رسول نے منافقوں کو فرشتہ فرمایا اسی طرح حضور صرخے ان کے خلاف اپنا جہاد بھی علائیہ نہ فرمایا۔ یہی وجہ ہے کہ باوجود ظاہر حکم قرآن کے کوئی شخص یہ ہیں کہہ سکتا کہ حضور نے منافقین کے خلاف ملا نہیں جہاد فرمایا ہو۔ اگر آپ دعویٰ کرتے ہیں کہ حضور نے جہاد بالسیف جماعت منافقین کے ساتھ فرمایا تو ہمہ اہم برافی جہیں بھی اس مذفوہ کے نام سے آکاہ فرمادیں۔

لیکن یہ ممکن ہی نہیں ہے کہ خیالِ حکمِ قدر بجانہ لائے۔ لہذا منافقوں کا جہاد اس طرح ہوا کہ منافق دمومن کی بیچان ذاتِ امیر المؤمنین اور نفسِ رسول العالمین سے مستثنی کی گئی اور ارشاد فرمایا کہ علی میرے وعدے پورے کر سے کام پھر فرمایا کہ جس طرح میں نے تنہیں قرآن کی خاطر جہاد کیا اسی طرح علی تاویل قرآن پر جہاد کر سے کام چنانچہ بلاطہ ہر رسول اکرم کا یہ وعدہ نفسِ رحمۃ للعالمین، شیع الاتصادر المہاجرین، قافل الغراہ الجہلین، یسوس رب الدین، قاتل اکٹشیون والہاسٹین و الارقین، امیر المؤمنین، امام المتعین علی ابن ابی طالب علیہ السلام نہ کیا۔ حضورؐ کی حدیث ابی عمر سے مروی ہے کہ ”علی میرے وعدوں کو پورا کر لیا“ (ویسی) پس یہ جہاد حضورؐ کی طرف سے دستی رسول نے فرمایا۔

**اعتراض ۴۹:** اگر قولِ شما ان کا لفاظ متصور ہو تو کیا لفاظ کا  
کتاب کفر سے بدتر ہیں جب بدترین ہے تو حضور علیہ السلام کو صحابہ کرام کی غلطیوں سے درگزر کرنے اور نظرِ عفو سے کام لینے اور ان کے لئے لکھشش طلب کرنے پر کاف لکیوں بنایا گیا منافقین کے لئے دعاۓ مغفرت کرنا ان

کی غلطیاں معاف کرنا اور ان سے مشورہ کرنا جائز ہے جیسا کہ سورت میں  
وارد ہے۔ فاعف عنہم واستغفِلہم و شادر هم فی الامر۔

**جواب ۳۴۴:** لیقول بانہیں بلکہ ان حضرات کی کرتوں نیں نہایت کو یقینی ثابت  
کرتی ہیں اور صافت کفر سے برتر ہیں ہے۔ یہ فطری اصول ہے کہ اللہ علیہ وَسَلَّمَ وَسَلَّمَ  
ہے یہی وجہ ہے کہ اسلامی و تصور میں انشد پر امن کو فریقت حاصل ہے، حضور امین و سلامتی  
کا ہر طریقہ بروری کارکنانے کے بعد بھی فرمائے کے قائل تھے۔ لہذا تمام جنت کے لئے یا رحمت  
و اخلاق کے تمام مراسم عمل میں لائے گئے۔ ابو جہل جیسے سرکش کے لئے دعائیں مانگیں گے  
عبداللہ بن ابی کے روز احمد والے غدرانہ اقدامات درگذر کر لئے گئے۔ ان سے مشاورت کر کے  
اعتماد محسان کرنے اور بیان کو مستحکم کرنے کا طریقہ آریا گیا۔ لیکن ان ساری نو ایشات کے  
باوجود وہ دولت ایمان سے مالا مان نہ ہو سکے۔ لہذا اخلاقی ضوابط اور قرآنی شرائع کے تحت  
یہ اسلام کے سپرے اصول میں کہ مخالفین سے موازنہ حسنة اور عدہ اخلاقی اقدام سے بیش  
آیا جائے۔ اور جب یہ ساری شرافت کی جنت تمام پر جائے تو پھر اسلام کے پاس تلوار  
کے علاوہ اور کوئی اخراج نہیں ہے۔ مجمع اصحاب میں منافق و مومن کا علم صرف اللہ کو  
یا رسول کو یا ان اصحاب باوفا ہی کو تھا جن کو تباہی گیا۔ اس کے علاوہ عام لوگ یہ  
شاخت کرنے سے قاصر تھے۔ جب ظاہراً وہ گزر گوئے۔ لہذا ان سے ظاہراً ولیا ہی سلوک  
کیا جاتا تھا جس طرح کلیک عام مسلمان کے لئے ہوتا چاہے۔ اگر انسان کیا جاتا تو اسلام کو  
سخت خطرہ ہوتا جیسا کہ اسی آیت کی ابتدا میں ہے کہ اگر اللہ کا رسول خلیق نہ تباہ بلکہ پر مزاج  
اور سخت گیر ہوتا تو یہ لوگ تبر بر جاتے۔ لہذا استحکام اسلام کی خاطر پا یہی معاملہ فرمی  
کے مطابق حضور ﷺ کو ایسا حکم ہوا۔ اور پھر اس آیت کے اختلاف پر رسولؐ کو کوئی اختیار دیا  
گیا اور فیصلہ وہ اپنی صواب ہے اور وہی کے مطابق کریں۔ اس آیت کی تشریح ہم مگر شستہ اور لاق  
میں کر پکے ہیں۔ لپس حدیث انتشار و تضليل کی پایہ پر اللہ نے حضورؐ کو ایسا حکم دیا۔ یہ سبب  
ہی اصحاب کے صنفی ایمانی کے لئے کافی ثبوت ہے کہ اگر رسولؐ برحقی شرعی کی بجائے

تذخیری سے کام لیتے تو یہ لوگ گروہ اسلام سے الگ ہو جاتے۔ اس طبقہ کا سب سے بڑا فائدہ یہ ہوا کہ ان کی مذاقت سے اسلام کئی خطاوں سے محفوظ رہا۔ کفار کی نفری کم ہو گئی علایہ خالفت کا زور ٹوٹ گیا۔ خفیہ ریشہ دو اپنیوں سے حصہ کو باخبر کا جانا تھا۔ مسلمانوں کی طبقی تعلاد کو دیکھ کر وہ لوگ بھی طبقہ بگوش اسلام ہر سے جو دین کی طرف راغب تھے لیکن خوفزدہ تھے اور ایسے لوگ بھی اشامل ہر سے جو دیکھا دیکھی جو شرط سے سودج کی پوجا کرنے کے عادی تھے۔ ان میں سے کئی افراد حتمیت سے تماشہ ہوئے۔

بڑا حال اس آیت سے تمام کے قام صحابیوں کا اکامل الایمان ہونا بالکل ثابت نہیں ہے جبکہ مغفرت کی دعائیں حضور مذاقوں کے لئے بظاہر کرتے رہے اور قرآن فی صافتوں کو جبواز کرو یا کہ اس بھول میں نہ رہیں کہ میر رسول ان کی بخشش کے لئے دعا کرتا ہے لہذا وہ مذخور ہیں بلکہ یہ ایک سیاسی صکت علی ہے وہ مذاقی کے لئے رسول نے کادعا کرنا مذاقی کے لئے فائدہ مند نہیں ہے۔ چنانچہ ارشاد ہے:-

"سَاعَةَ عَلَيْهِمْ اسْتَغْفِرَتْ لَهُمْ لِيُنْذِلَنَّ أَسَرَّ رَسُولٍ إِنَّمَا كَانَ حِلٌّ لِمَنْ دَعَ اللَّهُ أَمْ لَهُ تَسْتَغْفِرُ لَهُمْ طَلَبُنَ يَغْفِرُ اللَّهُ مَغْفِرَتُكُو وَيَا نَبِيُّ وَيَهُ بِرَبِّهِ كَيْزِنَكَ اللَّهُ أَنَّ اللَّهَ لَا يَعْدِي الْقَوْمَ الْفَاسِقِينَ تَوَأْنَ كُو هُرْ كَرْ نَزَّتْشَے کا۔ خدا تو فاسقوں مذاقوں (صنافوں) کو ہرگز برائیت نہیں دیتا ہے۔"

لیسی رہنمائی مذخور، مذاقوں اور عقول مذخور درگذر صرف اضلاع مقابلے کے تحت تھی کہ ممکن ہے یہ لوگ راہ راست پر آ جائیں لہذا ان امور کی موجودگی بھی مذاقی صحابیوں کا ایمان ثابت نہیں کر سکتی ہے۔

اعتراض ع۳۴۶:- لبقوں شما انجیا علیہم السلام اور آئکہ کرامہ کے لئے علم غائب ضروری ہے۔ اگر حضور مکمل کو ان کے ناقق کا علم نہیں تھا تو

آپ لوگوں کا مسلک غلط تھا اور اگر علم تھا تو ان سے قطعی تعلق ثابت تکجھے۔ پھر نہ صرف قطعی تعلق بلکہ ان سے اعلان جہاد اور جہاد ثابت تکجھے چلکے باہد الکفار والمنافقین قرآن پاک میں موجود ہے

جواب ۳۴ بجہ شک ہمارا ایمان ہے کہ بنی دامم کو دور کا علم حاصل ہوتا ہے۔ اور سرکار رسالت میں صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کو منافقوں کا علم تھا بلکہ مقدم اصحاب رضی اللہ عنہم کو بھی آنحضرت نے بتایا تھا۔ اب سنئے ان سے قطعی تسلی کیوں نہ کیا۔

اسلام ایک عالمگیر مصالحتی حیات ہے اس کی تعلیمات قطعی تعلقات نہیں بلکہ اتحاد و اخوت باہمی ہیں۔ اسلام کی کبھی خواہش نہیں ہوتی ہے کہ وہ بنی نوع انسان سے اپنے رشتے توڑ کر الگ تھلک ہو جائے۔ بلکہ اس کا طبع یہ اس مقصود کے لئے ہوا ہے۔ بلکہ سے اہزاد کی خیرازہ بندی کر دے۔ اسلام نہ ہی سماحت و تشدد کا پیر چار کرتا ہے اور نہ ہی سوشل بائیکٹ کی تعلیم دیتا ہے۔ اس کا بنیادی منشوریہ ہے کہ حقیقت اوسانی فطری حقوق کی حفاظت کی جائے۔ یہی وجہ ہے کہ اسلام کسی علاویہ دشمن پر بھی تلوار کا پہلا وار ہیں کرتا بلکہ دفاعی تدبیر اختیار کرتا ہے۔ اگر شوہینی محنت سے تمام آئینی و پر امن ذراائع نکالہ ثابت ہو جائیں اور مجبراً اسلام کی تلوار نیام سے باہر آجائے تو پھر علیہ کے بعد اور میت کے حقوق کی صفات برقرار رکھتا ہے۔ یہی وجہ ہے اسلامی ریاست میں ذمیوں کی حفاظت اسی طرح ضروری ہے جیسے کسی مسلم کی۔ یہی وہ احتمال اور امن خواہی ہے جو دین اسلام کو ادیان عالم پر فرقیت بخشندا ہے۔

جس وقت تبلیغ اسلام کا آغاز ہوا تو یہی اسلام کیا گیا کہ حوالہ اللہ الالہ کہے کافراج پائے گا۔ بڑے پیار و محبت سے اس مشن کو شروع کیا گیا۔ وعورت ذوالغیرہ وغیرہ جیسی دعوییں کی گئیں۔ بنی بی خدیجۃ الکعبیۃ کے مال کو تقسیم کیا گیا۔ اذ شیئ

برداشت کیں مصائب جھیلے۔ پالیسی یہ تھی کہ لوگوں کو متوجہ کیا جائے اور حرفدار کا پر اپنیہ  
تھاکر معاذ اللہ تیم عبد اللہ تھا دو گرے لمبڑا کوئی اس کی بات نہ سنے دوسرا طریقہ یہ  
تھاکر کچھ جا سوس متعین کے لگئے جو کروہ سلیمان میں پھوٹ ڈالیں الغرض ساری سیاسی  
چالاکیاں اسلام کے خلاف برقرار کیں۔ اللہ کے رسول نے موقع کی زماں کو طحیور کر کتے  
پوئے سارے حالات کا جائزہ بڑے صبر و استقلال سے لیا۔ جیسے ہی مسلمانوں میں بھرپوں  
شروع ہوئی نواروں پر حضور گرنے نوازشات فرما شروع کیں۔ لوگ حق درحق آنا  
شروع ہوئے۔ اس وقت غالباً و ناخالص کام سکھ پیش کر کے کسی کلگرد کو منافق نظر نلا  
کر دینا تو یہ مفاد کے خلاف ہوتا ہے کہ لوگ بالکل مسلمانوں کے مقابلے پر۔ تمام اعمال بجا  
لاتے رہتے اور اظہار کوئی حرکت ایسی نہ کرتے تھے جس سے ان کا منافق ہونا معلوم ہو جائے  
جسکے حضور کو محض علم نہ ہے۔ ان کی رشیہ دو انہوں اور بیرونیوں کا علم تھا۔ اگر کبھی صرف اپنے  
علم کی بیان پر کوئی کارروائی منافقوں کے خلاف کرتے تو اس کا اثر تو یہی وعلیٰ لحاظ سے مضر ہوتا  
گروہ میں علایہ پھوٹ پڑتی۔ زماں وقت کا غالباً صایحتھا کہ ہر قسم کے لوگوں کو خوب اکید  
کہ کسراپنے پیر جائے جائیں۔ منافقوں کا یہ حال تھا کہ ان کی زندگی عبارت ظاہری سے بڑے  
بڑے نامی مسلمان ان کو پہنچان سمجھتے تھے جیسا کہ صحیح بخاری میں حضور نے منافقوں  
کا ذرہ اس طرح فرمایا ہے :

”اگر کوئی تم میں سے ان کی خازوں کو ان کے روزوں کو اپنی خازوں اور روزوں  
کے مقابلہ میں دیکھے کا تو اسے اپنی خازیں اور روزے حیر نظر آئیں گے لیکن یہ لوگ دین  
سے اس طرح فکھے ہوں گے جس طرح تیر شکار کو پیر کر کل جایا کرتے ہے۔ (بخاری جم ۳۷)  
چنانچہ جب منافقوں کا ظاہری حال اس طرح کا تھا تو پھر ان پر تشدید و قطع تعلق  
کر کے اسلام کو نقصان پہنچانے کا راستہ ہوتا۔ پس خاطر اسلام کی خاطر اسلام کے ابتدا  
دوسرا میں منافقوں کے خلاف علایہ کارروائی نہ کی گئی اور جس طرح انہوں نے خیر تراپرے  
سازشیں کرنے کی طاقتی اسی طرح حضور نے بھی پرشیوه طریقہ انتیار کیا۔ مسلمانوں کو  
ان کی شناخت لجھنے علیٰ بتادی۔ اور جناب امیر کو مناسب وقت پر ان کے خلاف عملی

کارروائی کا حکم صادر فرمایا اگر زمانہ رسول ہی میں منافقوں سے جہاد بالسیف کر دیا جاتا تو آج اسلام کی شکل بھی کچھ اور ہر قی۔ ایک طرف منافق ختم ہوتے دوسری طرف حضورؐ کے خلاف امام آجاتا کر لپٹے کھڑے پڑھنے والوں پر تلوار چلائی تھار و خدا یعنی کو تقدیر اور پاچھیدہ کام موقع علی چانا۔ لہذا مصلحت و حکمت علی کے طالب حضورؐ نے تابع فرمایا ہی وجہ ہے کہ یہ سکوت اسلام کے لئے مفید ثابت ہوا۔ زمانہ رسول میں منافقوں کو علایین سازشوں کا موقد نہ مل سکا۔ مگر حضورؐ کی وفات کے بعد انہوں نے احادیث و بدعات کے اجراء میں ایڈی چھپی کا زور مرف کیا لیکن جناب امیر علیہ السلام نے اپنے زمانہ میں ان کی کمر توڑ دی اور جو حکم جہاد حضورؐ کو ملا تھا اس کی تعمیل کر دی۔ کیونکہ حضورؐ نے فرمایا ہے کہ علیٰ نبھر سے ہے اور من علیٰ سے ہوتی تھا صحیح پر کہ جہاد مرف تلوار بھی سے نہیں ہوتا ہے بلکہ زبان و قلم کے جہاد بھی ہیں اور آنحضرتؐ نے ہر موقع پر منافقین پر لسانی جہاد ہماری رکھا اور ان پر عذیز پاتے رہے۔ ان کی سازشوں کو بے ثواب کرتے رہے اور ان کے ارادوں پر پانی پھیرتے رہے۔ مگر وہ بھی شیطان کے جھانکتے بہت درصیحت تھے سب کچھ جان کر بھی منافق کے نافر ہی رہے اور رسول کی آنکھ خد ہوتے ہی کھل کر سامنے آگئے۔ حضرت علیؓ بھی اصول اسلام کے طالبی پڑھنے زبانی جہاد کیا۔ کاذب، اتّم، غدار و خائن ثابت کیا۔ بھی بی عائلہ سے کفر کا قتلی بھی شائع ہوا اگر لسانی جہاد کے بعد بالآخر سیفی جہاد کا سورج عہد آجی گیا اور ان کو کیا کردار تک پہنچا نہ ضروری ہوا۔

**اعتراض علیٰ ۳۶۸: جب قرآن مجید میں وارد ہے:**

**اِنَّمَا تُقْتَلُوا اَخْذَدْ وَ اَقْتَلُو** جہاں پائے جائیں پکڑ لئے جائیں  
**الْتَّقْسِيلَةُ** اور ضرور قتل کر دینے جائیں۔

اور لفہران ایزدی الیسا کیا گیا تو فرمائے کیا ان مقتولین میں حضرتؐ

## صحابہ کرام بھی سنتے اگر نہیں تھے تو کیا ان کو ان میں شامل کرنا ضلاعٹ ایمان نہیں؟

**جواب ع ۴۸۔** جریا آیت تمام منافقین کے لئے نہیں ہے بلکہ ان لوگوں کے بارے میں نازل ہوئی ہے جو مختلف طریقوں سے موئیں کو ستانے تھے۔ کبھی مسلمانوں کا شکر پہنچا دکنکلا تو ان لوگوں نے ان کے رشتہ داروں کو صدر پہنچانے کی غرض سے جوڑت سوٹ اڑایا کہ فلاں مارا گیا فلاں قید ہو گیا۔ پھر اس کا ایمان مصادر عیّہ ہے برعکس اور مسلسل دفعوں پر یہاں منطبق ہوتا ہے۔ سورہ الحزاب کیا یہ آیت اس طرح ہے ”منافقین میں کے وہ لوگ جس کے دلوں میں مرض ہے اور یہ لوگ بروڈیہ میں یعنی خبری اڑایا کرتے ہیں الگر یہ لوگ (اپنی شرکتوں سے) باز نہائیں کے تو تمہم ہم ہی کو (ایک نالیک دن) ان پر مسلط کر دیں گے پھر وہ تمہارے پڑوس میں چند نوں کے سوا نہتر نہ ہی نہ پائیں گے۔ ملعون ہیں۔ جہاں بھیں تھے پڑھتے پڑھتے کے اہد پھر ہمی طرح مار ڈالے گے۔“

اس آیت سے میں باتیں ثابت ہوئیں۔ ”منافقوں کا وجد اور رسولؐ کے پڑوس یعنی قرب چونا۔ (۱) حضورؐ کا ان پر مسلط ہو جانا اور منافقین کے چند دن کی قرابت کا زمانہ حتم ہونا۔ (۲) ان کا ملعونی اور پلاک ہونا۔ اہل علم حضرات ان امور کی گہرا ہی میں جا کر نتائج تربیت کر کریں گے چارا چوب صرف یہ ہے کہ جریا آیت تمام منافقوں کے لئے نہیں بلکہ صرف طریقہ کے افترا پر وائزوں اور فوایں اڑائیے والوں سے متعلق ہے اور قطا ہر بے کردہ لوگ بھی محسوبیتی تھے۔ لہذا چارا موقوف ثابت رہا کہ سارے صحابی کامل لا ایمان نہ تھے۔ اور اس آیت کے تحت جو بھی مقتول و پلاک ہوا اسے صحابیت کی صفت سے ہرگز خارج نہیں کیا جا سکتا کیونکہ اذ رسمے قرآن ان کا پڑوسی و قربی ہوتا ثابت ہے اور چونکہ منافق تھے اس لئے کہ کوئی بھی اذ خود ثابت ہی۔ لہذا الیے ملعونی صحابوں کے ایمان کو فالص ثابت کرنا اصولی ایمان کے خلاف ہے۔

**اعتراف ع ۴۹۔** قرآن مجید میں ارشاد ہے:

أَنَّ الْمُنْفَقِينَ فِي الدَّرَكِ لَا  
بِلَا شَهْرٍ مِنْ أَفْقَيْنَ جَهَنَّمَ كَمْ نَجَّلَ طَبِيقَةً  
سَفْلَ مِنَ النَّاسِ" میں ہیں۔"

حالانکہ صدیق و فاروق رضی اللہ عنہما کو "ریاض الحسنۃ" لصیب  
ہوا و فرمائیے کیا جواب ہے؟

**جواب ۳۴۹** ہر جنت و جہنم کا تسلیق آخری دنیا سے ہے خدا من نے ہیں  
اس مسئلہ کا جواب میں نے اپنی کتاب "قبور خلفاء" میں تفصیل سے دے دیا ہے بلا خاطر  
فرماتا ہے۔ تردید اغتراف کے لئے عرض ہے کہ تاریخ سے ثابت ہے کہ جب جگہ اس وقت  
روضۃ النبی ہے قبل ازاں اسلام یا کفار و مشرکین کا قبرستان تھا اگر ان کافروں اور مشرکوں  
کو ریاض الحسنۃ سے کچھ فائدہ ہر سکتا ہے تو پھر اور کسی مذون کے لئے بھی یہ محفوظ زیر بحث  
لایا جاسکتا ہے۔

اعتراف ۳۴۹: بر قرآن مجید میں ہے:  
وَإِذَا قِيلَ لَهُمَا إِنْتُمْ أَكْمَاهُنْ أَوْ جَبَ كَمَا جَاءَتْ أَنْتُمْ  
النَّاسُ قَالُوا إِنَّمَا نَوْمَتْ كَمَا أَهْنَ لَاؤْ جَسْ طَرَحَ لَوْگَ اِيمَانَ لَأَنَّ

السفهاء اکانهم هم میں کہ کیا ہم اسی طرح ایمان لائیں  
السفها (البقرہ)  
جس طرح ہے وقوف ایمان لائیں۔

ظاہر ہے کہ اس آیت میں منافقین کی تردید کی گئی ہے اور منافقین

ہی لئے جہوں نے مسلمانوں کو بے وقوف کیا تھا۔ پس اگر صحابہ کرام کو  
العیاف باللہ تصور کر لیا جائے تو پھر ایمانداروں کا نام و نشان تک باقی  
نہ رہتا۔

جواب ۳: مگر اگر اسلام کا نام و نشان رہتا ہے تو صرف ان اصحاب کرام  
رضی اللہ عنہم کا نام یعنی پرجن کے ایمان کو اللہ نے خوب قرار دیا اور وہ اصحاب یقیناً علیٰ  
اور ان کے درست لئے اور اسلام کا نشان ٹھاکے تو صرف ان صحابیوں کے نام یعنی سے  
جبھوں نے "منار ایمان" اور ان کے اصحاب کو بیرون قوت بھجا۔ یاد رکھئے صحابہ وہ بھی تھے  
جو کامل الایمان لوگوں کو بیرون قوت قرار دیتے تھے اور دعویدار ایمان بھی تھے اور وہ بھی صحابی بھی  
تھے جن کا ایمان غرض عمل ہے پس اگر اسلام کا نام و نشان مطلوب ہے تو بے وقوف کرنے والے  
صحابیوں سے بیزاری اختیار کرو۔ سارا اختلاف ختم ہو جائے گا۔

احضر ۱۰: کشف الغمہ ص ۱۰۰ میں ہے کہ حضور علیہ  
الصلوٰۃ والسلام نے حضرت ابو بکرؓ و حضرت عمر رضی اللہ عنہما کو فرمایا کہ  
اُن اشہرا کہ اُنی روحت بلاشبہ میں تم کو گواہ بناتا ہوں کہ  
فاطمہ من علی۔ میں نے فاطمۃ الزہرا کا نکاح

حضرت علیؓ سے کر دیا ہے تو کیا سیدنا محمد رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے اپنی الحنّت میگر کے  
نکاح کی گواہی کے لئے منافقوں کا انتخاب کیا تھا؟

جواب ۳۷۴ : رکشf الغمہ کی روایت کے مطابق حضور نے بارگواہ پر چہ ماہر اور چہ انصار بنائے تھے۔ حضرت ابو بکر اور عمرؑ خصوصی گواہ نہیں بنایا جیسا کہ آپ نے تاثر دیا ہے مگر کی خیر مجمع کے لئے ہے جبکہ تین سے کم تعداد نہ تھے۔ اس سوال کو آپ نے اعتراض کیا ہے میں بھی پوچھا ہے ملہذا مدکورہ اعتراض کا جواب پڑھ لیجئے۔ حضرات ابو بکر و عمرؑ کو گواہ کرنا اصل میں ان پر اس جوڑے کی فضیلت و عظمت کا خصوصی اظہار کرنا تھا کیونکہ اسلام کی دنیا میں اس پاک جوڑے کو سب سے پہلے ان ہی دونوں کے مظالم کا شکار بنا تھا اماز امرتہ اور قریۃ سمجھانے کے لئے ان کو گواہ بنایا گیا تاکہ کل یہ نہ کیس کہم تو ان کے فضائل سے وادف نہ تھے۔ رکشf الغمہ میں ابو بکر و عمرؑ صاحبان کے علاوہ طلحہ اور زیدؑ کا بھی ذکر ہے جنہوں نے اس گواہی کو بھلاکر جنگِ بدل میں یعنی پریبر کے لئے اور والی بختہ الرسولؐ سے صفتِ آزادی کی۔ کسی امرحتی کی گواہی اگر کوئی منافق دے تو اس سے امر و منصوب کوئی عرف نہیں آتا اور نہ بی اس کی گواہی کو زب کیا جاسکتا ہے بلکہ گواہی بھی کچی برقی ہے اور امر بھی واقعی اصلی ہوتا ہے مگر پریبر یعنی منافق بھی رہتا ہے اور یہ گواہی ثبوت ایمان ہیں بنتی ہے۔ ملاحظہ کیجئے قرآن:

إذ أ جاءَكَ الْمُشْفِقُونَ قَالُوا  
لَتُشْهِدُ إِنَّكَ لِرَسُولِ اللَّهِ  
وَاللَّهُ يَعْلَمُ إِنَّكَ لِرَسُولِهِ  
وَاللَّهُ يَشْهِدُ إِنَّ الْمُنْفَقِينَ  
لَكُلُّذِّبُونَ ۝

(اے رسول) جب منافق آپ کے پاس آتے ہیں تو کہتے ہیں ہم گواہی دیتے ہیں کہ آپ یعنیَا اللہ کے رسول ہیں۔ اور خدا بھی جانتا ہے کہ آپ بیشتر اس کے رسول ہیں۔ مگر فرمادا تھا ہر کے دیتا ہے کہ یہ لوگ (اپنے اعتقاد کے اعتبار سے) ضرور ٹھہر جائیں۔

پس معنی گواہ ہونا ایمان خالص کی لشافی ہے، یہ گلوں بالغرض عال اگر یہ تو پیغام زد کر دی جائے اور انصار کیا جائے کہ خیل کو سیدہ کے نکاح پر ناقص الایمان گواہ نہیں ٹھہرا جائے۔ تو یہ کہتے ہیں کہ گواہ صرف شیخین ہی نہ کہتے بلکہ وس افرا و اور بھی رکھتے۔

نیز رہ امکان بھی لجھائش پذیر ہو گا کہ بعد ازاں رسول اور تاریخ ہو جائے۔ جبکہ سیدہ کے نکاح میں چالیس ہزار ملائکہ گواہ قرار پائے تھے اگر فتنہ کے مقرر کردہ گواہ کی صداقت پر اعتبار کیا جائے ہے تو حضور کے انتخاب کردہ داماد پر شہری کیوں کیا گیا کہ عاملہ فک و میراث میں آپ کی کراہی روکروہی گئی۔ جبکہ گواہ بیکے میں تو داماد محروم کیوں ہو گیا۔

لہذا ماننا پڑے کہ آئندہ کے خوشات کو محفوظ فرماتے ہوئے حضرت نے ان لوگوں کو گواہی میں شامل کیا جو مستقبل قریب میں علی و فاطمہ کے حشوی پر غاصبانہ عملے کرنے والے تھے۔ یہ گواہی ان کے مطاعن اور الزامات میں مزید اضافہ کرتی ہے۔

**اعصر ارض ۳۶۲:** قرآن مجید میں ہے:

بِشَّرِ الْشُّفَقَيْنِ بَاتِ لَهُمْ عَذَابًا مَا فَقَوْلُ سَعَ فِرْمَادِ تَجْهِيَّ كَمْ إِن  
الْيَمَّا الَّذِينَ يَتَخَذُونَ الْكُفَّارِيْنَ كَمْ لَئِنْ دَرْنَاكَ عَذَابٌ بِإِ  
أَوْلَيَاوِ جُوكَ کافرول کو دوست بناتے  
إِنَّمَا (النَّاسُ)

اس آیت سے پتہ چلتا ہے کہ منافقین کا تعلق کفار سے تھا اس لئے خدا تعالیٰ نے ان کو درنماں عذاب کی دھمکی دی گویا کہ نتیجہ یہ نکلا کہ منافق لوگ کفار کے دوست تھے اور جو حضور علیہ السلام کے محب اور جان شمار تھے وہ منافق نہ تھے ورنہ حضرت کے گروہ میں بالا لترام نہ رہتے۔

**جواب ۳۷۲:** منافق کی تعریف یہ ہوتی ہے کہ اس کے تعلقات دونوں طرف ہوتے ہیں کافرول سے دوستی خلصانہ ہوتی ہے اور مسلمانوں سے دوستی عیارانہ ہوتی ہے۔

یہ اور وہ صرف کفار ہی کے دوست رہیں اور مسلمانوں سے ظاہری مراسم دوستانہ نہیں تو منافق نہیں۔ اب یہاں اگر شناخت ہوتی ہے کہ خالص مسلمان بنی کامحمد، بہرائی ہے اور جاشار ہوتا ہے۔ منافق نبھی کا دشمن ہوتا ہے اور آذماںش کے وقت پر بھاگ بناتے یا بانے تراش لیتا ہے پس جاشاری اور محبت کو معیار قرار دے کر دیکھنے جائیے منافقوں کے چہروں سے خود بخوبی تاب اترتے جائیں گے۔ رسولؐ نے اشتاد فرمایا "علیٰ کی محبت میری محبت"۔ مومن نے کہا دونوں کی محبت ایمان۔ منافق نے اس محبت پر زبان اور تنکوار سے جعل کئے۔ امّتے وقت پر مومن ثابت قدم رہے منافق لوگ دُم دبا کر بھاگتے رہے۔ مومن والوں کو رسولؐ کی خفالت کرتے تھے منافق لیلۃ العقبی میں رسولؐ پر عمل کرتے تھے۔ جب سازش ناکام ہو جاتی تھی تو عذر لیفڑی یا انی جیسے راز خوار رسولؐ سے ساری غریبہ راز الگوانے کی کوشش میں مصروف رہتے تھے۔

**اعتراض ۳:** اگر یہ مکر کیا جائے جیسا کہ صاحب فلک النجاة صفت ج ۱ میں لکھا ہے کہ حضور علیہ السلام کے زمانہ میں انکا بر صحابہ کرام کی چالیس شخصی رہیں اس لئے حضور نے جہاونہ کیا تو سوال یہ ہے کہ جب صاحب وحی مدت ال عمر تک مخفی رہیں تو تمہارے پاس ان کے ناق کے متعلق پروردگار عالم کی طرف سے کوئی میثرا کیا ہے؟

**جواب ع ۳:** "ریه صرحاً از امام بے کہ عولانا امیر الدین صاحب اعلیٰ الدقائق نے اپنی شاہنکار کتاب فلک النجاة میں یہ عبارت لکھی ہے۔ اگر کوئی شخص انکا بر صحابہ کرام کی چالیس" کے انداز اصل کتاب میں ثابت کردے گا تو یہ اسے مان جائیں گے۔ باقی حضور کے منافقین کے خلاف جہاونہ کرنے کی عبوری وجوہات ہم اور پر بیان کر جائیں گی۔ رسولؐ کی یہ نے بکھر ضاج منافق کی شناخت کا پرواز جاری کیا ہے وہ یہ ہے کہ امام اسائی روایت

کرنے میں کہ ام المؤمنین ام سلہ رضی اللہ عنہما سے مروی ہے کہ آنحضرت فرمایا کرتے تھے کہ اے علی تجھے نہیں دوست رکھے گا مگر مومن اور نہیں مومن رکھے گا مگر منافق۔ اسی طرح احمد بن حنبل تکھتے ہیں کہ حضرت جابر بن عبد اللہ رضی اللہ عنہ کہتے ہیں کہ ہم منافقوں کی شناخت علی علیہ السلام کے ساتھ بغرض رکھنے کے سرانہیں کر سکتے تھے بے پسندیدجی لیز بوجابرؓ کو ٹوٹا ہوا ہیں ملاپے کہ قورۃ الفرقہ حیدر علیہ اعلیٰ کارچہ سے پہنچاں لیتے ہیں کہ شہرہ مومن کا ہے یا منافق کا۔ کفار تو وہی ہی ہیں کہ بھاگ باتے ہیں اور منافق کے مشکل کی ہر ایسا امر جبکہ مومن کے چہرے پر رونق آجائی ہے۔

**اعتراض ۱۴:** اگر صاحب فلک النجاة کی بات کو تسلیم کر دیا جائے تو اسرای الجہاد کا کوئی مطلب ہی باقی نہیں رہتا جبکہ ان لوگوں پر خدا تعالیٰ نے پیغمبر کو اطلاع ہی دی تھی۔

**جواب ۱۴:** جب طرح منافقت خفیہ تھی اسی طرح جہاد بھی خفیہ رہ جب منافقت نشر ہوئی جہاد بھی علانیہ کیا گیا۔

**اعتراض ۱۵:** قرآن مجید میں ہے:

فَاعْرِضُ عَنْهُمْ وَعَظُوهُمْ۔ آپ ان سے مٹھنہ پھیر لیجئے  
مطلوبی ترجمہ صاحب فلک النجاة ۱۱ تو فرمائی کیا حضور علیہ السلام نے ان سے مظاہرہ اعتراض فرمایا۔

کیا اسے اعتراض کہا جاتا ہے کہ وطن میں رہیں تو ساکھر میں سفر کو جائیں تو رونقی بنایں۔ یہاں ہو جائیں تو امام بنایں؟

جواب علیٰ ۳۶۵ پر صاحب فلک الجاهۃ نے یہ ترجیح کر کے کوئی غلطی نہیں کی ہے کہ مخفیوں میں کا درگز کرنا ہی اہم ہے۔ سورہ مسا کی آیت کا یہ مکار اتفاقیں ہی کے لئے نازل ہوا ہے جو آپ کو بھی تسلیم ہے اب رہ کئی بات اعراض کی وضاحت کے باہت تو صاحب جن درگز کو ہم منافی کر رہے ہیں وہ صاحبان ایسے بخے کر دیں میں ان کو گھر سے نہ لے کا حکم دیا جاتا تھا۔ ملاحظہ فرمائیں صحیح مسلم میں قصیدہ قرطاس کے موقع پر حضور کا اعراض ہو کر فرمانتا میرے پاس سے چلے جاؤ (صحیح مسلم جو مفہوم کتاب الوصیۃ میں)۔

سفر میں اگر ساختہ ہوں تو عقبہ کی رات قبل رہوں کی سازش میں ملوث ہوں اور چور کی داری میں تنکاساری شرکھٹکار ہے۔ بیمار ہو جائیں تو عکم قرآن کے خلاف آپ کے سامنے جھگڑا اکریں دست و گردیان ہوں (صحیح مسلم کتاب الوصیۃ ص ۱۷۴) اور اگر فوت ہو جائیں تو موت ہی سے انکا رکرست پھریں اور قتل و خاتر کی دھمکیاں دیں۔ جنمازہ پھر کر کرتے حاصل کرنی کی تدابیر کریں۔ بخا کے کتبہ کے ایک ایک فرد کو تشدد و نشانہ بنایں۔ الغرض ہروہ کارروائی کریں جس سے مخالفت رسول ہو۔ اصول و فروع میں تجدیل کریں اور اتفاقیں کی مخالفت کریں۔ رسول مجیدیں اسامہ کے ساتھ جہاد پر عائد کریں اور یہ مخالفت کر کے لعنت کا طوق ہر دوسرے ارشاد پیغمبر پرے گھول میں پہنیں۔ اور بڑی بیٹے نبایی سے موت پیغمبر کا انتشار کریں تاکہ بلا کفن و دفن جھوڑ کر اپنا اقتدار ستمکم بنائیں۔ رسول کی بیٹی کے گھوہ الگ لے جائیں۔ کچل ایمان کھٹکے میں رستی ڈالیں اور حالت نماز میں ان کو قتل کرنے کی تدابیر کریں کیا یہ ساری کارروائیاں موبیت کی علامتیں ہیں کیا ایسے لوگوں کو محروم و جائز رسول میں اعتقاد کرنا اپنے ایمان کو خراب کرنا ہے یا نہیں۔ الغرض ہم جن کو مبنی تغیرت بناتے ہیں۔ قوی انبیات کے ساتھ قرآن کو مودی مدد والی محمد علیہم السلام سمجھ کر ان کے ایمان پر ناقدیں۔ جب تک چار سے مطاعن کی صفائی نہیں ہو جاتی یہ تو کتنے ہی مخفی میں رسول کے خیز خواہ قرار پائے ہیں اندھے ہی سفر میں۔ کیونکہ ہر حالت میں ان کی کارروائیاں مhydr رسائیں اور اقصان دہ ہیں

اعتراف علیٰ ۳۶۶ پر قرآن مجید میں ہے بہ

اذیقُولِ المُنْفَقُونَ وَالذِّينَ جبکہ کہتے تھے منافق اور وہ لوگ  
نے قوی بہم مرص ضرر کھولا کہ جن کے دلوں میں بجا رہی تھی  
دینہِ حمد ۔ یہ کہ مسلمانوں کو ان کے دوسرے نے  
غُرۂ کردیا ہے ۔

اگر منافقوں کی طرح صحابہ کرام بھی تھے تو کہنے والے کون اور طعن  
کن لوگوں پر تھا؟

جواب ۷۳ میں یہ کہتے والے بھی صحابی تھے لٹاہر سماں ہرگئے تھے شلاً قیس  
بن ولید، حارث بن ربعیہ، عقبہ بن امیہ، عاص بن شیبہ وغیرہ لیکن یا میان اخلاق نہ تھا  
کہ بعض دشمنی حرم کی خاطر کہہ پڑتا تھا۔ اسی لئے جب رسول اللہؐ نے بھرت کی قوان کر قید  
کر لیا گیا۔ جنگ بدر کے وقت یہ لوگ بھی ساتھ ہوئے مگر ان کے دل میں یہ ارادہ تھا کہ جو فرقہ  
طاقتور ہرگز اس کی طرف ہر کر ساتھ دوں گے۔ جب مسلمانوں کی تلتت دیکھی تو کہنے لگے کہ یہ  
بیچارے تو اپنے دین کی بھیت چڑھ رہے ہیں البتہ کفار قریش کا والایا ہر جا تاہے۔ چنانچہ ان  
بھی محابیوں کے بارے میں یہ آیت نازل ہوئی۔ «وَمَلُومٌ بُرُوا كَه کہنے والے بھی اصحابِ پی تھے  
اور جن پر طحہ کیا جائے اس تھا وہ بھی اصحابِ پی تھے۔ فرقہ صرف آساناً تھا کہ وہ مسلمان نام کے تھے  
اور کام کے منافق تھے کہ صحابی مزدور تھے اور کفار کو کی تھیں جیسے برداشت کی تھیں کوئی  
ہرگئے تھے۔ مگر پھر بھی منافق تھے موسیٰ کامل نہ تھے اور حمودہ موسیٰ کامل تھے جو اصحابِ کبار و اخیاء  
و کرام تھے۔ المذاق پر لاکھوں جنتیں کرے لہذا ثابت ہوا کہ کہنے اور کہوڑاے دلوں اصحاب  
تھے ایک طبقہ اصحاب ممتاز کا تھا اور وہ سراط طبقہ اصحاب کرام کا تھا مگر تھے سب صحابی لہذا  
ذروکس پر ہوا۔ صحابی پر۔

اعتراف ہے۔ قرآن مجید میں ہے:-

انہا میرید اللہ یلیعذ بہم سہافی خدا تعالیٰ بلاشبہ چاہتا ہے کہ منافقوں

الحیوة الدنیا و تزہق النفعہم کو حیات دنیا میں عذاب ہے اور

وکفر دف (التوبہ) ان کی جان بحالت کفر لٹکے

یہ آیت منافقوں کے حق میں ہے فرمائی گیا حضور علیہ السلام کے

بعد صحابہ کرام دنیا میں معذوب ہو یا ممزور ہوئے یا اکٹھاں  
جواب علیہ ۳۷: رحمہماں یہ آیت بھی منافق صحابیوں پر کی تعریض میں ہے۔ یہ

صحابی بڑے غنی ملے۔ غنی ملے اور فیاض بنتے تھے اور ان کی خیرات نامثبل بردن کی وجہہ  
صرف نافرمانی رسول خدا تھی۔ نمازوں بھی خوب پڑھا کرتے تھے لیکن رسول پرشک کرتے تھے

اُن کا سروار صحابی ذرا لخڑا کرو تھا۔ اس نے مال غیرت کی تقسیم پر حضور کی دیانت پر شبہ  
کر دیا تھا۔ سارے اعمال ان کے مسلمانوں والے تھے نمازوں روزہ چھاؤ وغیرہ کرتے تھے مگر ان

میں رضی مقام۔ بیشک یہ لوگ دنیا میں بھی ذلیل ہوتے اور آخرت میں بھی جنہیں ابریسید فریاد  
سے مردی ہے اس گروہ کو جنگ نہروان میں حضرت امیر المؤمنین نے جنم واصل کیا۔ دیکھئے

تفسیر درمنشور ہلد علیہ مفتا۔

باتی میرا ایمان ہے کہ سرمنافق دنیا میں بھی معذوب ہوا اور آخرت میں بھی آپ کسی کا

نام بچھے عذاب میں ثابت کروں گا۔ یہاں صرف اتنا عرض کروں گا کہ آیت بھی منافق اصحاب  
بھی کے لئے ہے۔ اور ان منافقوں کا سروار ہر قوم بن زید میر ذرا لخڑا و خا جو ایسا ظاہر

نامسلمان تھا کہ بخاری شریعت و فسانی وغیرہ میں ہے کہ اس کی زبرد و عبارت پر بڑے بڑے

صحابی حیران ہو جاتے تھے۔ اور جب اس نے بازگاہ و رسول گیں گستاخی کی تو حضرت عمر بن کو  
جو شاگرد اس کا سر اڑانے پر تیار ہو گئے اس لئے مانباڑے گاہکہ مجمع اصحاب میں منافق

ضرور مرجد رہتے اور ان پر خدا کا عذاب دنیا میں بھی ہوا اور آخرت میں بھی۔ شفی، بحث کے لئے آپ نام بجھے عذاب ثابت کرنا سیر اکام ہے۔ اشارہ آتنا کافی ہے کہ سیدہ کاغذ بنا کر جان عذاب سے کم بات نہیں ہے۔ باقی جس طرح کا عذاب آپ کہوں ہم بیان کریں گے۔ مولانا میں تو آئیے خوش آمدید۔

**اعتراف ۲۴۴:** بر جب صحابہ کرام مذکورہ آیت کے مقتضی کے پیش  
نظر عذاب نہ ہوئے تو کیا خداوندی عہد معاذ اللہ غلط نہ ٹھہرا۔

**جواب ۲۴۵:** بر حضرات صحابہ کرام صوان اللہ علیہم پر عذاب کا ہونا ممکن ہی نہ تھا کہ ان کے ایشاد پر خدا کی چیزیں ان کی بائیں بیچیں جن منافق اصحاب کے لئے عذاب کی اشارت ہے ان پر لفظیہ دنیا کا خرت میں عذاب ہوا۔ شلاخت فہری نے منہ مالکا عذاب پایا۔ باقی آپ فہرست افراد ارسال کیجئے ہم ان کا عذاب ہونا ثابت کریں گے اور اشام اللہ کیاں آپ کی ہوں گی لعل ہم کریں گے۔ کسی طوفان کا حال دریافت تو فرمائیں۔ اگر ہم پہل کریں گے تو آپ شریعہ دینیں گے کہ دواداری کا خون ہو گیا۔ تو ہم پر گئی سچی بات کر کے چار سے منہ کڑو سے کر دیجئے ہے آپ پوچھئے تو جواب دنیا پھر ہم پر فرض ہو جائے گا اور اشام اللہ ذمہ دار شکن جواب دیں گے۔ اللہ کا وعدہ تو ایسا پورا ہوا ہے کہ کوئی لمحہ بیان نہیں چکر منافق پر لغت لفت لفت بے شمار نہ ہوتی ہو۔ کیا یہ عذاب نہیں؟

**اعتراف ۲۴۶:** قرآن مجید میں ہے :

وَعَدَ اللَّهُ الْمُفْقِيْتُ وَالْمُنْفِقُتُ "نَهَا تَعَالَى نَزْمَانَهُنَّ وَمَنَافِعُهُنَّ  
وَالْكَفَّارُ جَهَنَّمَ خَلَدِيْنَ فِيهَا" اور بے ایمان منکروں دین کو ہم  
(التوبہ) کا وحدہ دیا ہے وہ اس میں ہمیشہ رہیں گے۔

اب یا تو روشنہ رسول مقبول کو جہنم بنائیے اور یا صدیق و عمرؑ کے ایمان  
کا اقرار فرمائیے۔

**جواب نمبر ۳۷۹:** پہلے آپ مدینہ نورہ میں مزارِ رسول کو جنت ثابت کیجئے اور اس  
کے علاوہ باقی تمام جگہوں کو جہنم سمجھ کر اب بکر و عمر کے علاوہ باقی تمام صحابہ کرام اور اہل بیتؑ  
کو معاذ اللہ جنت سے محروم قرار دیجئے۔ پھر یہ اعتراض فرمائیے۔ قبلیشی صاحب حدود  
عقل میں رہئے مجنت و جہنم کا تعلق آئندہ زندگی سے ہے اور اگر آپ جنت عرشی۔۔۔ کفر  
کرتے ہیں اور روشنہ رسول کو جنت اختیار کرتے ہیں تو پھر اس سے محروم رہ جانے والے  
بزرگوں کو معاذ اللہ جہنمی مان لیجئے میں حضرات ابو بکر و عمر کے ایمان کا اقرار کئے لیتا ہوں  
یہیں پہلے عرض کر جیکا ہوں کہ یہ ٹیکڑے کی سمجھت سے قبل کفار کا قبرستان تھا۔ اگر کافر دردے  
جو ہیاں دفن تھے جنتی ہو سکتے ہیں تو پھر آپ کی قائم گمراہ دلیل مان لیں گے۔ اگر مصمر ہوں  
کہ روشنہ رسولؐ ریاض الجنت ہے تو میں کہوں گا کہ از روئے قرآن جہنم اور جنت کا اتصال  
ثابت ہے۔ یہ پوری اوضاحت میری کتاب "قبر خلفاءؓ" میں ملاحظہ فرمائیں۔

**اعتراض نمبر ۳۸۰:** اگر یہ مکر کیا جائے کہ صاحب فلک النجاة  
نے صفحہ ۸۲ میں کیا ہے کہ نہ حضور علیہ السلام کی وصیت تھی اوزنہ وارت  
آل محمد کا حکم تھا تو فرمائیے امام ششم کے اس قول کا کیا مطلب ہے  
کہ جہاں کی مٹی کا خیر ہوتا ہے وہاں دفن کیا جاتا ہے؟

**جواب نمبر ۳۸۱:** بر قبلیشی صاحب! اگر صاحب فلک النجاة نے مکر کیا ہے تو آپ

کویر تکاری و صیت رسول یا وارث اُل حمد کا حکم ثابت کر کے ظاہر کرو دیا چاہے تھی مگر آپ کو الیسی توفیق کہاں! آپ نے جو یہ مٹی کے خیر والا لکر کیا ہے۔ اس بارے میں میری گزارش یہ ہے کہ پہلے آپ یہ بتائیے کہ کیا آپ رسول کرئیم اور حضرات شیخین کا خیر ایک مانتے ہیں۔ جب آپ ایک مانیں کے قواں مومنوں پر لٹکو کیجئے۔ باقی رہا ہمارا عقیدہ تو ہم حضرت کو خالی ہی نہیں مانتے بلکہ فوری انتخاو کرتے ہیں لہذا اسی کے خیر پر بحث ہی فضلی ہے بالآخر براۓ بحث یہ ہے کہ ایک بھی مٹی کے خیر سے بت خانہ کے بت بھی بنائے جاسکتے ہیں اور اسی مٹی سے مسجد کی سجدہ کا گاہ بھی۔ دونوں کا خیر ایک ہوتا ہے مگر قدس و مرابت میں زمین و آسمان کا فرق ہوتا ہے۔ خیر ایک ہونا اور بات ہے اور فرق ایک ہونا اور بات ہے۔ جس طرح مندر و مسجد ساختہ ہونے کے باوجود رحمت مسجد پر برستا ہے اور مندر محروم رہتا ہے حالانکہ ہمارا ایگی اور ہم دیواری ہوتی ہے اسی طرح روضۃ الرسول میں دفن شدہ افراد کی مشاہد کیجئے۔ مکن و مقامت میری کتاب قبور فلقارہ میں دیکھ لیں۔

### اعتراف ۳۸۱ : قرآن مجید میں ہے:

نَهْلًا يَجَادِسْ نَكَّ الْأَقْلِيلَا      لَعْدَهُ أَبَّ كَمَا تَهْزِيْ نَهْلًا كَمْ  
مَكْرَهُوْرِيَّ مَدْرَت -

اگر معاذ اللہ صاحبہ کرام منافق تھے تو خبر پوری کیوں نہ ہوئی جب صحابہ کرام کے قائدین کو مجاہدت نصیب ہوئی صرف صاحب نبوت کی عمر تک نہیں بلکہ قیامت تک۔

جواب ۳۸۲ : آیت کی عبارت اس بات کا مکمل ثبوت ہے کہ صحابہ میں منافق ضرور موجود تھی تو کہا گیا کہ وہ تھوڑی دلت کے لیے رسول نبی کے ساتھی رہیں گے۔

باتی یہ آیت بھی ان خاص منافیتین کی مذمت میں ہے جو مدینہ میں مسلمانوں کے خلاف جمبوٹی افواہیں پھیلایا کرتے تھے اور جن قائدین صحابہ کی مجاورت کا آپ نے تم رکھے ہرے ہیں وہ بھی پرستی کا ساتھ چھوڑ گئے اور ایسا ساتھ چھوڑا کہ دوستی و مسماۃت کو سفید چادر پر پان نہ لگایا ہوا سیاہ داشت آج تک نہ صاف ہے سکا۔ پیغمبر کے آخری سفر کی تیاری و تکمیل ہی انہوں نے حصول اقتدار کا سفر سیفیتی سادھہ کی طرف شروع کروایا اور اسی وقت تک والیب نہ پائے جب تک حضورؐ کی تدفین مکمل نہ ہوئی۔ بلا خدا معقول ان حضرات کا چہرہ منورہ کی آخری زیارت سے محروم رہ جانا اور جیش اسامر سے تحفظ کر کے حضورؐ کی نافرمانی کرنا حقیقی اور مجازی دونوں معنوں میں حضورؐ کا ساتھ چھوڑ دینے کے مترادف ہے اور قیامت تک کی مجاورت کی طرف جواشارہ آپ نے کیا ہے اس کا یہ ایسا چاہ درست ہے مکتبی پرستی کے دنیا میں اکثر ایسے واقعیات پیش آئے ہیں کہ صحابہ کرام رضوان اللہ علیہم کی قربی کھود دی گئیں اور ان میں ان کے حسن بارک صحیح حالت میں لکھ لبض کے لفظ تک میلنے ہوئے۔ فیصل حکومت عراق ہی کے دور میں چند سال قبل حضرت جابر بن عبد اللہ رضی اللہ عنہ اور حضرت حدا فیریمانی کا واقعہ اخبارات میں چھپا تھا۔ اب میں پوری اشیعہ برادری کی طرف سے ذمہ دیتا ہوں کہ اگر قربیں کھود کر آپ ان قائدین کے اجسام صحیح و سالم وہاں سے برآمد کر دیں تو دنیا میں ہر کوئی شیعہ آپ کا نام ہب قبول کر لے گا۔ آپ کے کھود سے کوئی صرف دو گز ہے کہ دونوں مسلمانوں کو گمراہی کے گڑھوں سے محفوظ کر کے لاکت سے بچالیں گے۔ اسلام میں آئندہ کے لئے نہ ہی مناظرہ رہے گا اور نہ ہی اختلاف۔ سب مسلمان ایک ہو کر متحد ہو جائیں گے۔ اگر اس کا اجر جو آپ کو ملے گا وہ یقیناً "اصحاب کے قائدین سے بڑھ کر ہو گا کہ ساری دنیا میں آپ شیعیت کو انتہائی پراسن اور پر وقار شکست دیں گے۔ آپ کے لئے تبلیغ کا اس سے آسان اور پر انجماز طریقہ اور کوئی نہیں۔ چلے آزمائے۔ اگر دونوں صاحبان دنیا سے درست اور مجھے لفڑ آئے تو آپ کی دنیا میں بھی شہرت نامہ ہو گی اور آخرت میں بھی ااجر ہو گوئی گے اور اگر شیخہ برعکس نعلیٰ تو نعلیٰ کی گزارش مان لیں کہ اپنی بیت کی مؤودت کا اجر جو آپ کے ذمہ واجب الادا ہے اسے ادا کر دیجئے (ذمہ دی جمعت میں لاشون کی براہمی کا سوال و جواب)

قریشی صاحب! آپ کے ہاں مشہور حدیث ہے کہ فرشتے مردوں کو ان کے ہم جس لوگوں کے پاس پہنچا دیتے ہیں۔ صرف حکومت کے ملبوتوں پر فتنہ ہر جان بجاوٹ نہیں ہے۔ ساتھ نہ جانا اس کو کہتے ہیں کہ اڑے وقت قدم جا کر ساقہ دے اور جان دے کر بھی یار کی حنافظت کرے۔

**اعتراض ع ۳۸۲:** ہر اگر یہ مکر کیا جائے جیسا کہ صاحب فلک النجاة

نے ۸۳ میں کیا ہے کہ ”هذا عذب فرات“ و ”هذا ملح آجاج“ (کہ یہ پانی میٹھا ہے اور یہ کمزور)۔ اسی طرح حضنور علیہ السلام کی رفاقت اور حضرت کا قرب صدیق و فاروق کے لئے باعث نجات نہیں تو سوال یہ ہے کہ وہاں تو اسی آیت میں موجود ہے دھعل پیغمبر خا (کہ خدا تعالیٰ نے ان دو دریاوں کے درمیان حد قائم کر دی ہے)۔

اگر رفاقت ہے تو رو ضرہ خوبی میں اس قسم کی تصریح دکھائیے کہ یہ حصہ جنت کا ہے اور یہ جہنم کا ہے۔

**جواب ع ۳۸۲:** جس طرح میٹھے اور شور پانی میں خدا نے حد قائم کر دی ہے اسی طرح یہاں بھی حد مکن ہے لیکن آپ نے حد ہی کر دی کہ قرآنی آیت کی تقلی کو مکر کیا پہنچانے کا ثبوت فراہم کیا۔ آپ نے جو یہ مکر عرصہ سے چلا رکھا ہے ہم اس کے جھانے میں نہیں آسکتے۔ اور اسی حد کی تصریح اس طرح کرتے ہیں کہیے قرآن مید میں ہے کہہ یوم یقہنہ المنافقون والمنتفقون للذین (”اوہر یہ وہ دونی ہوگا) جس روز منافق مرو اهتوالنظر ونا نقیص من لوزہ کتمج اور منافق عورتیں اپنی ایمان سے کہیں کے

کو ایک ظرا (شفت) پاری طرف بھی کرو  
کہ ہم بھی تمہارے فور سے کچھ روشنی حاصل  
کریں تو ان سے کہا جائے گا تم اپنے تھجواٹ  
بجاو اور وہیں فور کی لاش کرو پھر (ان مومنین  
و مافقین) کے درمیان ایک دیوار کھڑی  
کرو جائے گی۔ جس میں ایک دروازہ ہو  
گا (اور) اس کے اندر کی جانب فور حست  
پہنچے اور پاہر کی طرف خذاب۔

تیل اس جعوادرس اؤ کمد فالتمسو لوزا  
فصن ب بینهم بسو پاله باب  
باطنه فيه الرحمة و ظاهره  
من قيله العذاب ه

(الحادي عشر)

اس سے الگی آیت میں اس طرح آیا ہے کہ یہ مافقین اہل ایمان سے پکار کر کتے گے  
کہ کیا دنیا میں ہم تمہارے ساتھ رکھتے ہیں جواب دیں گے کہ ہاں تھے تو ہی مُرکم نے اپنے  
آپ کو گمراہی میں پھنسا رکھا تھا اور تم منتظر ہا کرتے تھے اور تمہارے دلوں میں شکستھا اور تم  
کو تمہاری تباوں نے دھوکہ میں ڈال رکھا تھا میاں تک کہ اللہ کا حکم آئیجنا اور تم کو دھوکہ  
دینے والے نے اللہ کے ساتھ دھوکہ میں ڈال رکھا تھا۔

پس معلوم ہوا کہ مومن اور منافق کے درمیان خدا نے ایک دیوار کر کاٹے قائم فرمادی  
ہے اور اس کے ذریعہ سے کے اندر حست ہے اور باہر خذاب ہے  
بیرون ماء مرسلہ ہے کہ جنت اور جہنم میں حائل یک پل ہے جس کو عراڑ کیا جاتا ہے۔ الحادی  
میں چند یہ پل بال سے بھی یاریک چولا۔ بیب بال سے بھی یاریک خط جنت و جہنم کے لئے  
خط فاصلہ جو سلتا ہے تیرے مفر و مدد بھی ملکی ہو سلتا ہے کہ وہ مدد اقدس کے حاضر مقام اور قبور  
شہیجن میں ہے فاصلہ کبھی بیجا ہے کیونکہ رسول کی حم کی قبر مطہرہ اور شہیجن کی قبریں میں  
کم سے کم ایک ہزار بالوں سے تو زیادہ ہی وقفہ ہے۔ جب یہک بال سے بھی کم فاصلہ جنت و  
جہنم کے لئے دل کا ہے تو پھر ہزار بال سے زیادہ فاصلہ کیوں قابل غور نہیں ہے۔ اس  
فاصلہ کے لئے میں سے بھیں دیشت کا فیصلہ خود فرمائیں ہم اس سے زیادہ اور بھی نہیں کہ  
سختے کہ آپ کے پار ماطر گور سے ہے۔

## اعتراض علیٰ ۳۸۳ بر تصریح شما کیا تم نے حضور علیہ السلام کے روضہ اطہر کو نپاک مقام سے شمارنکیا

جواب علیٰ ۳۸۳ میں بالکل نہیں۔ آپ کی بات کا جواب دیا ہے۔ حضور کا روضہ مطہرہ بلا شبہ مقدس و منور و پاک ہے۔ مگر دوسروں کی تحریکیں نہیں۔

اعتراض علیٰ ۳۸۴ : اگر یہ مکر کیا جائے کہ حضور علیہ السلام کا کریم فتنے کے لئے مفید نہ ہو اقرب رسول محبوب کس طرح مفید ہوا تو سوال یہ ہے کہ کرتے پر کرتے والے کو قیاس کرنا خلاف عقل ہے کیونکہ مزکی اور حاصل بہت ہونا کرتے کا کام نہیں کرتے والے کا کام ہے۔ فرمائیے اس سے آپ نے حضور علیہ السلام کی تحریکی تو ہیں نہ کی؟

جواب علیٰ ۳۸۴ : اللہ آپ کی جہالت و خلالت کے پردے دور کر دے۔ خدا سوچ کر اعتراض فرمائیے۔ کرتے کس کا حق اور کھنے والا کرن حقاً کرتے بھی با برکت حقاً اور عامل بھی صاحب برکات حقاً یہ تو آپ کے لئے جعل حقاً کار منافق ایسی نامراو شخصیت ہر قیمتی جس کے لئے میری برکات و فقری بھی مفید نہیں ہے۔ اس واقعہ سے لوگوں پر ظاہر کرنا مقصود تھا کہ نافق کی صفات، بھجو کر ایک ایسی قریبی جو بلاہر دیندار تھا مگر دل کا بریش تھا و خداوے کے لئے کتنا ہی قریب کیوں نہ لگے در مصل وہ در در و در ہے وہ قصہ تو حضور کے وقت کا تھا جسی، موجود گئی مرسلی میں الیسا قرب باعثت بحاجات نہیں ہے تو پھر لعیاذ وفات پیغمبر خود بھی اپنی مرثی سے اپنی قبر کھدوالینا کیسے مفید ہو گا جب تک ایمان ثابت نہ ہو۔ ہاں الیسا قرب موسیٰ کے لئے جنت کے بارے سے بھی افضل ہے۔ یہ عمل کر کے خدا کے رسول نے اللہ کی اس ایت کی اُندر تحریک عللاً کر دکھانی کردا اسے رسول تو منافق کے لئے دعا میے مغزت کرایا کر۔ دونوں باریں الشناس فقول کو نہیں بخشنے کا۔ اس سے حضرت می کوئی توہین نہیں ہوتی ہے۔

۲۴۹

اعتراف علیہ ۳۸۳ بر قرآن مجید میں ہے:

منافقین اپنے ارادوں میں کامیاب  
ہتھیں بالہ نیالو (توبہ)

نہ ہوئے

حالانکہ حضور علیہ السلام کے صحابہؓ محدثین اپنے مقصود کو پورے طور پر پا گئے دنیا میں فائز المرام ہوتے اور عقیلی میں بھی بفضلہ تعالیٰ رحمی اللہ تعالیٰ و رضوانعنه

جواب علیہ ۳۸۵ مر منافق صحابہ کا مقصود اول اسلام کا نام نشان شانا اور حضور اقدس کا خاتم کرنا تھا۔ چنانچہ با وجود تحریف دین کے ان کو اکابری نہ محاصل ہو سکی اور لیلۃ العقبی میں جلد کرنے کے باوجود خدا نے اپنے رسول کی خالقہ فرمائی ہے لیا یہ لوگ اپنے بنیادی مقصد میں بری طرح ناکام رہے۔ جس طرح مرسی کی پروردش فرعون یہی سے کوڑا کر الاڑنے اپنے دین کو غالب کیا اسی طرح غالیفین ہی سے حدود سلطنت کو وسعت دلوکر فاجر اشخاص سے اپنے دین کی تائید کرادی (زماری)۔ الی ہرگیئی سب تدیریں کپڑہ دوانے کام کیا۔ حدیث ہے کہ دنیا میں منافق کا یوسو پتال ہے جو ان کو مل گیا اور آخرت میں لعنت اللہ علیہم کے مرتبے پر فائز ہوتے۔ دنیا بھی خراب ہوئی اور آخرت بھی بگڑی۔

اعتراف علیہ ۳۸۶ بر اگر یہ مکر کیا جائے کہ صدیق دفالوق کے متعلق قرآن میں ہے "لَا تَعْلَمُهُمْ نَحْنُ نَعْلَمُهُمْ" کہ اسے محمد آپ ان کو نہیں مانتے ہم مانتے ہیں تو سوال یہ ہے کہ جب حضورؐ کو خبر نہیں تھی تو موجودہ شیعوں کو کیسے پتہ چل گیا؟

جواب علیہ ۳۸۷ جو خیر یہ کہ تو میں نہیں کرتا کہ مکاری کی سیاست کا قائل نہیں

اگر آپ کی واطر صفائی میں شکار ہے تو ہر تاریخ ہے کہ حضور کو خدا نے ہروہ بات تبادی تھی جو آپ نہ جانتے تھے۔ سوال کا جواب یہ ہے کہ حضور کو خدا نے ہروہ موجودہ شیخوں کو مجھ فرد حضور نے ایسی اسان شناخت تبادی ہے کہ چارے سے بچے جی یا علی کہہ کر منافق کو پہچان لیتے ہیں۔ لیکن علی کا نام آتے ہی منافق کا چہروہ طیوری کی تصویر کی طرح سائنس آجاتا ہے۔

**اعتراض ۳۸۶:** "ر صدیق و فاروق جب" دالسبقوں الادلوں  
من المهاجرین کی فہرست میں آپکے ہیں تو ہر اس سے انحراف کیوں؟

جو آپ ۳۸۷: "ر سوال ای پیلانہ ہیں ہر تاریخی حضرات سالقین اولون مهاجرین کی فہرست میں شمار کئے جائیں پھر انحراف کرنے میں کوئی غلطی ہے۔ پہلے ایمان قوتا بت کر دیپ سبقت واولیت کی بات کرنا۔"

**اعتراض ۳۸۸:** "ر جب قرآن مجید میں" ولتعماً فهم فتحن  
القول" کہ آپ ضرور ان کو ان کی بات کے دھنگ سے پہچان لیں گے موجود ہے تو آپ خواہ خواہ یہ رث کیوں لکھئے جاتے ہیں کہ حضور کو ان کا علم نہیں تھا۔

جو آپ ۳۸۹: "ر اگر کوئی یہ کہتا ہے کہ حضور کو علم نہیں تھا تو وہ خطاب ہے۔" میری تو یہ رث ہے کہ حضور کو سب علم تھا حتیٰ کہ آپ نے اپنے صحابہ کرام رضی اللہ عنہم میں سے کچھ حضرات کو منافق صحابیوں کے نام تبادی سے بچے اور عام موئیں کو انتہائی اسان علمات تعلیم کر دی تھی۔ اگر بات کے دھنگ پر بات ہے تو کیا "حنیان" کی گھنٹوں منافق نہیں ہو گی تو کیا پر کا، پنجابی و مسلم پڑھ کر دیکھ لو۔

## بیوی اوقات کے بعد کے متعلق

## ایمان صاحبہ کرام کے متعلق حکم

اعترافی ۳۸۹ پر اگر آپ لوگوں کا یہ خیال ہے کہ صحابہ کرام بعد از وفات رسول ﷺ ایماندار نہیں تھے تو اس آیت کا جواب دیجئے؛  
یا بیہا الذین امنوا میں یہ تدبیح نہ کمد۔ اسے ایمان والوں میں سے جو کوئی  
عن دینہ فسوف یا قیامت اللہ لقوم اپنے دین سے پھر جائے گا۔ پس  
یعبدهم و یحبونہ اذلة قریب ہے اللہ تعالیٰ ایسی قوم کو  
عَلَى الْمُوْمِنِينَ أَعْزَزَكَ عَلَى الْكَافِرِ۔ ظاہر کردے کا جنہیں خدا و دوست  
رکھتے ہوں گے ایمانداروں کے  
ساتھ نرم اور منکریں کے ساتھ (سخت)  
ہوں گے۔

فَيُنَزَّلُ إِلَيْهِ مَا كَانَ مَعَهُ وَمَا لَمْ يَكُنْ مَعَهُ

**جواب ۳۸۹:** موجب سے پہلے یہ بات قرآن سے ثابت ہو گئی کہ اصحاب نبی کے مرد ہر فتنے کی بشارت قرآن میں موجود ہے لہذا امروزی ہو گیا کہ الیے صحابوں کا وجد تسلیم کیا جائے جایا ان قبول کرنے کے بعد وہ دین سے پہنچنے پس "کلہم عدول" کا دھونک فتح ہو جانا چاہئے درست انکار قرآن ہو گا۔ پیشتر اس کے ہم آیت کا جواب دے کر جواب دین کہ وہ قوم کوں کی ہے جس کا ظاہر ہوتا جایا گیا ہے ان حالات کی طرف آئیے جوں پر یہ آیت صادق آتی ہے ظاہر یہ اس آیت کا تعلق غزوہ خیبر سے تایا جاتا ہے اگرچہ اس آیت کے شان نزول میں اختلاف ہے لیکن یہ صفات خداوند کریم نے اس آیت میں بیان کی ہے اس کا پچھا مصدق اصحاب رسول میں سوائے حضرت امیر المؤمنین <sup>ؑ</sup> کے کوئی دوسرا نہیں ہو سکتا ہے اس کا بڑا ثبوت یہ ہے کہ سرکار رسالت مأبُّ نے جب تلاعہ خیبر کو دیکھا کہ کسی طرح فتح نہیں ہوتا اور عاصو کو کسی روزگر رکھے ہیں۔ حضرت ابو بکر اور حضرت عمر ہی شکست کھا کر بیٹھ آئے ہیں تو ان حضرت فرم بالا خر جباب امیر کو علم عطا فرمایا اور جو الفاظ نبی و محبی بیان سے حضرت علی علیہ السلام کے حق میں ارشاد فرمائے وہ اس آیت کی تفسیر ہے۔ صاحب مانیطق عن المہری نے ایسے ہی الفاظ کی حدیث ارشاد فرمائی اور مقصود ظاہر ہوتا ہے کہ ادا کے ساتھ اس کا رسول بھی الیسی گواہی دیتا ہے۔

**"لَا عَظِيمُ الرَّوْيَتِهِ فَدَأْسِ جَلَّا"** اس مرد کو دو دن کا جو عمل کرنے والا ہو گا اور جاگنے والا انہیں پڑھا خدا اور اس کے دسویں کا دوست دار کر اراداً غیر فرسیح بکار اللہ و رسولہ و یحبک اللہ و رسولہ یفتح اللہ علی یدیہ" اور خدا اور رسول اس کے دوستدار ہوں گے اور اسی کے ہاتھ پر خدا اس قدر کو فتح کرے گا۔

پس روز خیبر حضرت امیر کا تعارف کرو کر حضور نے پاویا کہ آیت موصوفہ میں بیان شدہ صفات والے مونوں کا علمبردار اور سردار حضرت علی علیہ السلام ایں۔ واضح ہو کہ حضرت البرکر اور حضرت عمر کو خصوصاً اس جنگ میں آزمایا گیا لیکن وہ ناکام ہوئے اور پروری معلم سے

پہلے حضور نے جو صفاتِ رجل، کارہ، بغیر فرار، مجبوب خدا اور رسول، حبیب خدا و رسول کے اوصاف بیان کئے وہ آپ سے قبل جو بنو موسیٰ میں نہ تھے۔ لہذا شیخین کا پتہ تو خود رسول ہے تو تمہری کسی مرقد پر کاشت دیا۔ پس وہ قوم جو مردین کے خلاف قاتل بر جعلی وہ شیعوں کی میں نہیں بلکہ میں نے ہمیشہ دینِ رسول کی پیروی کی جبکہ دیگر مسلمانوں نے خلاف قاتل بر جعلی غیر مقصوم بادشاہوں کے احکام کو دین کھربیا۔ یہ مفصل بیان ہے اپنی کتاب فروعِ دین میں پیش خدمت کر چکے ہیں۔

**اعتراض ع ۳۸:** اگر یہ مکر کیا جائے کہ ان کے ارزاد کی طرف اشارہ ہے جبکہ قیامت کے دن فرشتے عرض کریں گے اندک لا تدری م واحد توبعدک ”(اے مصطفیٰ کریم آپ نہیں جانتے کہ انہوں نے آپ کے بعد کیا کیا) تو سوال یہ ہے کہ ادھر چیات الطوب جلد ع ۲ میں ہے کہ ایک روشنی نمودار ہوئی جس میں منافقین ہی منافقین نظر آئے ان میں الابکر و عمر وغیرہ تھے لیں اگر یہ روایت صحیح ہے تو لا قدر ہی غلط ہے اور اگر لا قدر ہی صحیح ہے تو یہ اثاثافِ محبوں بغلتی ہے۔ بہر حال کچھ تو ہے جس کی پرده داری ہے

**جواب ع ۳۹:** اگر یہ مکر ہے تو معاذ اللہ یہ مکمل نہیں کیا ہے کہ ”تیقیدِ متکر“ کے الفاظ وحی فرمائے ہیں اور سب سے بڑی مکاری آپ کے خلیفہوں نے کی کہ نہادِ قتنہ ارتباً کی اُڑ میں کئی مسلمانوں کا خون ناٹھ رہا۔ قدموی والی حدیث آپ کی کتب سماج میں موجود ہے لہذا اس مکاری کا جواب اپنے اماموں سے طلب فرمائیے آپ کی علط فہمی کا تدارک میں اکٹے دیتا ہوں کہ جناب میں الگ آپ سے کہہ دوں کہ آپ کو معلوم نہیں کہ آپ نے اعتراض ع ۳۸ میں خدا کی ایت کو مکر کہا ہے ”تو اس کا یہ ہرگز مطلب نہ ہو بلکہ آپ اس سے مأوا قلت میں بلکہ الیسا طرزِ کلام تقویتِ مقصود کے لئے اختیار کیا جاتا ہے“ اسی طرح حدیث میں لا قدر ہی کھا گیا ہے کہ یا رسول اللہ کیا آپ کو معلوم نہیں ہے کہ ان منافقوں نے کیا کیا

گل کھلائے ہیں۔ حدیث اپنی جگہ قائم رہتی ہے اور لا تدری میں علمبر سول کی نقی نہیں کرتا ہے۔ اور حیات القبور والی روایت اپنی جگہ صحیح ہے۔ دونوں میں نبی کوئی تقدیر نہیں کھدا داد دیا گی بلکہ وہ اپنے خواستہ کا مرتضیٰ و محب و میسر ہے۔ دوںوں میں نبی کوئی تقدیر نہیں کھدا داد دیا گی بلکہ وہ اپنے خواستہ کا مرتضیٰ و محب و میسر ہے۔

اعتراض علیٰ ۱۹۱ مرنج البلاعہ جلد ۱ ص ۱۹۰ میں ہے کہ حضرت علیؑ نے فرمایا کہ میں نے اصحاب رسول مصہر کو اس رنگ میں پایا ہے کہ میری جماعت کا کوئی فرد ان کا ہم پا نہیں ہو سکتا فرمائیے حضرت علیؑ نے بقول شما کی مدد سرائی کیروں فرمائی؟

**جواب ۳۹۱۔** مرحوم اصحاب با وقار حنفی اللہ عنہم کی تعریف مولا علی نے فرمائی  
ہمارا ان پر سب کچھ قربان ہے لیکن آپ والے صحابوں کو ترجیح امیرت کا ذوب آئم۔  
غادر، خائن، بدعنتی اور دین کے رخنه اندراز ہمابے۔ ان کی تعریف کماب فرمائی ہے ذرا نام لے  
گروضاحت فرمائیں اور پھر اگر سارے صحابی ماس زنگ کے سچے تو آپ نے جنگ صفين اور  
جنگ جمل میں ان کو موت کے گھاث کیپول آتا رہ لیتھنی بات ہے کہ یا تو ان کا زنگ بدھ چکا تھا  
یا پھر حابی زستا یا پھر حضرت علیؓ نے معاذ اللہ زنگ پر نظر ہی ز فرمائی۔

اعتراف نے ۹۲ء میں حضرت علیؓ نے فرمایا تھا صول نحن فروع ہیا بغی  
الصول صحابہ کرام گزر چکے ہیں، ہم ان کے فروع ہیں اور ظاہر ہے فروع کا مدار  
اصول پر ہوتا ہے لیس اگر اصول کو ایک اندازہ تسلیم نہ کیا جائے تو فروع کی کیا  
حقیقت رہے گی جواب درکار ہے۔

۳۹۶

جواب نمبر ۳۹۶ : جن کے بارے میں جناب امیر نے ایسا ارشاد فرمایا کون یہ ایمان ان کے ایمان کو ناکمل سمجھتا ہے؟ اپنے والوں کی بات کرو اور ثابت کرو کہ یہ ارشاد ان کے لئے فرمایا تو پھر ہماری ہوگی۔

### اعتراف نمبر ۳۹۷ :-

قوم و اللہ میامین الیسی "صحابہ کرام ایسے لوگ تھے ان کی مقاویل بالحق متاریک للبغی را ہیں اور تم پریزی مبارک تھیں بحق اور ظلم کو ترک کرنے والے تھے

ظاہر ہے یہ خطبہ سیدنا علیؑ نے صحابہ کرام کے حق میں فرمایا اگر یہ صدق و حقیقت پڑھنی ہے تو پھر آپ حضرات کو اپنے مسلک پر فخرانی کرنی پڑے گی۔

جواب نمبر ۳۹۷ : فی الحقیقت یہ الفاظ حضرت امیر علیہ السلام نے اصحاب کبار رضی اللہ عنہم کی شان میں ارشاد فرمائے۔ یہیں اپنے مسلک پر فخرانی کرنے کی ضرورت اس دقت پر ہے جب ہم صحابہ کرام رضوان اللہ علیہم کے مراث کا انداز کریں۔ چار ارشاد تو صحابہؓؒ فتنے سے ہے جو ظلم کو اپنے ہوتے تھے اور راشی کی تدبیر کو بدل دیتے کے تو گرتھے۔

### اعتراف نمبر ۳۹۸ :-

اے قوماً استشہروا و اف سیل بلاشبہ صحابہ کرام مہاجرین اور اللہ من المهاجرین والانصار انصار اللہ کے راستے میں شہید کئے ولکل فضل۔

جواب نمبر ۳۹۸ : اے ان الناظمین بھی صوت سے استثنی ہے اور ہم ان تمام مہاجرین والنصار کے معقدمہ میں جو شہید ہوئے اور مرتبے پائے۔

اعتراف ۳۹۵ ہر بیج البلاغہ صے میں حضرت علی کا خطبہ موجود ہے  
لقد کنا مع س رسول اللہ نقتل ابنا نا۔ البتہ تحقیق ہم حصہ علیہ السلام کے  
و انہو انا و اعمامنا ما یزید ساتھ پور کرائیئے باپ اور بھائیوں  
اوڑھوں کو قتل کرتے تھے اور یہ  
 فعل چارسے ایمان و سلیم کو بڑھانا  
یہ آباء اور بھائیوں اوڑھوں کو قتل کرنے والے کون تھے اور ان کے  
قتل کرنے کی وجہ کیا تھی؟

جواب ۳۹۵ ہر یہ حضرات علی اور ان کے درست صحابہ رسول رضی اللہ عنہم  
تھے اور اس قبال کی درجہ دین تھی مگر اپ کے صحابی تو کوئی لکھری بھی نہ مار سکے۔

اعتراف ۳۹۶ ہر کیا حضرت علی مرتضی کا یہ فعل اپنا فعل ہے یا صحابہ  
کرام کے نیک کردار کو اپنی طرف مسحوب فرمائے ہیں؟

جواب ۳۹۶ ہر حضرت امیر کا اپنا بھی کردار ایسا ہی تھا اور ان کے درست اصحاب  
رسول رضی اللہ عنہم کا فعل بھی ایسا ہی تھا جبکہ اپ والے بھرگوڑے تھے۔

اعتراف ۳۹۷ ہر اگر صحابہ کرام کے کالات عالیہ اور بھاؤ فی سبیل اللہ  
نیز خویش و اقارب کے قتل کو درج و توصیف کے نیک میں بیان فرمائے ہے  
پہن اور اس کی وجہ ایمان و سلیم اور تبتخے میں ازویار پر کت کی قصرت بح فرمائے ہے  
پہن تو فرمائیئے آپ حضرات کو ان کے ایمان پر خواہ مخواہ کیوں اعتراف ہے؟

جواب ۳۹۸ ہر مجیں اُن صحابہ عظام رضی اللہ عنہم کے ایمان پر اسی طرح کامل القیم

ہے جس طرح ان کا ایمان کامل تھا۔ ان کے اثیار کے حالت جہاد فی سبیل اللہ کے کارنے سے خاندان سے انقطاع ان کو سرفراز کئے ہوئے چل لیکن جن صحابوں سے ہم مالیہ میں پیش قدمتی سے نہ ہی ان میں مکاری و چالاکی کے علاوہ کوئی کمال تھا نہیں جیسا کہ میں ان کے بھائیوں کے نشانات کے علاوہ اور کچھ نظر آتا ہے اور نہیں جیسا کہ کوئی صعوبت پیش آئی ہے پھر کیا وہ ہے کہ محض اونچا محل دیکھ کر ہم ان دلواروں سے اپنا سفر کرائیں۔

**اعتراض ۳۹۸** : هر جب بعد از رسول ﷺ تسلیم صاحبہ کرام ایمان سے خالی اور عترت رسول ﷺ تسلیم کرنے جائیں تو دین کی ترقی کا کون سا ذریعہ باقی رہا؟

**جواب ۳۹۸** : ایماندار صاحبہ بھی تھے جنہوں نے تبلیغ فرمائی اور عترت رسول کا تقبید دین کی اشاعت کا بہت بڑا ذریعہ ثابت ہوا ہے اس کا بشرط یہ ہے کہ فتنہ جمعیت کے تمام فضیبوں پر ہر تری حاصل ہے اور جرم اسلام کے دنیانے اس کو شکردا یا ہے اور لوگوں نے کہنا شروع کر دیا ہے کہ تمام اسلامی امراض پر مشتمیوں کا لکھا ہوا ہے۔ کیا یہ انجاز کم ہے کہ عدی خود بھی مصہد میں کاشمیوں نے ہی دین کی تعلیم کو موقن کیا اور آپ کے بزرگ لوٹ بار اور قتل و غارت کری میں عاقبت گزانتے رہے۔

**اعتراض ۳۹۹** : تفسیر حسن عسکری ص ۱۱ میں ہے :  
 قال الله عزوجل يا موسى اما خدا تعالیٰ نے فرمایا اے موسی کیا علمت ان فضل صحابة محمدؐ آپ نہیں جاتے بلاشبہ محمد رسول علی جمیع صحابۃ الْمُسْلِیمِونَ کفضل اللہ کے اصحاب کی فضیلت مجتبیؑ الْمُحَمَّد علی جمیع الْمُسْلِیمِونَ کفضل اللہ کے اصحاب کی فضیلت مجتبیؑ طرح حضرتؐ کی آں کی فضیلت سب رسولوں کی آں پر ہے۔

فرمائیے اس قدر تصریح کے باوجود صحابہ کرام سے انحراف کیوں؟  
 جواب ۳۹۹ء:- جب اتنی تصریحات باری کتابوں میں موجود ہیں تو پھر کیا یہ اس  
 بات کا روشن ثابت نہیں ہے کہ ہم صحابہ کرام رحمی اللہ علیہم سے بعض نہیں رکھتے اور پھر سے  
 اماموں نے صحابہ کاملین کے واسطے سے دعائیں تعلیم فرمائی ہیں ملاحظہ کروں یہ صحیح کاظم امام  
 زین العابدین علیہ السلام۔ لیکن ہمارا موقف واضح ہے کہ ہم حقیقی صحابہ کے لوئی غلام میں اور  
 صحابہ کے معنوی میں تاتفاق صحابہ میں سے ہمارا حکم اپنے بزرگی میں ہے۔

اعتراض ۴۰۰ء:- پر قرب الاسلام و شیعی کتاب ج ۲ ص ۵۷ میں ہے  
 زین العابدین نے عید کے بعد خطبہ پڑھنے پر یوں استدلال کیا ہے:  
 "ان س رسول و ابا بکر و عمر و عثمان" یعنی حضور اکرم اور ابوبکر و عمر و عثمان  
 کا لذ ایجھہ روت بالقراءۃ فـ عیدین میں قرأت بھی زور سے  
 العیدین ولیصلوٰن قبل الخطبہ پڑھتے تھے اور خطبہ نماز کے بعد  
 پڑھتے تھے"

و یہی نہیں امام تو ان کو قابلِ محبت تسلیم کریں اور تم انکا رکرتے ہو۔  
 جواب ۴۰۱ء:- و مقرر مناظرہ میں اعلیٰ طریقہ یہ ہے کہ فرقی مخالفت کے مسئلہ  
 میں سے چوتھا قائم کی جائے لہذا امام نے ایسا ہی کر کے اپنا موقف ثابت کیا اور دراصل جو  
 علی رسول ہے جس کی شہادت اعمال شناخت سے دی گئی ہے الگ اس کو تسلیم کرہو یا جائے تو پھر تباہ  
 ہونے نہیں کرالجاجات آپ نے دیئے ہیں آپ ان کو محبت مان لیں گے ہیں۔

# صدقیق اکیر رضی اللہ تعالیٰ عنہ کی فضیلت اور ایمان میں

اعتراف عَنْهُ بِپروردگار نَّهْ إِنْ لَا شَهْدُ وَلَا فَقْدُ نَصْرَةِ اللَّهِ

فرما کر شب بحیرت جلیب کبریا صلی اللہ علیہ وسلم کی کوئی مدد فرمائی اور  
وہ نظرت کس زنگ میں جلوہ گر ہوئی؟

جواب عَلَيْكَ : اگر آپ آیت کے الفاظ شب بحیرت والی آیت میں ثابت کر  
دیں تو آپ کو منہ بولا گا اور دیا جائے کا اصل الفاظ آیت اس طرح ہے :

إِنَّمَا تَنْصُرُ حِلْمٌ وَلَا فَقْدُ نَصْرَةٍ  
معنی اس کے یہ ہیں کہ اگر تم (صحابی سلطان)  
اس رسول اللہ کی معذنگری کے تو کوئی پر مذاہبیں  
خدا نے اس کی مدد کی۔

آیت سے مانظاہ ہے کہ اس آیت میں مسلمانوں کو شرمنہ کیا گیا ہے جنہوں نے نظرت  
رسوی سے کنارہ کشی اقتیار کی۔ اب سینئے اللہ نے کوئی مدد کی۔ سب سے پہلے کفار کی آنکھیں  
اندھا کر دیں اور صنوڑ مکوان کے سامنے سے گزار دیا۔ ساری رات وہ لستر پر سوئے ہوئے علیٰ  
کو روکولی بخت رہے۔ نار میں چپا ہوا تو فرما مکملی کو جالا بنا کا حکم دے دیا۔ کہ تو کوئی نہ دیکھیں  
امروہ۔ جب دشمنوں ہمہ نے غاریک آئئے تو قدرت کا یہ تبدیلیت ویکھ کر مایوس ہو گئے۔

**اعتراض ۳۰۶۔** : اگر صدیق ابو جہر کو نصرت خداوندی کا مظہر اتم یقین کر لیا جائے جیسا کہ آیت سے معلوم ہوتا ہے تو آپ کا کوئی ناقصان ہے؟

جواب ع ۳۰۶ : ایسے زمین امتیاز کر لینے سے سب سے بڑا ناقصان یہ ہوتا ہے کہ حلام خدا کی مکنیب کیا پڑتی ہے جبکہ آیت کے اگلے الفاظ یہ شروع ہوتے ہیں کہ (ذ) اخْرِ جَهَّـ  
الذِّيْنَ كَفَرُوا ثَمَنِ اثْبَتْنَا إِذْ هَمَّ فِي الْخَاصِ اذْ يَقُولُ لِصَاحِبِهِ  
لَا تَحْزِنْ أَنَّ اللَّهَ مَعَنَا ۝ ”یعنی رسولؐ کی اس وقت مدد کی جب انہار نے  
گھر سے نکال دیا جبکہ وہ دو میں سے دوسرا تھا (یعنی دو پوتے ہوئے بھی اکیلا تھا۔ بظاہر دو فرز  
نکھلیکن دوسرے کی موجودگی کے باوجود وہ تباہ تھا) جبکہ غار میں تھے۔ دونوں شب (رسولؐ)  
اپنے ساتھی (ابو جہر) سے فرمایا ہے نقشہ درست اللہ چارے ساتھ ہے (یعنی خدا کے رسول کا عالم  
بے بسی یہ تکاک دشمنوں نے گھر سے نکلنے پر محروم کر دیا تھا۔ کچھ مسلمانوں نے نصرت سے منع کر لیا  
تھا اور جو ساتھ غار میں تھا وہ بھی خوفزدہ تھا (یعنی حضور بالکل تباہ تھے کہ اس عالم بے باری میں  
الشہنشاہ پر رسولؐ کی نصرت کی) اب پڑکے از روتے چڑکن حضرت ابو جہر کا نصرت کرنے کی وجہ  
خوفزدہ ہر نہایت ہوتا ہے لہذا بلا وجوہ ان کو نامہ مانا خلافت قرآن ہے یہاں ایک طفیل نکتہ ہے  
ہے فرمائیے حضرت ابو جہر کا خوف امرحتی کے مطابق تھا یا باطل کے۔ اگر کجا جائے کہ امرحتی کے  
سلسلے یہ محرک تھا تو خدا اور رسولؐ پر اسلام آئیے کہ امرحتی سے روکا اور اگر امر باطل تھا جس پر تو ک  
وہ سیئے گئے تھے امرحتی ثابت ہوا۔ چلئے کو حصہ ملیے گا۔ مصیبت رسولؐ پر ہے اور خوفزدہ  
نانی صاحب ہو رہے ہیں آخر کیوں؟ کہیں کوئی پر وہ دادی تو نہ تھی۔ اب ہم اگر ایسی بیرونی نظرت  
کو مظہر خداوندی کی قدر دیں تو یہ معاد اللہ یہ کہ قدرت ذوالجلال ہو گی۔

**اعتراض ۳۰۷۔** : اور اگر ان کو مظہر نصرت تسلیم نہ کیا جائے تو فرمائیے  
ان کے علاوہ کون متعین کیا جائے گا اور اس کے وجہ تھیں کیا ہیں؟

جواب ع ۳۰۷ : دو میں سے دوسرا اللہ کر کے جب خدا نے اپنے رسولؐ کو الیلا  
کی کر لیا تو بھر سوائے اللہ کے اور کون ناصر ہوگا۔ جس نے اپنے انتظام قدرت سے اپنے رسولؐ

کی نصرت کی۔ حضرت صاحب کی فحادت رسول کے یہ بار بار باندھ رہے تھے کہ نزدِ حضرت  
الشیرازیان رکھ دے چاہے ساتھ پر ہے میں کوئی فطرہ نہیں۔ ہم نصرت تبلیغ کی جب حضرت ابو بکر  
المسیسلی رسول خدا کو دیتے کہ حضور پھنسکیا ضرورت۔ بندہ جو موجود ہے پہلے میری لاش پر گزین  
گے پھر آپ تک آئیں گے مگر ایسا کام بیرون نظارہ تو اسی رسول پر فرشتے مبارکات کرتے ہوئے فطرہ رکھے

**اعتراض عہدہ:** کیا یہ صحیح ہے کہ آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم اور صدیق  
اکبر رضوی عارفین بیٹھے تھے اتنے میں حضور علیہ الصلوٰۃ والسلام کو ایک  
کشی نظر آئی

قال لا بی بکر کافی النظر الی سفینہ تو آپ نے ابو بکر سے فرمایا گویا کہ میں  
جعفر فی اصحابہ یاقوم فی الہمی جعفر کی کشی کو دیکھ رہا ہوں اس کے  
قولہ فقال ابو میک و قراہم یا اصحاب میں جو کہ دریا میں کھڑا ہے  
رسول اللہ قال نعم قال فاسا ابو بکر نے عرض کی کیا آپ اے حضرت  
یعنیہم فسمح علی عینہ فرامیں ان کو دیکھ رہے ہیں ؟ فرمایا پاں عرض کی  
فقال لهم رسول الله انت حضر آپ مجھے بھی دکھائیے لیں آپ نے  
الصدقیق۔ (تفسیر بن حبیب)

جواب عہدہ: بریروایت تفسیر فی میں موجود ہے اور بریروایت بھی حضرت ابو بکر کی  
گزروی ایمان پر دلالات کرتی ہے رسول کی صفات پر شک کرنے کا واضح ثبوت ان کا استثناء  
ہے کہ تمجب سے دریافت کرتے ہیں کہ اے رسول آپ جعفر کو دیکھ رہے ہے میں۔ اگر انہوں نے اٹھ گئے تو ایسے  
اطیمان قلب یا تحصیل معرفت کا ہوتا تو الجھوپی جو تباہ ابراہیم علیہ السلام کا دربلدہ حیات ہاتھ  
کے لئے تھا اسرا آنحضرت حضرت ابو بکر صاحب کے ایمان کو بخشنے کی کوشش کر رہے تھے

کو خوف و حزن ان پر طاری تھا کسی طرح دور ہو جائے اپنی اعمازی قوت استعمال کی اور ان کو دکھا دیا کہ بتا کو دور کی خبر پر قی ہے۔ اس کے ساتھ رہ کر کسی خوف و خطرہ سے گھیرنے کی وجہ نہیں ہے اور ستاپہر کروادینے کے بعد فرطیاً اب تم اس کے مصدقہ ہو کر ہم نے تمہیں یہاں بیٹھے یتھے جانشی میں موجود بھتر کی صرف فیضات کا نظارہ کر لو یا۔ ملہنہ اسی سے سمجھو کر چاری منزالت کیسی ہے چنانچہ یہاں جو نقطہ صدیق "استعمال ہو اے اس کے معنی گواہ کے یہی جو اپنے اصلی معنی میں مستقل ہے ذکر معنی خاص یا القب خاص کے لئے یکیں اسی اسلکوں و یکھے صحیحہ کے باوجود بھی اکثر رسول مقبول میں کو ارتاد کرنا پڑا کہ اسے ابو بکر تمہارے اندر ترک چیزوں کی جاگ سے بھی پوشیدہ چلانا ہے خدا اس راز کو بہت بہتر جانتے والا ہے۔

اعتراف نہ ہے : بقرب الانساد للجیری شیعی کتاب ص ۵۷ میں تحریر ہے کہ امام جعفر امام محمد باقر کے متعلق کسی مسئلے کی تائید میں فرماتے ہیں "قال ای فعل ابویکر الصدیق بعدہ (یعنی ابویکر صدیق نے بھی ایسا کیا تھا) فرمائیے امام محمد باقر کے نزدیک ابویکر صدیقی مظہر ہے یا نہ؟ پھر آپ کو ان کی صداقت سے انکار کیوں ہے؟

جواب علیہ کہ: مر جیسے صدیق امام کے نزدیک تھے وہی ہم نہ مانتے ہیں۔ اس لئے جس طرح آج کل لوگوں کے نام کو ما صدیق ہوتے ہیں اسی طرح جماعت ابو بکر صاحبؑ کی بھی یہ نام صدیقؑ تھا۔ یہ تقب نہیں ان کو رسولؐ کریمؐ نے عطا کیا تھا اور نہ بھی وہ اس کم سبھی ہونے کی وجہ سے صدیقؑ شہود رکھنے بلکہ ان ایک عربی تقب تھا جیسا کہ علامہ ماقطع جلال الدین سیری کہتے ہیں کہ ”ابن مسی دی نے لکھا ہے کہ آپ (ابو بکر) صدیق کے تقب سے زبانہ ہماہیت (قبل اسلام)“ ہے کیا ہے تقب بخت ” (تاریخ المحدث) پس شناخت قائم کرنے کے لئے امام نے صدیقؑ لکھا ہے اسکی سیمی نہیں کروہ پچھے اگر ایسا تھا تو ماہیں پرس تک تبریز کی پوچھا کریں کرتے ہے اور صدیقؑ کا فوادت بیان کر کے سیدھا ظاہرہ اور امام الصادقین علیؑ کی صدقہ زبانی سے کاذبؑ کے لقب سے کہیں تو اڑ سے گئے،

اعتراف نہ کر تصریح تفاسیر اہل سنتہ والیں تثییح جب  
و سیجنہا الائق (یعنی جہنم سے بچا لیا جائے گا) کا مصدق صدیق  
اکبر پر جیکہ انہوں نے حضرت بلاں اور عامربن فہریہ کو خرید کر  
والی اسلام قدوہ نام رحمۃ اللہ علیہن کی دربار میں پیش کیا تھا تو با این  
ہمہ ان کے عدم ایمان پر اصرار کیوں اور ان کے رقبہ علیا سے الکار کیوں؟

جواب نہ کی :- یوں بات نہیں ہے کہ آپ کوئی مستند حوالہ میں  
کریں کہ حضرت بلاں اور عامربن فہریہ کو حضرت ابو بکر نے خرید کر آزاد کیا۔ پھر  
جواب طلب کریں حالانکہ یہ معاملہ تباہ و مفہما ہے۔

اعتراف نہ کر تفسیر مجمع البیان میں ”هو الذي جاء بالصدق“  
سے حضور اکرم صلی اللہ علیہ وسلم کی ذات انور اور صدق بہ سے صدیق  
اکبر مراد لیا گیا ہے کیا اب بھی الکار پر لفید رہو گے؟ یعنی صدق کو  
لا فروالے حضور نے اور پہلے تصدیق کرنے والے صدیق تھے۔

جواب نہ کی :- اس پر ہر مسلمان کا اتفاق ہے اور فریقین کے علماء اس کے  
قاوی میں کہ حضرت رسول کریم (صلی اللہ علیہ وسلم) کی تقدیق سب سے پہلے حضرت علیؓ نے کی  
اور یہ آیت جناب امیر علیہ السلام کی شان میں نازل ہوتی چنانچہ حافظ ابو بکر ابن مروہ  
نے ابو ہریرہ سے روایت کی ہے کہ حضور نے فرمایا کہ جس نے تصدیق کی اس شخص  
سے مراد علیؓ ابن طالب میں دیکھو تفسیر در مشورہ جلد ۴ ص ۳۷۔ اور حضرت علیؓ نے منبر  
پر دعوی فرمایا کہ میں صدیق اکبر ہوں میرے سوا کوئی یہ دلنوئی نہ کرے کا مگر کاذب۔  
لہذا نہ صدیق اکبر کے لقب سے حضرت ابو بکر کو مراد نہ لیں بلکہ یہ لقب حضرت امیر  
علیہ السلام کا ہے جسے آپ نے حضرت ابو بکر سے چیپاں کر کھا ہے۔ تفصیل کے

لئے دیکھ لئے نہیں نمیری کتاب ”وصی رحمۃ اللہ علیہم“۔ ہم اپنی خدھپور دویں کے آر آپ حضرت ابو بکر کی زبان سے صحیح روایت میں یہ بات ثابت کر دیں کہ میں صدیق اکبر ہوئے جو کہ آپ تا قیامت نہیں کر سکیں گے۔ صحیح البیان میں ذکر بطور نقش باتفاق مسلک سنیہ ہے:

اعتراض ۱۰۸: مرۃ العقول شرح الفروع والا صول مصنف  
ملاباقر مجلسی اصحابہ اسی جلد کا ص ۳۷ میں ہے کہ حضرت علیؓ کی والدہ نے وفات پائی تو ان کو الحمد میں آوارنے والے حضرت عباس اور حضرت ابو بکر صدیقؓ نے اگر حضرت ابو بکر بیکانے سمجھے جاتے جیسا کہ آج محل کے جہاں میں نکارت پائی جاتی ہے تو آپؓ کو قطعاً یہ موقع نہ دیا جانا۔ وہی بیان کیجئے۔

جواب ۱۰۹: اس کا جواب بھی آپ کو ذکار الافہام میں آپ کے تیریے اعتراض کے جواب میں دیا جا چکا ہے کہ حکم عیشہ ظاہر پر ہر اکتا ہے۔ جس طرح منافق پر کوئی حد قائم نہیں ہر سکتی جب تک نفاق ظاہر نہ ہو جائے۔ بعد ازا رسولؐ جو لوگ مرد ہو گئے ان میں اکثریت منافقین کی بھی۔ لیکن زمانہ رسولؐ میں ان کو بالکل ولیسی ہی مراجعت حاصل تھیں جس طرح صحیح العقیدہ مسلمان صحابی کو تھیں۔ لہذا حضرت فاطمہ بنت اسد کی تجویز و تکفیر میں شریک ہو جانا دلیل فضیلت نہیں ہو سکتا۔ اگر تھیں میں شرکت ہی اپنی میست کی دلیل ہے تو پھر حضرت ابو بکر کی دفن رسمیوں اور رسیدہ ظاہرؓ سے غروری بیگانگی اور غیرت کا ثبوت کیوں نہیں ہماجا جاتا۔ اگر عبد اللہ بن ابی حییے منافق کے حناءہ میں شرکت رسولؐ اور کرتہ بیغیر اسے کوئی فضیلت نہیں ہو سکتا تو اسی طرح حضرت ابو بکر کی تدقیق بنت اسدؓ میں شرکت بھی باعث شرف و مرض نہیں ہر سکتی۔ باقی حضرت ابو بکر رسولؐ کے خرچتے مسلمان تھے قریب رہنے والے تھے اس لئے ایسے خادم پر اُن کا دور رہا مانتہیہ ہوتا اسی لئے وہ انہاک سے مشغول کا رہے مگر افسوس کر جھوڑ کی وفات

پر الیانہ کر سکے۔

**اعتراض ۱۰۹:** بہ حضرت علیؑ سے ابو بکر صدیق کے پیچھے جب نماز پڑھنا ثابت ہے تو ان کے ایمان نیز ان کی دینیت پر اعتراض کیسا (کیا یہ یاد نہیں کہ گذشتہ سطور میں ہم نے یہ ثابت کیا تاکہ رب امامت پر صدیق اکبر کو فائز کرنے والے حبیب کبریٰ اصلی اللہ علیہ وسلم تھے) حوالہ کے لئے ملاحظہ فرمائیے: به الدرۃ البخیہ شرح نجع البلاغہ ص ۳۲۵، احتجاج طبری ص ۵۹، مرۃ العقول ص ۲۸۸ جلد ع، تفسیر قمی ص ۳۰۵، غزوۃ چدری ص ۶۲۶ ضمیمه ترجمہ مقبول ص ۳۱۵۔

**جواب ۱۰۹:** اس اعتراض کا جواب بھی آپ کو "ذکار الافہام" کے جواہر میں دیا جا چکا ہے کہ حضرت ابو بکر نے خالد بن ولید کو حضرت علیؑ کے قبل پر مادر کیا تھا اور حضرت علیؑ اس سازش کو ناکام و بے نتیجہ تھا کہ عربوں سے نماز پڑھنے آئے۔ اور چار سے ڈبیب میں نیت فرادی سے لیثیر نیت اخترا کسی بھی مسلمان کے پیچے نماز کی جاسکتی ہے اور آپ کے ڈبیب کے مطابق ہر نیک و بد نماز کا امام ہو سکتا ہے جیسا کہ میں نے پیچھے صحوات میں سرمن کیا ہے۔ باقی ان حضرت کا حضرت ابو بکر کرام مقرر کردار و ایات کے تضادات کی پذیری صحیح ثابت نہیں ہوتا ہے۔ کسی کے پیچے نماز پڑھنا اس کو امام ہانتا ہیں ہوتا ہے جیسا کہ جنگ صفين میں ابو ہریدہ وغیرہ امام تو معاویہ کو مانتے تھے مگر نماز کے وقت حضرت علیؑ کے پیچے اگر نماز پڑھتے تھے۔ لہذا آپ کو جایا ہے کہ کسی مستند شیعہ کتاب سے حضرت علیؑ کا نیت اخترا پیش کیجئے۔ اعمال کا انحصار نیت پر ہوتا ہے۔ اب خطرناک اس ثبوت امامت نماز دربارہ ابو بکر بھی ملاحظہ کرتے ہی جائیں۔

(۱) سیرت ابن ہشام جلد ع ص ۲۷ پر ہے کہ جلال الدین نے آنحضرت سے نماز

کے لئے عرض کیا تو عبد اللہ بن زمعہ سے فرمایا کہ کوئی ہونماز پڑھا دے (یعنی کرنی بھو مسلمان نماز کی امامت کرے)

(۱) سیرت ابن حشام ہی میں ہے کہ حضرت عمر نے نماز پڑھانا شروع کی کہ عربی آواز رسولؐ نے سنن تو آپ کو یہ آواز بالگوار نگری اور فرمایا کہ ابو بکر ہماباں میں المذاہر مسلمانوں کو انکار ہے کہ عمر نماز پڑھائیں پھر ابو بکر کو بلا یا گلی مکر عمر نماز پڑھا پھر تھے لہذا ابو بکر نے لوگوں کو ہونماز پڑھانی - (حوالہ مذکورہ)

(۲) طبقات ابن سعد جلد ۳ ص ۲۲۷ میں ہے کہ جب عمر بن بکر کی قوری رسول اللہؐ نے فرمایا ہیں ہمیں الہ نماز کا بیٹا (ابو بکر) کہاں ہے ۔ یہ من کرو لوگ در ہم ہم ہرگئے اور حضرت عمر نماز پڑھ کر الگ ہرگئے اسی اثناء میں ابو بکر آگئے اور انہوں نے نماز پڑھائی ۔

(۳) علامہ طبری نے لکھا ہے کہ حضورؐ نے فرمایا ابو بکر کو کہو کہ نماز پڑھائی اور پھر خود بھی دو آدمیوں کے سہارے ابو بکر کے قریب کھڑے ہو گئے اور مقام امامت نماز پر سے ابو بکر کو ہٹایا ہیں ۔ (تاریخ طبری جلد ۲ ص ۲۷۷)

(۴) علامہ ابن حجری طبری ہی اپنی تاریخ میں لکھتے ہیں کہ حضورؐ نے علیؐ کو ہلا یا مگر عائشہ و حفصة نے اپنے باپوں کی سطارت کی (تاریخ طبری جلد ۲ ص ۲۹۳) اسی طرح اور بھی روایات میں جو ایک سے دوسری خلافت ہے لہذا ان مجموعہ تفاسیر روایات کی موجودہ میں حضرت رسولؐ خدا کا حکم حضرت ابو بکر کی امامت نماز کے بارے میں مشکوک ہو جاتا ہے اور معاملہ متنازعہ فیہ ۔ جبکہ بحث میں امور مسلمہ لائے جاتے ہیں ۔

**اعتراض ۱۰۳:** اگر یہ مکر کیا جائے کہ سیدنا علیؐ صفت میں نہیں تھے تو غزوہ حیدری ص ۶۲ کی بجارت کا جواب و تبجیب جبکہ اس میں سطر ہے (اور اسی صفت میں شاہ لاقتا — بھی تھے)

**جواب عن ۱۰۳:** میں مکر کرنے کی کیا ضرورت ہے ۔ ہم تو مانتے ہیں کہ حضرت

امیر نے نماز ادا کی اور اس کے بعد خالہ کا جو حشر کیا اس کا علم بھی آپ کو سوکا نہیں آپ  
نے مدبرین سازش کے شرمسار چہرے اور جملی آنکھیں بھی ملاحظہ کی ہوئیں گی۔

**اعتراض ۱۱۳:** اگر یہ مکر کیا جائے کہ دوبارہ نومانی تھی تو درست

طلب امری یہ ہے کہ الیٰ نماز پڑھی کیوں تھی جس کو لوٹانا پڑے؟

**جواب ۱۱۳:** اس نماز پڑھ لینے میں آخر کیا خطا ہو گئی جو لوٹانے کی مدد نہ  
ہوتی۔ اگر یہچے کھڑے ہو کر نماز پڑھنے سے آگے کھڑا ہونے والا افضل قرار پاتا ہے تو پھر  
سمی روایت کے مطابق حضرت ابو بکر حضور سے بھی افضل ہونے کیونکہ طبری کی روایت جو  
اور پر درج ہوئی اسی طرح ہے کہ ابو بکر مقام امامت پر بدستور کھڑے رہے اور حضور نے  
نماز ادا کی۔ اگر اس نماز سے ابو بکر رسول ﷺ سے افضل ہو جاتے ہیں تو پھر اس نماز سے ابو بکر  
علیؑ سے افضل ہو جائیں گے۔

**اعتراض ۱۱۴:** بوقت ادائے صلوٰۃ خلف ابو بکر عدم جواز نماز کو  
جانتے تھے یا نہ اگر نہیں جانتے تھے تو شان امامت مفقود اور اگر جانتے  
تھے تو ارکاب معصیت ہے۔ بہر حال جواب دیجئے۔

**جواب ۱۱۴:** جب تک معصیت ثابت نہ ہو اس وقت تک اعتراض کرنا  
جبات ہے۔ ابو بکر کے تیجھے اپنی نیت فرادی سے نماز پڑھنا مانع نماز ہی نہ تھا تو پھر  
گناہ و بے گناہی کی کیا بحث رہ تھی۔ ہاں اگر نیت اقتداء ثابت کردیں تو پھر اعتراض موقوف  
ہو سکتا ہے ورنہ ایک ستون کے پنجھ کھڑے ہو کر نماز پڑھنے میں کوئی حرج نہیں ہے۔

**اعتراض ۱۱۵:** اگر تیس پر محول کیا جائے تو ایسا عمل حضرت سے ثابت  
کیا جائے کہ حضور نے کسی فعل کے عدم جواز کے قابل ہونے کے باوجود وہ کوہ موقوف و قبول کیا ہو۔

**جواب ع ۱۳:** بر زیر بحث معاملہ میں تلقیہ کا احتمال نہیں ہے۔ باقی حضور کا مطلوب تلقیہ ثابت کرنے کے لئے صرف ایک ثبوت کافی ہے کہ باوجود علم منافت کے آنحضرت ہر منافق صحابی سے ویسی سلوک ظاہری فرماتے رہے جو ایک خالص مسلمان کے لئے پڑنا چاہئے۔ غنائم میں سے حصہ دیتے رہے۔ ان سے ہریے ملٹے رہے۔ ان کی خواز کی امامت کرتے رہے۔ الغرض تمام معاشرتی اور دینی مراعات میں ان سے برابر کا سلوک کرتے رہے۔ تب ایسے اگر یہ تلقیہ نہ تھا تو پھر کیا تھا؟ آپ اس کا جو بھی نام کھویں بہر حال وہ تلقیہ پی ہوگا۔

**اعتراض ع ۱۴:** اگر ایسا فعل حضرت نبی کریمؐ سے ثابت نہیں ہے تو فعل امامت فعل نبوت کے خلاف ہے جواب دیجئے۔

**جواب ع ۱۴:** بر جب حضور کی پوری نزدگی کاظمل ہم نے تلقیہ کے مطابق ثابت کر دیا ہے تو پھر اور جواب کس طرح ہیں کہ فعل نبی و امام میں کوئی تضاد نہ رہا۔ جبکہ معاملہ غاز میں یہ تلقیہ کو بعد اور دلیل بیش نہیں کر رہے ہیں اور اگر آپ چاہیں تو آزادی میں۔ ان حدود میں بھی بحث چاری کامیابی کی تائید کر سے گی۔

**اعتراض ع ۱۵:** بر اگر تسلیم کر لیا جائے کہ حضرت علیؓ نے نمازوں پیش کیا تو باقی حضرات نمازوں کا نہ کرنا کوئی لومانے کا امر فرمایا یا نہ؟

**جواب ع ۱۵:** بر آخر مجھ مجاز کروٹا نے کی احتیاج ہی کیا تھی؟

**اعتراض ع ۱۶:** اگر امر فرمایا تھا تو اس کا گناہ کس کے سرحد امر نہیں فرمایا تو ان کا گناہ کس کے سرحد

اگر ہمیں کہ نابینا و چاہ است  
وگر خاموش نہ شنیں گناہ است

**بجواب ۱۱۶ کے :-** جب گناہ تھا ہی نہیں تو مخالفت کیسی؟

**اعتراض ۱۷۱ :-** اگر یہ مکر کیا جائے کہ صرف ایک دن کے لئے نماز پڑھی تھی تو فی الجملہ پڑھنا تو ثابت ہو گیا جواب درکار ہے۔  
جواب ۱۷۱ کے :- جواب کی ضرورت اس وقت ہوتی جب ہم انکار کرتے۔

**اعتراض ۱۸۰ :-** نیز اگر عبارت کے اول آخر کو دیکھ لیا جائے تو سارے مکر گرد و غیار کی طرح اڑتے نظر آتے ہیں کیونکہ جو قصد بنا دئی طور پر تراشنا گیا ہے اس میں یہ واقعہ اس طرح پیان کیا گیا ہے کہ صدقیق و عمر نے قتل علی کی تحریز کی خود تو تیار نہ ہو رکے لیکن اپنا ہمنوا بنا یا خالد بن ولید کو۔ خالد جا کر نماز میں کھڑے ہوئے اس باجرے کا پتہ پلا مانی اسماء بنت الحنفیہ کو اور وہ اس وقت زوجہ تھی ابو بکر صدیق کی اس نے کہلایا جیسا کہ آپ آج نماز پڑھنے نہ جانا کیونکہ آج لوگ آپ کے قتل کے ارادے کر رہے ہیں لیکن بالائیہ حضرت علیؓ چلے گئے اور نماز ابو بکر کے تیجھے ادا کی؟ فرمائیے صاحب اس سے کیا پتہ چلتا ہے؟

**جواب ۱۸۱ :-** جب ہم اس واقعہ کا تجزیہ کرتے ہیں تو مخالفوں کے دلوں پر لغفلن اہل علمت کے خبار کی جویں ہوئیں اسی تھیں دیکھتے ہیں جن کو کروڑوں کو شمش کے ارادے بھی صاف نہیں کیا جاسکتا اور اگر کسی انگریزی مکر سے صفائی کر جھی دی جائے تو بھی بقیرہ و حبیہ ایسا بخال اللہ ہے کہ اسے تیزاب تحقیق سے بھی صاف کرنا ممکن نہیں معلوم ہوتا ہے حضرت علیؓ کو قتل کرنے کی تدابیر میں سے یہ لیک معمولی تدبیر تھی درست لوگوں نے علائیہ ایسی تجاوزت پیش کیں۔ کبھی طلب بیعت ابو بکر کے موقع پر، کبھی خود علیؓ کی کیٹی میں اقطاع دیں

کی شرط و دفع کرنے پر اور کبھی غوغاء خاص عنان کے مکر کرنے پر المختراس جھوٹے مگر بہت الناک واقعہ سے حقیقت سے پردے اٹھتے ہیں اور وہ چہرے سامنے آجائتے ہیں جن کی شکل مومنان اور کروٹ لا فران تھی۔

**اعتراض ۱۹:** جب ربیعہ امامت پر فائز کرنے والے سیدنا صدیق اکبر کو حضور علیہ الصلوٰۃ والتسیمات تھے تو سیدنا علی کائن کی امامت کو نظر مغافرہ سے دیکھنے کا سوال ہی پیدا نہیں ہوتا۔

**جواب ۱۹:** نہ اولاً تو حضورؐ کا مقرر فرمان ایسی تفاصیل ام رہے تاہم اگر مانع ہی لیا جائے تو یہ ایسا حضورؐ کی شرف نہ تھا جو صرف ابو بکرؐ کو حاصل ہوا۔ مختلف مقامات پر ایسے دیگر صحابہ کو یہ منصب امامت نہ حاصل ہوا۔ مثلاً ابن ام کلتوم کو عموماً حضور مدینہ میں ناز پڑھانے کے لئے قائم فرماتے رہے۔ اسی طرح ابوالیاہ، سیاع ابن عرفطر، اعتاب ابن اسید، سعد بن عبادہ، ابوذر غفاری، زید ابن حارثہ، ابوسلمہ عزیزی، عبد اللہ بن رواح اور سالم وغیرہم کو یہ خدمت بارگاہ رسولؐ سے پسرو ہوتے ہیں۔ لہذا یہ کوئی ایسا خاص ربیعہ نہ تھا جس کو حضرت علی مغافرہ سے دیکھتے۔

**اعتراض ۲۰:** نہ شب بہرہت جب سیدنا محمد رسول اللہ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم صدیق اکبر کے دروازے پر تشریف لے گئے اور حضرت صدیق کو اپسے موافق پایا تو جیب کب ریام نے فرمایا ہے  
لا جم اطلع اللہ علی قلبک و وجہ یلا شیر خدا تعالیٰ کو اپ کے مانیہا مواقف الماجرسی علی لسانک قلب کا علم ہے اور جو کچھ اپ و جعلک منی بعنتر تے السمع و کی زبان پر ہے وہی اپ کے

البصر والرّاس

دل میں ہے خدا تعالیٰ نے  
 (ابو بکر) تجھے میرے لئے  
 رتفییر حسن عسکری ص ۱۸۹  
 کان آنکھ اور سر کے پناہیا ہے

فرما یے کیا جواب ہے۔ روایت کی تغییط کا ارادہ ہے یا واقعہ کی تکمیل  
 کا۔؟

جواب عن ۲۳: مرحوم اشان ہے کہ حسب مناسبت اس اعتراض کا دوسرے ہے۔  
 پہلے تفسیر کے مطابق کافیں ملاحظہ کیجئے:-

”لَا يَحْرُمُهُمْ أَنْ أَطْلَعَ اللَّهُ قَلْبَكَ وَرَدِّدَ مَا فِي دُمَاغِهِ مَا فِي دُمَاغِ الْمَاجِرِيِّ  
 عَلَى لِسَانِكَ جَعَلْتَ مِنْ بَعْزِ لَهْلَةِ السَّمْعِ وَالْبَصْرِ وَالرّّاسِ مِنَ الْجَسْدِ“

دو فوں عبارتوں کو مطابق کیجئے اور خط کشیدہ الفاظ کی تحریف پر غور فرمائیے۔ اب  
 صحیح ترجیح کرتے ہیں:- ”تحقیق الشذیرت“ دل کے حال سے مطلع و آنکا ہے اور اگر تیری  
 نہ بانپ پر جاری کلام تیرے دل کی آواز ہو گی تو بالقین خدا تجھ کو بمنزلہ میرے سمع و ذہر  
 کے کرے گا اور منزہت مجھ سے اس طرح منسوب ہو گی جس طرح کسی بدن کے ساقط  
 سر کو ہو گی ہے۔

اب دو فوں ترجیح کا فرقی ملاحظہ کیجئے مارکو قریشی صاحب نے کس طرح معنوی  
 تحریف کرنے عبارت کے مطلب کو اپنے عالم کے ساتھ میں ڈھالا ہے کہ مستقبل شکی  
 کے فقرات کا ترجیح مطلق صیغوں سے کیا ہے۔ حالانکہ عبارت مشروط ہے کہ اگر تہاہدی  
 نہ باقی لیقین دیائی بھطاپیں قلب ہے تو بیشک یہ قریانی اس قدر عظیم ہے اور اس بڑے  
 الفاظ کا استحقاق محفوظ کئے ہوئے کہ تم میرے کان و آنکھ بن سکو بلکہ تمہارا مقام میرے  
 سر بدن کے برابر ہو۔

لیکن انہوں یہ ہے کہ حضرت ابو بکر کے آئندہ اقدامات پر ثابت نہ رہے اس لئے

ان اعزازات سے محروم رہ گئے۔ قریشی ساحب ایسے مکر شیعوں سے نہیں چل سکتے میں کہ بات کو توڑ مردگار پسندی موقن پیش کرو۔ اندھے حفاظت کی تعداد آپ کے ہاں زیادہ ہے فرا رسیج کر اعلیٰ ارض کی لیکاریں اور پھر کو تفسیر میں اس مقام کی فرشتہ نہیں مطلوب ہے جہاں حضورؐ کا دروازہ ابو بکر پر جانا مرقوم ہے کیونکہ یہ عبارت ہیں نظر نہیں آئی ہے۔

**اعتراف ص ۳۲:** رحیمات القلوب جلد ۲ ص ۲۵ میں ہے کہ اللہ تعالیٰ نے حضرت کی طرف وحی بیسجی کہ الکابر قریش آپ کے قتل کرنے کا الوده کرچکے ہیں پس حضرت علیؓ کو لبستر پر ملا دیجئے۔ وامر کردہ است کہ ابو بکر را ہمراہ خود ببری "خدا تعالیٰ نے آپ کو حکم کیا ہے کہ ابو بکر کو اپنے ہمراہ لے جئے، فرمائیے اگر خدا تعالیٰ کے ہاں صدقی اکبر کا ایمان نیز دیانت و امامت مسلمات میں سے نہیں تھے تو حفاظت و رفاقت کے لئے مامور کیوں فرمایا؟

**جواب ص ۲۱:** اس ہمراہ ہونے سے نہ ہی حضرت ابو بکر کا ایمان، ویانت و امامت مسلمہ ہوتے ہیں اور نہ ہی حفاظت و رفاقت کے لئے تقریباً بلکہ خدا نے جو ساتھ جانے کا حکم دیا اس کی وجہ ہم شہید شاہستؓ کی عبارتوں سے عرض کئے دیتے ہیں، "جب حضورؐ نے تھوڑا راستہ طے کیا تو رسول اللہؐ نے عحسوس کیا کہ کوئی آپ کے برادر اور بیٹے۔ رسول اللہؐ ظہر ہے۔ اور جب آئنے والا قریب آگیا تو آپ نے شناخت فرمایا کہ وہ ابو بکر ہیں۔ جس سے آپ نے فرمایا اے ابو بکر میں نے حکم خدا تم کو نہیں پہنچایا تھا اور یہ نہیں کہا تھا کہ تم اپنے گھر سے باہر نہ آنا۔ تباہ و تم نے احکام الہی کی مخالفت کیوں کی ابو بکر نے جواباً کہا یا رسول اللہؐ میں آپ کے لئے خلاف اور پریشان تھا میں نے گھر میں شہزادہ مانسپ نہیں تھا یہ میں کر رسول اللہؐ محو و مسخر ہوئے اس لئے کہ یہ حکم الہی

نہ تھا کہ وہ اپنے ساتھ کسی اور کو لے جائیں۔ اسی وقت جہرول آئے اور کہا یا رسول اللہؐ  
قسم بخدا اگر ان کو (ابو بکر کو) اب چھڑ دیں کے اور ساتھ نہ لے جائیں کے تو یہ عقب سے  
کفار کے ساتھ آ کر آپؐ کو قتل کر دیں گے۔ اس لئے اس امر و ضرورت کے مطابق حضورؐ  
ابو بکر کو اپنے ساتھ لے کر فارمیں چلے گئے، اب معاملہ خود کچھ لیجئے۔

**اعتراض ۲۶۲:** غزوات حیدری ص ۴۵ میں ہے۔ مزا باذل  
ایرانی لکھتے ہیں ہرگاہ جناب نبوی دولت سراۓ سے لکھے تو پہلے  
درخانہ ابو بکر پر آئے۔ اس لئے آپؐ نے ان کو آگاہ کر دیا تھا کہ ہمارے  
ساتھ چلنا ہے۔

**جواب ۲۶۲:** مزار فیض باذل مرحوم نے یہ روایت سنی روایات سے تقل  
کی ہے۔ اگلا جواب ملاحظہ کریں۔

**اعتراض ۲۶۳:** غزوات حیدری ص ۴۵ میں ہے کہ جب حضورؐ  
علیہ السلام کے پاؤں کو تکلیف ہونے لگی تو صدیق اکبر نے اپنے کندھوں  
پر اٹھایا۔ سوال یہ ہے کہ اگر ان کے نزدیک ابو بکر صدیقؐ ناقابلِ اعتماد  
تھے تو سوار کیوں ہوئے؟

**جواب ۲۶۳:** کتاب "غزوات حیدری" مزار فیض باذل کی کتاب "حد  
حیدری" کا ترجمہ ہے اور حمد حیدری کے بارے میں ہم نے گزشتہ اوراق میں بیان  
کر دیا ہے کہ خود مصنف نے اپنی تحریر کو غیر معتبر قرار دے دیا ہے اور کتاب میں سنی و تایید  
روایات کے مطابق واقعات نہ کہے ہیں لہذا اس کے اعتبار ساتھ مناظر میں کوئی وقت  
نہیں رکھتے ہیں۔

عقلی اور جنگل افیائی اعتبار سے حضرت ابو بکر کا آنحضرت کو کندھ پر اٹھانا خلاف واقع اور یا ر لوگوں کی تلاشیدہ کہانی معلوم ہوتا ہے۔ غار ثور آج بھی موجود ہے اور جن لوگوں کو شرف زیارت نصیب ہوا ہے وہ جانتے ہیں یہ غار حرم مکہ سے تقریباً ۱۷ میل کے فاصلہ پر کم سے کم ایک میل کی بڑھائی ہے جسے موجودہ دودھیں پاٹ جاتے ہے اور لوگ اس پر جنگلی کو آسانی سے عبور کر لیتے ہیں لیکن وقت بہترت وہ غیر ہمارا لعائی تھی جس پر ایکی بڑھنا و شوار فحادر بوجھے کر جانا تو اقیریاً تا مکن تھا۔ حضرت ابو بکر پہاڑ برس کے درپرستے وجد کے دلپت پتے پھر درختہ الصفا اور تاریخ نجیس کی روایات کے مطابق یا ہنچ ہزار درہم کا ذر بھی تھا ایسے دشوار لگا رہا تھا ای راستہ پر وہ جناب رسولؐ کو کیسے اٹھا کر لے گئے حالانکہ خود سرکار دو عالم میں ستر جاؤں کی طاقت اللہ تعالیٰ نے عطا فرمائی تھی۔ یہ افسانہ حرف کعبہ کی بت شکنی کے مقابلہ میں گھڑا گیا ہے۔ حالانکہ اگر یہ صحیح بھی ہوتا تو پھر بھی کوئی اپنے بات نہ تھی۔ مانکر حضرت ابو بکر کا پیشہ برازی تھا اور اپنے پیروں کی گھر بیان و بنیل اپنے پرلاور کر بازاروں میں پھیری کیا کرتے تھے لہذا ان کو بوجھ اٹھانے کی پرانی عادت تھی اور اسی عادت کے مطابق اگر انہوں نے حضور کو اٹھا بھی لیا ہوتا تو پھر غارتک دونوں کا ہنچ جانا عقلناک مجھ ثابت نہ ہوتا یہ کہ جنگل افیائی تھائی کی تکذیب کرنا پڑتی۔

اب یہاں ایک اور طیفہ جنم لیتا ہے کہ اگر بالفرض محل یہاں لیا جائے کہ حضور کے پاؤں میں تکلیف میں لہذا محروم حالات کا ساقہ دینے کے لئے یہ کوشش کی گئی تو سوال یہ ہے کہ یہ تکلیف کس طرح آئی۔ راستہ تو اسی طریقہ نہ تھا جو معمول کے خلاف کیا جائے کہ چلتے چلتے ٹکن کی وجہ سے ایسا جو ہوا لکھنور غار طالیں میں جانے کے عادی تھے اور کھرے پیروں کی سلامتی ثابت ہے کوئی ایسی روایت نہیں ملتی جو یہ ثابت کرے کہ گھر سے حالت تکلیف میں حضور گاہر آئے ہیں پھر صورت وہ جائے کہ راستہ میں مادہ پیش آیا اور پھر وہ آگئی اور یہ حادثہ ان خود ثابت کرے گا کہ نصیح حضرت ابو بکر کے تعاقب کے باعث آپ کو یہ تکلیف پہنچی پس آپ کا یہ گاہن کہ رسولؐ نے ابو بکر کو گھر سے ساخھ لیا تھا کا عدم قرار پا جائے گا۔ کسی بھی صورت کو اغیار کر لیجئے ہر طرف لکھائی ہے۔

اعتراض ۱۷۳: راسی طرح غزوات حیدری ص ۵۹ میں ہے کہ نثار  
میں روٹی اور پانی بینچائے کے لئے ابو بکر صدیق کا بیان آتا تھا اور دودھ بینچائے  
کے لئے ابو بکر صدیق کا ذکر کرتا تھا جس کا نام عامر تھا۔ فرمائیے اگر وہ ایسے  
ولیے تھے تو حضرت نے ان پر اعتبار کیوں فرمایا؟

جزاب ۱۷۴: مرکتاب غزوات حیدری کا اقتدار ہے کہ پہلے بیان کر کچھے ہیں اس میں  
سخن روایات بھی لکھی گئی ہیں اور یہ کتاب مناظر و میں قبول نہیں کی جاتی ہے۔ سبائی خود سنی روایات  
میں اختلاف ہے کہ غار ثور میں راشن کون بینچا آتا تھا بعض کے نزدیک یہ کام عبدالرحمن بن ابو بکر  
اور اسما دبنت ابو بکر کے پر در تھا۔ بعض کہتے ہیں عامر بن فہیر کے ذمہ میں دلیلیں مخفی اور  
بعض حضرت ابو بکر کے چروائی ہے متعلق یہ کام منسوب کرتے ہیں۔ جب ان روایات کی  
تحقیق کی جاتی ہے تو علامہ حافظ جلال الدین سیوطی کی نقل کردہ یہ روایت ہے قریب  
حقیقت معلوم ہوتی ہے کہ چنانچہ علام سیوطی لکھتے ہیں کہ آنحضرت اور حضرت ابو بکر متن  
روز خارثور میں رہے۔ عامر بن فہیر کا نام آتا تھا اور حضرت علیؑ اس کا سامان کرتے تھے  
(در مشور جلد ۲ ص ۲۷، تاریخ اسلام علام عبدالعزیز صدیق ص ۱۶۷ تفسیر روح المعانی علام شعبان  
الدین جلد ۲ ص ۲۷ وغرو)

اب جب ضروریات زندگی کا حضرت ابو بکر کے گھر سے آنہی شکوک ہے تو اعتبار یا  
بے اعتباری کا سوال کیسے باقی رہتا ہے؟

اعتراض ۱۷۵: کشف الغموضہ علی ابن علیؑ ارجویں میں ہے:  
سئل الامام ابو جعفر عن حلیۃ "حضرت محمد باقر سے کسی نے  
السیف هل یجود خقال نعم قد دریافت کیا کہ کیا تواریخ دستان  
حلی ابو بکر الصدیق سیف بالفقہ کو زیر پہنچا جائز ہے فرمایا اہل

فقال الرأوى لا تقول هكذا فتوب جائز ہے اس لئے کہ ایک صدیق  
اللامام عن مکافہ فقال نعم الصدیق نے اپنی تلوار کو زلور لگائے تھے تو  
نعم الصدیق ومن لم يقبل له الصدیق سائل نے کہا آپ ان کو صدیق کہہ  
فلا صدق اللہ قوله في الدنيا والآخرة رہے ہیں پس آپ اپنے مقام سے  
بیووش کی وجہ اٹھ کر ہٹے ہوئے اور فرمایا  
بلاشہ وہ صدیق ہے صدیق ہے  
صدیق ہے جس نے اس کو صدیق  
نہ کیا خدا اس کے قول کو دنیا میں  
چکا کرے نہ آخرت میں۔  
ذرا اس کی وضاحت فرماد تجھے

جواب ع ۲۵ جر اس روایت کے سلسلے میں بہلی وضاحت یہ ہے کہ کتاب  
کشف المغزی میں ایک مضمون کو عنوان شہرہ کر اس کے فیل میں شیعہ اور سنی دونوں مکاتب فکر  
کی روایات لکھی گئی ہیں۔ دراصل حیثیت سلیف اس روایت کا موضوع ہے جہاں ملا اردیلی نے  
دیکھتی روایات لکھی ہیں اسی طرح یہاں بھی یہ روایت سنی کتابوں سے نقل کر دی ہے۔  
جس طرح کہ لکھوا لوگ فرقی مخالف کی جاتی ہیں نقل کر کے استدلال کیا کرتے ہیں اور  
وہ نقل جوازِ تسلیم نہیں بن سکتا۔ چنانچہ یہ روایت علامہ سبط ابن جوزی سے مردی ہے جو  
مشہور سنی نام ہیں۔ لہذا ہمارے نزدیک یہ روایت قابل قبول نہیں ہے بھروسی کی اسناد  
سے بھی کوئی خبر نہیں ہے اور سائل کا نام بھی معلوم نہیں ہوتا ہے۔ اصول حدیث میں یہی  
غیر مستند احادیث مختصر نہیں قرار دی جاسکتی ہیں۔ جبکہ یہ مکمل طور پر ثابت ہے یہ روایت  
سبط ابن جوزی کی ہے پھر فود روایت کی عبارت از خود اس کے موضوع ہونے کی دلیل ہے

کہ بات کا اصل مقصد "علیہ سیف" یعنی تکار کے دست پر بجاوٹ ہے اور امام اصل معاملہ جھوڑ کر ابو بکر کو صدیق ثابت کر رہے ہیں۔ پھر انہی کا یہ جرأت کر کے تعجب کرنا کہ آپ صدیق کہہ رہے ہیں ثابت کرتا ہے کہ امام اس لقب کے مخالف تھے جو ابو بکر کے لئے بولا گیا اور پھر محض اسفار پر امام پاک کا اس طرح معاف اللہ آگ بگولا ہو جانا اور اظہر جانا ہے پس انہیں قیامت آن پڑی ہے سب روایتی کا سارہ تباہیاں ہیں۔ حوداہم ہے۔ اگر واقعی امام نصیریہ کہہ بھی دیاختا تو اس میں پریشانی کی بات کیا تھی جبکہ حضرت ابو بکر کا زمانہ کفری سے عرفی نام صدیق تھا۔ عزیزی، عمریاً عرف یا کیفیت سے بلا شے جاتے ہیں۔ بہر حال یہ روایت غلط اور غیر معتبر ہے اور یہ اکثر اس کا جواب دیتے رہتے ہیں۔

**اعتراض ۳۲۴:** فلک الجہاں ص ۱۰۰ حجۃ المیقون ص ۱۱۱ میں  
ہے اسماہ بنت علیس حضرت جعفر کی بیوہ یعنی حضرت علی کی بجاوچ کا  
نکاح حضرت صدیق اکبر سے ہوا۔ فرمائیے اس نکاح پر حضرت علیؑ  
راضی تھے یا نا راضی؟

**جواب ۳۲۴:** نکاح تو اسماہ کا ہو رہا ہے اور کرنے والے ابو بکر ہیں اس  
میں حضرت علیؑ کی رضامندی یا نا راضی کا لیا سوال ہے جویز حضرت علیؑ کا اس میں کیا ذمہ  
میاں پیوںی راضی یا کر لیا قاضی۔

**اعتراض ۳۲۵:** اگر راضی تھے تو تمہارے سارے جلوں اور  
بہاؤں کا فعلہ مسحار ہو گیا اور اگر راضی نہیں تھے تو ابو بکر صدیق کے بعد  
اپنے نکاح ان کے ساتھ کیوں کیا جواب در کار ہے۔

**جواب ۳۲۵:** حضرت علیؑ کے راضی ہر سب بھی ہمارے مقدار کو مطرد نہیں

ہے اور ناراہی دلیسے بے معنی ہے کہ اس وقت اسماں شرعاً آزاد تھیں نیز یہ کہ حضرت ابو جہر مسلمان تھے لہذا اس نکاح میں کوئی قباحت نہ تھی اور جب وفات ابو جہر کے بعد اسماں حضرت علیؓ کے نکاح میں آئیں تو بھی اپنی مرثی سے انہوں نے یہ عقد قبول کیا تھی کوئی بھر کیا گیا اور نہ ہمی زیر دستی۔ یہ اعتراض آپ جلاء الا فہام میں بھی کہا چکے ہیں اور ہم نے جواہراً تحریر کیا ہے کہ اگر رسولؐ کی بیعتیہ میثیوں کا نکاح ابو جہر کے دونوں کافر بیٹوں سے ہو سکتا ہے اور بعد میں وہ عثمان کے جمال عقد میں آسکتی ہیں تو بھرپور نکاح ہیں لکھتا ہے

اعتراض ۳۲۸: مگر پہلے مسلمان عورت کا نکاح مسلمان مرد سے ہوتا تو چشم ماروشن دل ماشاد اور اگر خدا نخواستہ معاملہ بر عکس تھا تو فرمائی کس وقت حضرت امام اتابیٰ پورٹیں اور بعداز اعلان تو یہ حضرت علیؓ سے نکاح ہے

جواب ۳۲۸: حضرت ابو جہر کے مسلمان ہونے میں کسی شیعہ کو انکار نہیں ہے لہذا اسی کی کوئی وجہ نہ تھی۔

اعتراض ۳۲۹: کیا یہ صحیح ہے کہ حضرت امام جعفر صادقؑ کی والدہ کا نام سیدہ ام فردہ تھا اور ان کے والد کا نام قاسم اور ان کے والد کا نام محمد اور ان کے والد کا نام ابو جہر صدیق تھا پس نسبت صادقؑ کے لقب صدیق کی وجہ سے ہے۔

جواب ۳۲۹: اس بات سے مجھے اتفاق ہے کہ بنی بی ام فردہ حضرت ابو جہر کے نسبتیں سے تھیں لیکن اقرب صادقؑ کی نسبت امامؑ کے جدا بعد حضرت جعفر صادقؑ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم سے ہے کہ آپ صادقؑ و امین تھے اور مناقب آل ابی طالبؑ میں یہ کلمہ یعنی لقب خود مکار کائنات کی زبان وحی ترجمان سے امام جعفرؑ کے لئے ارشاد ہے۔

اعتراض علیہ بہ احتجاج طبری ص ۲۵ مطبوعہ ایران میں امام محمد باقر کا قول ہے "لست بمنکر فضل عمر و لکن ابا بکر افضل منه" میں عمر کی فضیلت کا منکر نہیں ہوں لیکن ابو بکر (ان) سے افضل ہے جواب علیہ : میں بھی یہ کہتا ہوں کہ ابو بکر عزیز سے افضل ہے کیونکہ فضل کے معنی پڑھنا بھی ہے اور اگر بارہ خاطر نہ ہوتا شارہ کرتا چلوں "فضل" بھی فضل ہی سے بنتا ہے۔

اعتراض علیہ بہ من لا يحضره الفقيه ص ۱۲۵ جلد اول میں ہے ان اولیٰ الناس بالتقديم في جماعة " بلا شہ امام نہنے کے لائی قرآن اقراہم للقرآن و ان کا ذوق القراءة کا سب سے بڑا قاری ہے اور سواء فافهم و ان کا ذوق الفقه اگر اس میں برابر ہوں تو سب سے سواء فاقد مقدم هجۃ تو سواء فاضنهم فان کا ذوق السن سواء فقهہ میں برابر ہوں تو محبت میں سب سے زیادہ مقدم اگر محبت میں برابر ہوں تو عمر میں پڑا اور نہ زیادہ اولیٰ مسجد ہے۔ حسین و جیل اور مسجد کا امام اولے بالمسجد ہے۔

یا تو تسلیم کیجئے کہ یہ سارے صفات صدیق اکبر میں موجود تھے اور یا ان کا کام کیجئے ہا اگر اقرار ہے تو مدعا ہمارا ثابت ہوتا ہے اور اگر انکا کارہے تو لازم آتا ہے کہ سیدنا علیؑ نے معاذ اللہ ہمیشہ ترک اولیٰ پر عمل فرمایا

## جو کہ ان کی شان سے بعید ہے۔

جواب علیٰ میں بد حدیث موسوف میں امامت کے لئے مندرجہ ذیل صفات کا پایا گلا ہے:- (۱) قاریٰ قرآن ہنا (۲) فقیہہ ہونا (۳) ہجرت میں مقدم ہنا (۴) عمر رسیدہ ہنا (۵) وجہہ نہ ہونا  
ان میں صفت اول قاریٰ قرآن ہونے پر ہے لہذا ہم داعی ہیں کہ حضرت علی علیہ السلام  
سے پڑھ کر قرآن کا قاریٰ و عالم اور کوئی صحابی نہ تھا۔ رسول مسیحؐ نے ارشاد فرمایا ہے  
”علیٰ قرآن کے ساقب ہے اور قرآن علیٰ کے ساقب ہے“ (اطبرانی شرین) جبکہ حضرت ابو بکرؓ کے  
لئے نہ ہی کوئی ایسی حدیث رسولؐ نہ ہو ہجود ہے اور نہ ہی ان کا عالم قرآن ہونا ثابت ہے بلکہ  
اکثر معالات میں ان کی قرآن سے بُخڑی ثابت ہوتی ہے۔

اسی طرح صفت دوم کے لئے ہملا دعویٰ ہے کہ علمت مسلمین میں حضرت سے زیادہ  
نہ ہی تو فقیہہ قارئ نہ ہی قاضی۔ حتیٰ کہ حضرت عمرؓ نے یہ حکم دیا تھا کہ المسجد میں علیٰ موجود ہوں  
تو کوئی شخص فتویٰ یا مان نہ کرے (استیغاب) اسی طرح حضرت عمرؓ کا کرتے تھے کہ ہم میں  
سب سے بڑے قاضی علیٰ ہیں (سلفی) مشکوٰۃ میں ہے کہ عضوؐ نے ارشاد فرمایا۔ میری امت  
میں علیٰ اب ابی طالب سے زیادہ قضاولاد اور کوئی شخص نہیں ہے۔ جبکہ حضرت ابو بکرؓ کا علم فہر  
پڑھتا کہ جو رکابیاں ہائی کٹوایا۔ (فتح الباری)۔ مشکوٰۃ کلامہ اور میراثِ جدہ سے ناواقف  
لئے (تحفہ اثنا عشریہ) میراثِ عتمہ و خالہ سے ناواقف تھے (کنز العمال) لیں علم فرقہ فضیل میں  
بھی کمتری ثابت ہوئی۔

اب لیجے صفت سوم ہجرت۔ یہاں ایک وضاحت کرنا ضروری ہے کہ اس تجھڑے  
کے معنی یہاں مکہ سے مدینہ کوچ کر جانا نہیں ہوں گے۔ لیکن کوہ ہجرت زمانہ رسولؐ میں  
بڑھی اب ان مهاجرین کے بعد ویسے مهاجرین پیدا ہوئی ہو سکتے۔ لیکن امت باقی ہے  
اور اسے ناز کے لئے پیش نمازوں کی بھی ضرورت ہے۔ لہذا اگر یہاں ہجرت اصطلاحی مراد  
لی جائے تو پھر زمانہ مهاجرین کے بعد یہ مشکوٰۃ ہی باقی ہیں رہتا نہیں انصاریہ کی حق تلفی ہوئی ہے

لہذا فرمدی ہے کہ یہاں بھرت کے اصل معنی لئے جائیں۔ وجہ اس نے اور کسی بری چیز کو چھوڑ کر اچھی چیز کی طرف جانا یا کسی حرکت سے باز رہنا، سکا ہوا ہونا۔ کسی شے کو ترک کر دینا۔ تھجھ کے معنی جامع سے رکنا بھی ہوتا ہے الغرض ان معانی کا تبادل سمجھتے ملتی و پر میر کارہونا۔ لہذا معلوم ہوا کہ یہاں صفر بھرت کی بیمار نے کسب بھرت یعنی تقویٰ و پر میزگاری کا مضموم قابل قبول ہوگا۔

حضرت علی علیہ السلام کو رکا کاہ بھوی سے امام التین کا لقب عطا ہوا اور آپ حصرم امام ہیں جبکہ حضرت ابو بکر رضی موصوم تھے اور نہ ہی صلیب خدا نے ان شیخوں کا امام نہیا تھا۔ بلکہ لبقوں خود ان کے شیطان ان کے سر بر سوار رہا تھا۔

صفت چھارمیں حضرت ابو بکر کو فوقیت حاصل ہوتی ہے کیونکہ ان کی عمر حضرت سے بڑی تھی لیکن پہلی تین شرائط کی موجودگی میں چوتھی شرط کا اختیار کرنیا عمل مندی سے بعيد ہو گا۔ اپس معلوم ہوا کہ حشراللطامتہ حدیث میں وارد ہوئے ہیں ان کے انباء سے حضرت علیؑ کا مرتبہ حضرت ابو بکر پر فوق رکھتا ہے۔ لہذا اسے پیا کہ مذکورہ صفات ذات ابو بکر میں متفقہ تھیں اور حضرت علیؑ ان سے متفق تھے اور ہم یہاں کرپڑے میں کہ حضرت علی علیہ السلام کا حضرت ابو بکر کو امام تسلیم کر کے ان کے چھپے ناز پڑھا کسی شیخوں کاہ سے ثابت نہیں اور اپنی نیت فرادی سے کسی بھی سلامان کے چھپے ناز پڑھی جا سکتی ہے۔

حضرت علی علیہ السلام اپنے وقت کے "اوی الناس" امام برحق تھے۔ آپ سوائے رسول ﷺ کے تمام مخلوقات سے افضل ہیں۔ لہذا لوگوں کو ان کے چھپے ناز پڑھنا پرست تھا۔ ترک اوی یا لکھنٹا ان لوگوں نے کی جو علیؑ کی امامت کو چھوڑ کر غیر کے چھپے مجھے چونکہ جانب امیر علیہ السلام سے "اوی" کوئی تھا ہی نہیں تو پھر ترک اس کا ہوا۔ ترک اولی کا سوال اس وقت پیدا ہوتا جب حضرت امیر سے پھر کر کوئی "اوی انس" شفعت کا وجود ہوتا۔

ہماری حدیث کے مطابق جو شرائط امام کے لئے بیان ہوئے وہ حضرت ابو بکر کے لئے ثابت نہ ہوئے۔ اب ہم قارئین کی دلپیسی کے لئے غیر شیخوں حضرات کے امام

کی شرائط سے روشناس کرتے ہیں تاکہ قارئین کی اکاتہت طبع کی تواضع کچھ ظرفیں رکایاں  
سکے کر سکیں۔ انتشار المذاہ مزاج میں مزاج کی سربراہت محسوس ہوگی۔

جناب دوست محمد قریشی صاحب کے مدھب میں امامت کے شرائط ہیں ملکی  
نے خود قریشی صاحب بھی ان پر پرے اترتے ہوں۔

(۱) جس شخص کی بیری حسین و جیل ہر دہام مجاہد ہو گا۔

(۲) اگر سب کی بیریاں خوبصورت ہوں تو دولت مند خادم حسینہ کو امام بنایا جائے۔

(۳) اگر تمام صاحبان ثروت ہیں اور خوبصورت ہو توں کے شوہر ہیں تو صاحب منصب  
درستہ و اعزاز کر ترنجح دی جائے گی۔

(۴) اگر سب امیر ہیں، بیریاں بھی حسین ہیں اور مراتب و اعزازات میں ہم پرے ہیں  
تو بابس فاغرہ شرط امامت ہو گی۔

(۵) اگر مندرجہ بالا سب صورتیں لیں گے تو پرے سروالا شخص امام ہو گا۔

(۶) اگر سر بھی سب کے ایک ہی سائز کے ہوں اور باقی شرائط بھی برابر ہوں تو پرے  
اُن کے آلات تناسل کی سیائش کی جائے اور جس کا حصہ دلار ہر دہام ہو گا  
(بس اُنکے نہیں جاتے اتنا ہی کافی ہے) (نایت الاطا ترجیہ درختار مطہری صدقیق لدیجہ)

حکم: بحوالہ انجاز داؤ دی ٹھنڈھے

گندارش یہ ہے کہ کیا صرف شرائط امامت ہی اس بات کا ثبوت نہیں کہ مدھب  
شیعہ پاکیزہ مدھب ہے اور اس کا مخالف یہ ہوہا!

اعتراض ع ۳۳: بر دلائل قاہروہ سے صحابہ کرام بالعموم اور صدیقین  
اکابر کا ایمان بالخصوص ثابت ہونے کے بعد کیا آپ کو تسلیم ہے کہ آپ  
کی وفات بھی طریقہ منورہ میں ہر فی اور وفی بھی روپہ مظہرہ میں کئے گئے  
اگر تسلیم نہیں ہے تو تخلاف واقع ہے۔

جواب علیٰ ۳۳۲ ہے آپ کے دلائل کی تکہ بوثی کی جا پہلی ہے اور منافقین کے چہروں کو چھپانے کے لئے جتنے پر دے آپ نے ذمہ تھے سب کے سب چاک کر دیجئے۔ ہم کبھی بھی حقائق سے جسم پر شکست کرنے کے قابل نہیں ہیں اس لئے تسلیم کرتے ہیں کہ حضرت ابو یکبر کی موت مدینہ ہجۃ میں واقع ہر فی اور آپ کو اسی وجہ میں وفات کیا گیا جس میں رسول مصطفیٰ کی آخری آرامگاہ ہے۔

اعتراض علیٰ ۳۳۳ ہے: اگر تسلیم ہے تو پھر من لا یحضرة الفقیہ صد ۱۶۹ ح ۲ کی اس حدیث کا کیا جواب ہے؟ "من مات فی احد الحرمین مکہ او مدینة لم یعارض ولم

یحاسب" یعنی جو شخص مکہ یا مدینہ میں مراقب ہے کے دل نہ تو اس سے سوال جواب ہو گا اور تو اس سے حساب لیا جائے گا۔

جواب علیٰ ۳۳۴ ہے اس حدیث کے بارے میں اول گزارش یہ ہے کہ یہ رواۃ منافی قرآن ہے اور فلاف عدل ہے "یوم الحساب" پر ایمان رکھنا اصول میں سے ہے اور اگر کسی اصل سے انکار ہو جائے تو کفر ہو جائے گا۔ دوسری حدیث غیر واقعی ہے کیونکہ مکہ و مدینہ میں کفار و مشرکین کی اموات بھی ہر نہیں جو لقیناً "معذب ہوں" گے اسی مدینہ میں عبداللہ بن ابی سرہ اگر خوش اعتقادی اور مناسبت خدا و رسول کی وجہ سے تقدیس ارض کا لحاظ کر لیا جائے تو بھی اس کا فائدہ اس وقت تک کچھ نہیں جب تک ایمان فالص ثابت نہ ہو جائے اور پھر یہ کہ لفظ "حریث" وارد ہو جائے۔ حرم مکہ اور حرم مدینہ میں وقوع موت ضروری ہے اور حرم و بلد میں فرقہ ہے۔ حضرت ابو یکبر کی موت حرم مدینہ میں نہیں ہوئی بلکہ اپنے گھر شہر مدینہ میں بوفی لہذا یہ روایت کسی بھی طرح مغایثات نہیں کی جاسکتی ہے۔

## ہمسُکمِ فدک کے متعلق بحث

اعتراف ۳۴۷ء میں بارگ فدک کی حقیقت کیا ہے کسی بارگ کا نام ہے یا بستی کا۔ اگر بارگ کا نام ہے تو اس کے حدود اور پیدائش کیا ہیں اور اگر بستی ہے تو پوری بستی کی ملکت اور استحقاق میں جھگڑا ہے یا اس کے حصے میں۔ تفصیلی جواب درکار ہے۔

جواب ۳۴۸ء میں فدک خبر کے مصنفات میں ایک روحی و شاداب لبستی تھی جہاں پہلے پہل فدک ابن حام نے ڈیرے ڈالے اور اسی کے نام پر اس بستی کا نام ذکر قرار پایا۔ خبر کی مانند اس جگہ بھی ہے کہ آباد تھے جہنوں نے آپاشی کے دسائیں سیاکر کے اشادہ زمینوں کو آباد کیا اور باغات، نخستان اور بیلہاتے کھیتوں سے اسے پرکش و جاذب نظر بنا دیا۔ علامہ باقوت حموی نے لکھا ہے کہ اس خطہ ارض میں البتہ پرانے چشمے اور کثیر تعداد میں نخلستان تھے۔ (مجم المبدان جلد ۲ ص ۳۴۸)

فتح خیر کے بعد پروس میں بنتے والوں کے دلوں پر مسلمانوں کی قوت کا ایسا ویدہ بیٹھا کر انہوں نے بغیر متناہی کئے اطاعت قبل کرنی چنانچہ اہل فدک نے بھی اپنی خیر اسی میں صحیحی کہ الاضنی فدک سے مستبردار ہو کر پیداوار کے لصف حصہ پر مصالحت کرنی انہوں نے حضور کو پیغام بھیجا کر ہم ملنا نہیں جاتے بلکہ جن شرائط پر اہل خیر کو ان کی نعمتوں پر مصالحت کی اجازت دی گئی ہے، عیں خیلی ایسی شرائط پر تکمیلی زمینوں پر مصالحت

کی اجازت دی جائے۔ حضور نے اس تجربہ کو منظور فرمایا اور حضرت علیؓ کو اس لمحجی کے سردار یہ شیخ بن زون کے پاس تفضیلات طے کرنے کے لئے مأمور فرمایا۔ ورنوں فریقون کے دریان یہ طے پایا کہ فدک کے باشندے نے میزبان کی ملکیت سے دستبردار ہو کر ابتداء کا کاشٹکا کام کریں گے اور نصف پیداوار خود کے کرباتی ادھی پیداوار آنحضرت صَلَوَاتُ اللّٰہِ عَلٰیْہِ وَاٰلِہٖۤہٖ وَسَلَّمَ نے گے۔ اس معاملت کے تینجی میں اراضی فدک رسول خدا کی ملکیت قرار پائیں۔ حکم قرآن کے مطابق کبونکہ اسلامی نقطہ نظر سے جو علاقتے مسلمانوں کی شکر کشی کے تینجی میں فتح ہرئے تھے ان میں مسلمانوں کے حقوق ہرتے تھے اور بھرپور طریقے بھرپر مقتور حالت ہوتے تھے وہ رسول اللہ کی ملکیت فرار پائے تھے۔ لہذا اراضی خطا فدک بھی حضورؐ کی ملکیت خالص ہوئی۔

اصطلاح شرع میں ایسے امور کو تھے "اور الفاظ" کہا جاتا ہے۔ پس یہ علاقہ خالص حضورؐ کی ملکیت تھا اور مسلمانوں کا اس پر کوئی حق نہ تھا۔ چنانچہ صحیح بخاری میں حضرت عمر کے اقرار کو نقل کیا گیا ہے کہ آپؐ فدک کو خالص حضورؐ کی ملکیت تسلیم کرتے تھے۔ اسی طرح علامہ طبری، بلاذری، یاقوت الحموی اور دیگر عالم علماء فدک کو رسول اللہؐ کی ملکیت خاصہ تسلیم کیا ہے۔ رسول مقبولؐؒ کی یہ جائزہ مسئلہ فدک میں باعث زراعتی ہے۔

### اعتراض ۳۵ : مذاقب فاخرہ (شیعی کتاب) کے حصے کے

پتہ چلتا ہے "فانہا فریۃ کبیرۃ ذات نخل کھیل" "یعنی یہ بڑی بخشی ہے جس میں بہت سے کھجور ہیں۔ بعینہ یہی روایت ابن ابی الحدید شریح البلاعہ ص ۳۸ میں بھی موجود ہے کیا یہ تعریف حقیقت پر مبنی ہے یا نہ۔

جواب ۳۵ : اپنے طالب کے اخبار سے یہ تعریف مطاطب ہیں ہے۔ اعتراض ۳۶ : اگر یہ حقیقت پر مبنی ہے تو انوار الحماۃ شیعی

کتاب ص ۱۳ میں مسکور ہے فدک کے حدود ارلیج یہ ہیں :  
 حد اول عرکش مصر، حد دوم دوستہ الجندل، حد سوم تھما، حد چہارم  
 جبل احمد فرمائیے کیا خیال ہے؟

جواب ۱۳۴ میں یہ حدود ارلیجہ جانا ہے بیان ہوا ہے۔ جس طرح کہ ہم کہتے ہیں  
 کہ حضورؐ دونوں جہاں کے بادشاہ میں جبکہ تاریخی حدائق کے مطابق ساری دنیا پر آپ کی  
 مکرانی ثابت نہیں کی جاسکتی۔ اسی طرح آپ کہتے ہیں کہ حضرت میرنے ساری دنیا میں  
 اسلام پھیلایا جبکہ فی الحقيقة پورے الیشیا میں بھی یہ ثابت نہیں ہو سکتا۔

ایسا حدود ارلیجہ بیان ہونے کا مقصد دراصل یہ تھا کہ صرف فدک پری غصب نہیں  
 کیا گیا ہے بلکہ ہم سے حکومت کرنے کا حق بھی چینی یا گیا ہے اور اس حقیقت سے انکار  
 نہیں کیا جا سکتا ہے کہ اسلامی سلطنت کا استحکام خیر و فدک کی امن ہی سے ہوا ہے وزراس  
 سے قبل مسلمان کو پیٹ بھر کر کھانے کو بھی نصیب نہ تھا۔ صحیح بخاری میں عبدالstabن عمر سے  
 گروئی ہے کہ ”فتح خیر کے بعد عین شکم سر برداز کر کھانے کو لا“ (صحیح بخاری جلد مصنوع)  
 اب چونکہ اسلامی ریاست کا استحکام ان ہی اراضیات کی امن سے ہوا ہے لہذا راس کے منی  
 میں ایسا حدود ارلیجہ بیان کیا گیا ہے۔ ورنہ مسئلہ فدک کے تازع میں ان صدور کو بالواسطہ  
 کوئی دخل نہیں ہے۔

اعتراف ۱۳۵ : اسی مناقب ناصرہ (فاغرہ) میں یہ روایت بھی  
 ہے کہ ہارون الرشید نے امام مریمی کی خدمت میں عرض کیا کہ آپ فدک  
 لے لیں۔ میں آپ کو والیں دیتا ہوں تو حضرت نے انکار کر دیا۔ یہاں  
 تک کہ ہارون الرشید نے اصرار کیا تو امام نے فرمایا کہ خواہ مخواہ مجھ کو  
 فدک دیتے ہوں (اگر دیتے ہوں) تو پورے حدود دو۔ تو ہارون رشید

نے کہا اس کے حدود کوں سے ہیں۔ حضرت نے فرمایا حد اول ملک مصر تو ہارون کا رنگ فتن ہو گیا حد دوم سمر قند ہے تو ہارون کا رنگ زرد ہو گیا۔ حد سوم افریم کے ہے تو ہارون کا منہ سیاہ ہو گیا حد چہارم سیف المجز جو آرٹیلنے سے ملتا ہے فرمائیے ان دو تین حدود اور الجہیہ میں سے کون سی حد صحیح ہیں دیرہا کرم ولائل سے غلط کو غلط اور صحیح کو صحیح کر کے دکھائیں کیا اس قسم کے ولائل کے بدل پوتے پر اہل سنت کے مقابلے پر شور برپا ہے

**جواب ۳۷** : اس اعتراض کا جواب گوئشہ سوال کے جواب سیادے دیا یا ہے کہ دراصل امام کی مراد یہ تھی کہ اگر تم خلوص نیت سے حقوق اہل بیت والپس کرنے کے متنہی ہو تو پھر مکوست ارضی ہمارا حق ہے۔ اپنے زیر امارت تمام سلطنت و نادو و دینہ عین فدک کا کوب والپس لوٹا کر کیا فائدہ ہو گا اور مختصر کی جملات پر دروز آتا ہے کہ ایک واضح تبیعت کو اس طرح بوجع اعتراضات سے چھپانے کی کوشش کر رہے ہیں۔ فدک کے حدود سے حضرت ابو بکر رحموی واقف تھے اور اس بحث میں صرف نہ ہی راضیات مرادی کی ہیں جن کا دعویٰ سیدہ نے فرمایا۔ جسے ابو بکر والپس دینے پر آملاہ بھی ہرگز جسے عرب بن عبد العزیز نے والپس کیا اور ہارون نے خواہش کی۔

**اعتراض ۳۸** : فدک الیور صلح کے حصہ تور کی خدمت میں پیش کیا گیا یا الیور مال غیرمت کے آیا تھا۔ اگر الیور مال غیرمت کے آیا ہے تو یہ خلاف واقع ہے اور اگر الیور صلح کے بعد لوگوں نے اپنی جان و مال بچانے کی غرض سے پیش کیا تو اسے مال فی کہا جائے گا فرمائیے یہ مال اسلام کے ملک میں تھا یا حضور کے ذاتی ملک میں؟

جواب ۳۸ کے دردک حضورؐ کی خدمت میں بطور مسلح پیش کیا گیا اور اسے فی یا انفال کہا جائیگا اس نے قرآن کے مطابق حضورؐ کی ذاتی ملکیت قرار پائے گا۔ جیسا کہ ارشاد ہے:-

وَمَا أَخْرَاهُ اللَّهُ عَلَىٰ مِنْهُمْ لَيْسَ بِكُوْنِهِ مِنْهُمْ إِنَّ الْأَوْلَىٰ  
فِيهَا وَرَجَفْتُمْ عَلَيْهِ مِنْ خَيْلٍ وَلَارِ سَعَ دَلَوْيَا تَمَنَّى إِنْسَانٌ مِنْهُمْ  
كَابَ وَلَكَنَ (اللَّهُ لِيَسْلَطُ مِنْهُ) نَبِيُّ وَرَوْا شَتِّيَّ لِكَبِنْ خَدَا بَنَى نَبِيُّ  
عَلَىٰ مِنْ يَشَا وَاللَّهُ عَلَىٰ كُلِّ شَيْءٍ كُوْجِسْ بِرْ چَاتَا ہے تَلَلَ عَطَاكَرْ ہے اور  
اللَّهُ هُرْ جَيْزْ بِرْ قَادِرْ ہے۔

(سورۃ الحشر)

اعتراف ۳۹ کے:- اگر حضور علیہ السلام کے ذاتی ملک میں تھا تو پھر تمیوں مسکینوں اور فقراء کو اس کے محصول سے دینے کے متعلق رب العالمین کا حکم کیسا جگہ کوئی چیز کسی کے ملک میں ہو وہ خود متصرف ہوتا ہے اس کی مرخصی آئے گی تو کسی کو دے کا ورنہ نہیں دے گا۔

جواب ۴۰ کے:- اللہ نے آپ سے عقل بھین لی ہے اگر آپ کی مزعومہ بات ہاں لی جائے تو فرمائیے زکوٰۃ محس و عشر کے احکامات کیوں دیتے گئے جگہ یہ سب ذاتی ہاں سے واجب الادا ہوتا ہے اور صاحب مال مست Rufut ہو اگر تباہ ہے۔

اعتراف ۴۱ کے:- اس کے باوجود کیا آپ ثابت کر سکتے ہیں کہ قدر کی زمین اور اس کا باغ حضرت نے اپنی زندگی میں تقسیم کر دیا ہوا اگر ثابت ہے تو ثبوت درکار ہے اور اگر ثابت نہیں ہے تو پھر معلوم ہوا کہ یہ استحقاق زمین اور باغ کے متعلق نہیں ہے بلکہ اس کی آمد کے متعلق ہے فرمائیے کیا حال ہے؟

**جواب ع ۶۳** پر فدک رسول اللہ کی ملکیت خاصہ تھا اور جب آئیہ وات  
ذ القربیٰ حقہ نازل ہوا تو حضور نے ایک دستاویز کے ذریعہ اسے اپنی صاحبزادی  
فاطمہ زہرا کے نام منتقل کر دیا جو آخریتؐ کی زندگی تک اپنی کتبہ و قصر میں رہا۔  
چنانچہ صاحب روپتہ الصفا لکھتے ہیں کہ ”جبریل نازل شد کہ ضامی فرمایہ کہ حق خویشان  
بڑہ، رسول فرمودہ خوشیاں کھاند، گفت فاطمہ“۔ پھر یہ فاطمہ بڑا خوازد و جنت نوشت  
و آں و شیریہ بود کہ بعد از وفات رسول اللہ پیش البرکت اور دو گفت ایں کتاب رسول نہ لائی  
کہ بارے من و حسن و حسین نوشتہ است“ ایسا ہی سخن ملامین کی کتاب معراج  
النبیہ میں تحریر ہے لیں ثابت ہوا کہ آخریتؐ نے فدک اپنی صاحبزادی کو اپنی چیزات  
ہی میں عطا فرمادی تھا۔

**اعتراف ع ۶۴** پر حسن روایات کو صاحب نلک الجناة نے  
پیش کیا ہے ان کو تملیک متفرقانہ پر محول کیوں نہ کیا جائے۔  
**جواب ع ۶۵** : جب کو ذیقبات ہے فدک نام سیدہ ناظمہ موجود ہے  
تو پھر تملیک متفرقانہ پر محول کیوں کیا جائے۔ اہم امر یہ ہے کہ متفرقات کی بحث کو کیے  
نہ جمع وی حاصل کیتی ہے۔

**اعتراف ع ۶۶** : جب قرآنی آیات سے حضور علیہ السلام کا  
ملک پر فدک ثابت نہ ہو تو کیا حضور علیہ السلام کو یہ حق حاصل ہے کہ  
جس چیزیں تیم اور سکین اور بیوہ عورتیں شرکیں ہوں وہ حضور علیہ السلام  
اپنی صاحبزادی کے ملک میں دے دیں۔

**جواب ع ۶۷** و قریشی صاحب الصاف سے کام یجئے۔ و مَا افَاءَ اللَّهُ  
عَلَى رَسُولِهِ مِنْهُمْ۝ ولی آیت کیا قن قرآن میں شامل سمجھتے ہیں یا نہیں۔ اگر

سبجتے ہیں تو ملکیت رسول ثابت ہے اور اگر نہیں سمجھتے تو پھر آپ مسلمان نہیں ہیں۔ فذک کی ملکیت تو خود حضرات شیخین نے تسلیم کی ہے۔ جیسا کہ حضرت عمرؓ کہا فکامت خالصۃ للرسول اللہ (صحیح بخاری باب المنس، باب المغازی، باب الیسراث) یعنی ذکر صرف رسول خدا کے لئے تھا۔ اسی طرح صحیح بخاری سے آپ کا قبضہ و تصریف ثابت ہے ملاحدہ فرمائیں (صحیح بخاری باب المنس و باب المغازی) اب جب قرآن و حدیث سے ملکیت و قبضہ ثابت ہے تو پھر آپ کو کس بل بورے پرانا کار ہو سکتا ہے۔

**اعتراض ع۳۴۷:** اگر غللہ والرسول میں لام تملیک کا ہے تو المفراہ المهاجرین میں لام تملیک کا کیوں نہیں نہاتے۔ جواب دیجئے جواب ع۳۴۷ کے پر جو حصہ ملکیت خدا اور رسولؐ سے فقراہ المهاجرین کو ملے گا اس حصہ میں ان کی ملکیت ہو گی۔ جس طرح کہ صاحب لصاہب کی ملکیت سے ادائشہ کو کی رقوم حاجت مند کی ملکیت قرار پا جاتی ہے اور مالک کے پاس اس کی ملکیت میں سے یہ حصہ حاجت مندوں کی نامت کے طور پر ہوتا ہے۔

**اعتراض ع۳۴۸:** بربروئے آیت قرآن جب فاقی طور پر فے ہونے کی وجہ سے فذک نہ حضور علیہ السلام کا مالک بھٹپڑا اور نہ حضور علیہ السلام کسی کی تملیک کر سکتے تھے اور نہ کیا تو فرمائیے سیدہ خاتونؓ کس نظریے کے پیش اُنہر صدیق اکبر سے مال طلب کیا۔

جواب ع۳۴۸: بربروئے آیت قرآن نے پر حضورؐ کا الگا الگا حق ثابت ہے اس لئے ذکر آپ کاملک قرار پایا۔ اور بالغاء تحریری و توثیقہ کے تحت آنحضرتؐ نے یہ ملکیت سیدہ خاتونؓ کے نام منتقل فرمائی اور یہی تحریرہ بنامہ سیدہ طاہرہؓ نے حضرت ابو بکرؓ کو دکھلایا چھے حضرت صاحبؓ نے مسترد کر دیا۔

اعتراض ۱۵۳ : اگر بطور ذاتی طلب کیا تو لازم آئے گا کہ ان کے تکریر میں حضور ذاتی طور پر اس کے مالک تھے حالانکہ یہ قرآن کے مرا مر منافی ہے تو کیا سیدہ کو اس کا علم تھا کہ یہ مال نہ میرے باپ کے ملک میں ہے اور نہ میں سوال کر سکتی ہوں یا نہ اگر علم تھا تو سوال کی کیا حقیقت رہتے گی اور اگر علم نہیں تھا تو یہ تبیان قیاس ہے جواب و تجھے۔

جواب ۱۵۴ : کاش آپ قرآن کی وہ آیت بھی تباہ یہ جو یہ ثابت کر سکے کہ حضور ذاتی طور پر مالک نہ تھے۔ حالانکہ قرآن سے پوری طرح حضرتؐ کی ملکیت ثابت ہے اسی سے تو سیدہؓ نے ابو بکر صاحب کر قرآن کی اس آیت کی تلاوت سے لا جواب کر دیا تھا کہ قدریتِ بیو صیکم فی اولادِ کعبہ الْحُجَّۃ۔ یہار رسولؐ دوسروں کو تعلیم قرآن دیتے تھے اور خود اس پر مسائل نہ تھے۔

اعتراض ۱۵۵ : سیدہ کے سوال کو محظوظ علی التعرف کیوں نہ کیا جائے۔

جواب ۱۵۵ : جب دشمنہ بہہ موجود ہے اور سیراث کی بنا پر بھی فدک کا مطالبہ کیا جاسکتا ہے تو چرا سے محظوظ علی التعرف کر کے ایک مصورت کے حق کو چیز کا پیش پڑھیں گے۔ محمدؐ گنہوار سے تو یہ چیز ہو سکتا اور اگر فرض بنجی کریا جائے تو حضرت ابو بکرؓ پر ایک اور مستحکم الزام عائد ہو جاتا ہے کہ جب حاکم و ولی امر کو یہ اختیار حاصل ہے کہ وہ امور اسلام میں سے جسے چاہے اور جو چاہے اپنی معنی سے دے سکتا ہے جیسا کہ اس اور محمدؐ ابو بکرؓ مصروفی کو تھے یہی کہ غلبیت کے لئے جائز ہے کہ وہ جسے چاہے اور جو چاہے دے سے (رسالت الاسلام شمارہ ۱۵) تو حضرت ابو بکرؓ کو اس میں کیا مسئلہ تھا کہ قرابت رسولؐ کا حساس کرتے ہوئے فدک جناب سیدہ کو لوٹا دیتے۔

**اعتراض ۲۷:** اگر محوال علی التصرف کیا جائے تو تصرف کا حق وقت کے منتخب شدہ خلیفہ کو سرتا ہے یا اعلیٰ میں سے کسی ذی اقتدار کو ولاء سے جواب دیجئے۔

**جواب ۲۷:** آپ کے ذمہ بکار کے طالبی یہ حق منتخب خلیفہ کو سرتا ہے جبکہ ہمارے نزدیک امام معصوم و منصوص کو۔

**اعتراض ۲۸:** ابوالکعب صدیق رضی عنہ سیدہ کے ارشاد کے جواب میں جو کچھ فرمایا وہ آپ کے نزدیک صداقت پر مبنی ہے یا نہ۔  
**جواب ۲۸:** ہر برگزینیں۔

**اعتراض ۲۹:** اگر صداقت پر مبنی ہے تو فهو المقصود (ویدہ باید)  
**جواب ۲۹:** ہر سفید جھوٹ ہے۔ ہرگز صداقت پر مبنی نہیں ہے۔

**اعتراض ۳۰:** اگر صداقت پر مبنی نہیں ہے تو فرمائیے کیوں؟ کیا سیدنا ابوالکعب صدیق نے چون حدیث رسول مقبول صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کی پیش فرمائی اس کا آپ لوگوں کو انکار ہے یا اقرار؟

**جواب ۳۰:** پر حضرت ابوالکعب کا قول اس لئے صداقت پر مبنی نہیں ہے کہ اس کی صداقت پر صدیق طاہرہ سیدۃ النساء فاطمہ زہرا سلام اللہ علیہما فیت انتبار نہ کیا بلکہ اس سفید جھوٹ پر اس قدر ناراضی ہو گئیں کہ مرتبہ دہنک قطعہ تملق کئے رہیں۔ امام بخاری لکھتے ہیں خاطمۃ بنۃ رسول اللہ نے وفات پیغمبرؐ کے بعد ابوالکعب صدیق سے مطالبہ کیا کہ اللہ نے جو مال رسول اللہؐ کو کفار سے بڑے بغیر دلوایا تھا اور آپ اسے طیور ترک جو چڑکنے چاہیں

اس کی میراث مجھے پہنچتی ہے مجھے دلوایا جائے۔ ابو بکر نے کہا رسول اللہ فدا گئے ہیں کہ ہم کسی کو وارث نہیں نہاتے ہم جو حجہ رہ جاتے ہیں وہ صدقہ ہوتا ہے اس پر فاطمہ بنت رسول اللہ غضیناک ہوئیں اور ابو بکر سے تمام راہ و درسم قطع کر لئے اور مرتبہ دم تک بات نہ کی۔

(صحیح بخاری جلد ۷ ص ۱۰۷)

اب چونکہ حدیثیہ کبھی نے اس موضوع حدیث کو تسلیم نہ فرمایا لہذا ہم بھی اس سے انکار کرتے ہیں۔

**اعتراض ۱۵۱:** اگر اقرار ہے تو فہر المقصود اور اگر انکار ہے تو آخر کیا وجہ ہے کہ اگر اسی حدیث کو ابو بکر صدیق اہل سنت کی کتابوں میں روایت فرمائیں تو لاائق انکار اور اگر احمد اٹھاہار اہل تشیع کی کتابوں میں نقل فرمائیں تو ناقابل تسلیم۔ آخر کچھ تو ہے جس کی پرده داری ہے۔

**جواب ۱۵۱:** ہر ہیں اس حدیت سے اس لئے انکار ہے کہ یہ قرآن مجید کے حلا ہے اور فرقہ ان اسر پر علّا مشتق ہیں کہ الیسی روایات ہرگز قابل قبول نہیں ہو سکتی یہ جو کلام الہی سے اصادم کھیں۔ جب قرآن شریعت میں آیہ خانی پڑایتے یوں صبکہ اللہ فی اولاد کہم اہم ہو جو در ہے پھر ایک مصنوی حدیث اس کے مقابلہ میں کسی طرح بھی پیش نہیں ہو سکتی ہے۔ کتابیں خواہ اہل سنت کی چوں یا شیعہ کی۔ راوی چاہے حضرت ابو بکر ہر یا کسی معصوم ہستی سے مشروب ہو۔ ہر حالت میں کتاب خدا کو درجہ تکمیلہ ماحصل ہے۔ یہی اصادم قرآن ہی اس روایت کی پرده داری ہے۔ جس کو اپنے قبول کر دیا ہے اور ہم نے اس سے انکار کر کے قرآن مجید کو حکم تسلیم کیا ہے۔

**اعتراض ۱۵۲:** اگر ابو بکر صدیق کی روایت عدم توریث انبیاء ناقابل قبول ہے تو برہا کرم ذیل کی روایت کا جواب دیجئے جبکہ تمہاری کتبہ۔

میں منقول ہے۔ چنانچہ من لا يحضره الفقيه ج ۲ باب وصلایا علی الحمد و  
مطیوعہ مطبعہ حیضرتہ الواقع تباص یہ دریہ لکھنؤ میں ہے:-  
ان الانباء لم يورثوا رہا۔ بلاشبہ انبیاء نہیں وارث بناتے  
ولاد بنا را ولکنہ درثوا العلماء درہم اور دینار کالیکن وہ وارث  
فمن اخذ منه اخذ بعذاب بناتے ہیں علم کا پس جس نے اس علم  
وافرا سے لے لیا تو لے لیا حصہ کثیر۔

جواب نمبر ۳۵۲:- اس کا جواب آگے ملاحظہ فرمائیں۔

اعتراض نمبر ۳۵۳:- نیز اصول کافی ص ۱۶ مولفہ محمد بن یعقوب کلینی و  
مصدقہ امام مہدی متولن در غار سرمن رائے شرافت و منتظر الموعود فی  
زعمک مطیوعہ ایران مکتبہ کتابت ابن محمد شفیع البیرونی کافی ۱۷۸۱ میں ہے  
ان العلماء درثة الانبياء و درثة علماء نبیوں کے وارث  
ذالک ان الدنبیاء لم يورثوا یعنی اور یہ بلاشبہ انبیاء نہ تو وارث  
حری هم و لاد بنا را اما بناتے ہیں اور نہ دینار کا چجزی نہیں  
اور ثواب احادیث من احادیث ہم۔ وارث بناتے ہیں علم احادیث کا  
فرمائیے اپنی روایت سے اعتراض کیوں جبکہ اس کی تصدیق بھی نہ ہے  
حضرت مہدی نے فرمادی ہے:-

جواب نمبر ۳۵۴:- اصول کافی کا امام مہدی علیہ السلام سے مصدقہ ہونا امر  
مسئلہ نہیں ہے بلکہ یہ بات عند التحقیق ہے۔ خود کلینی نے اس مجموعہ کے بارے میں تسلیم

کیا ہے کہ اس میں ہر طرح کی احادیث ہیں۔ لہذا چارائی دعویٰ نہیں ہے کہ اس کتاب کی محنت کی توثیق و تصدیق امام زمانہ نے فرمائی ہے۔ باقی امام مددی کے مشترکہم شیعہ بھی نہیں بلکہ غیر شیعہ بھی (جنہوں اصحاب کے علاوہ) اس پر اعتقاد رکھتے ہیں۔ لہذا فی رعلم سے ایسا شائزہ پیدا ہوتا ہے کہ قریبی صاحب امام زمانہ کے خلپوں کے منکریں مگر یہ تمام اس بحث کے لئے مخصوصی نہیں ہو سکتا۔ بہر حال روایت کا جواب الگ اعتراف کے جواب میں ملاحظہ فرمائیں۔

**اعتراف ۲۵۳:** اگر یہ مکر کیا جائے کہ یہ تو امام ابو عبد اللہ کا قول ہے حسنور علیہ السلام کا ارشاد تو نہیں ہے تو ہم کہیں کے کہ چلو آپ کو حسنور علیہ السلام کا ارشاد گرامی تمہاری اسی مولفہ مصححہ مصدقہ کتاب سے دکھائیتے ہیں لبشر طیکہ جواب بآصواب سے مشرف فرمایا جائے۔ چنانچہ اسی اصول کافی صد ۱ میں حسنور علیہ السلام نے فرمایا:

اَنَّ الْحُلَمَاءَ وَرَقَّةَ الْأَنْبِيَاٰ وَ بَلَّاشِبَرَ عَلَمَاءَ اَبْنِيَادَ كَهْ وَارَثَ مِنْ  
اَنَّ الْاَنْبِيَاٰ لَهُمْ يُورِثُونَ وَادِيَنَارَ بَلَّاشِبَرَ اَبْنِيَاءَ نَدَ تَوْنَيَارَ كَهْ وَارَثَ  
اَوْ لَادَسَ هَمَادَ لَكَنْ وَرَثَوْ بَنَاتِي میں اور نہ در ہم کا لیکن وارث  
الْعَلَمَ فَنَ اَخْذَ مِنْهُ اَخْذَ بِجَظَّ بَنَاتِي میں علم کا پس جس نے علم لے  
یا اس نے جسمہ وا فر لے لیا۔

وَكَيْفَ كَيْا اَرْشَادٌ ہوتا ہے؟

**جواب ۲۵۴:** چار سے اعتماد میں اس قسم کے کمر کی گنجائش ہی موجود نہیں ہے کہ دو حصہ مہستیوں میں ایک کی بات کو مان لیں اور دوسرے کو قبول نہ کریں جبکہ جم سب مخصوصیں کی کیساں صفات کے معتقد ہیں۔ اب اب اس پیارے چوبے سے تعارف

لبریته عن ابی الحسن المرضا کذ المکث ”

کیجئے جسے آپ نے بڑی محنت سے تین پر اعتماد کر کے تین دفعہ کھوڑا۔ تمیز روایات ہو آپ نے تعلیم فرمائی ہیں ہماری کتابوں میں اس حدیث کا صرف یک ہی روایی ہے اس حدیث کو ہر جگہ ابوالبعتری سے روایت کیا گیا ہے۔ ہمارے ہاں ابوالبعتری مانہہدا کتاب و مضامع پرچیساکہ رجال کثی مطبوع صحیحی ص ۱۹۹ میں ہے کہ ” كان ابوالبعتری من الکاذب ”

اسی طرح آپ کے مشہور علامہ ابن حجر عسکری کی تحریر سے قدریتی ہجاتی ہے کہ ابوالجنتی ذکر سنتی المذهب تھا اس نے خود کو حجراں باوائی شیعہ بنار کھاتا۔ سعید بن فیروز "ابوالجنتی ثقہ ثبت فیہ تشیع قبیل کثیر الامصال من التالیف" (تصریح المذاہب ص ۱۷۳ مطبوعہ دہلی)

لپس ثابت ہوا کہ رادیٰ حدیث زیر بحث ابوالحسنی اہل سنت کے نزدیک لفڑی محدث ہے۔ تھوڑاً اتنی شیع ظاہر کرتا تھا مگر بہت مرسل احادیث میان کرتا ہے۔ جبکہ شیعہ مذہبی کے مطابق یہ شخص سب سے زیادہ جھوٹا ہے لہذا اس کی روایت قول ہمیں کی جاسکتی ہے۔

اعتراض ۲۵۵ نام آخر کیا دھر ہے کہ اس قدر روایات کے باوجود دینا  
ابی بکرؓ کی تحریکی خارجی ہے۔ کیا یہ صحیح ہیں ہے کہ سنتہ کی ناراضگی  
ناقابل تسلیم ہے۔

جواب ۵۵: ”در حضرت ابو جگر کی تردید اس لشکی جاری ہے کہ یہ حدیث فحن معاشر لا نبیا، لا نور است“ نہ کسی اور صحابی سے مردی ہے اور نہ کسی نے سخا تھی۔ حضور گز کسی عرب، کسی محبت نشیں کسی بزرگ اہل بیتؐ سے نہیں فرمایا تھا کہ میرے بعد یہ میرے وارث نہیں ہیں بلکہ تمام عام انسان وارث ہیں ان میں ہمارا لامان نام دینا امت کا پیٹھ بھرتے رہنا اور میرے رشتہ داروں و اولاد کو تعمیر کا مارزنا۔

الحضرت ابو جہر کی تردید نہ کی جائے تو پھر بحث کی تکمیل کرنا پڑتی ہے کیونکہ اس حدیث کو صحیح سلسلہ کرنے پر لازم آتا ہے کہ حضور مسیح رسالت کو پہلے طور پر ادا فرمادا (خوب بالغ)

تکمیل دین کا دعویٰ ادھورا رہ جاتا ہے۔ کیونکہ آنحضرتؐ نام مخلوقات کے لئے مسیح  
ہوئے اور وائزوں عصیتیک کے فرمان کے مطابق خصوصاً اپنے اقربین کو نام  
الحکام و فرائیں سے آنکھ کرنے ضروری تھا۔ اگر سرکار و عالمؐ نے یہ حکم اپنے وادیوں  
وابل بیت کو نہ سنا یا تو مختلف قرآن قرار پائے (لغو ز بالشاد) اور نماخت قرآن کی صورت  
میں نہ برت کا صفا میا بر جاتا ہے لپس اس سے ثابت ہوتا ہے کہ کلام ابو بکر شفیک ہیں  
اور اللہ کاشکر ہے قرآن میں موجود وصیت کا حکم ان کی خاص گزوری بن جاتا ہے اسی  
لئے علمائے اہل سنت نے حضرت ابو بکرؓ کی اس غلطی کا اعتراض کیا ہے۔ جیسا کہ صاحب  
دریافت الٹیبؓ نے صحت پر لکھا ہے کہ حضرت ابو بکرؓ نے سیدہ خاطرہ کو فدک والپس  
نہ کرنے میں خطایکی ہے اور عبید اللہ مسلمؓ نے ارجح الطالب میں اقرار کر دیا ہے کہ  
حضرت ابو بکرؓ مجتہد ضرور تھے مگر مخصوص نہ تھے اور یوجہ المجتہد قدیمی و قدیعیب اُن  
سے فدک کے معاملہ میں خطایق الاجنبیا رسمو گیا۔ پھر کتب شیعہ سے یہ بھی یوری طرح  
ثابت ہوتا ہے کہ خود حضرت ابو بکرؓ اپنی غلطی تسلیم کر لی اور فدک بی بی پاک کو دینے  
پر آمادہ ہو گئے۔ ملاحظہ کیجئے تذکرہ خواص الامر سبط ابن جذری اور سیرت الحلبیہ  
جلد ۱ ص ۳۹۱ وغیرہ۔ لپس جب خود ابو بکرؓ اپنی تردید کی تو پھر قریشی صاحب کی  
ہٹ دھری بے سود ہو گئی۔ بدھی سست گواہ چلتے۔

صحیح بخاری کا درجہ اہل سنت کے نزدیک بعد از کلام باری کا ہے۔ اس سے  
ثابت ہے کہ سیدہ حضرت ابو بکرؓ پر ناراضی ہوئی لہذا جب تک بخاری ضریف  
کا وجود دنیا میں رہے کا۔ حضرت ابو بکرؓ کے نام اعمال سے یہ امام ہرگز خونزہر کے کا  
لاکھ راشیے پڑھائیں پھر بھی تن انتہائی واضح و صاف نظر آئے گا۔

اعتراف ص ۲۵۶: کیونکہ اگر یہ تسلیم کر دیا جائے کہ ابو بکر صدیقؓ پر  
ناراضی ہو گئیں تو اس قسم کا لفظ تہ تو کتب اہل سنت میں ہے اور نہ عقل  
باور کرتا ہے کیونکہ صدیقؓ اکبر نے عرض کر دیا تھا میرا مال سارے کا سارا

حاضر ہے لیکن متروکہ رسول مقبول میں وراثت نہیں پل سکتی ویکھے ابن میثم، حکرانی اور ابن ابی الحمدید اور الدرة الجخیذه ص ۳۲ مطبوعہ ایران مصطفیٰ الصدیق ابن احمد تبریزی۔ پس ناراضی کے وجہ کیا میں؟

حجاب ع ۲۵۶ بہ جب تک۔ سُنی کتابیں وریا ہو نہیں کی جاتیں اور ان فنا نام  
ولشان نہیں مٹایا جاتا اس وقت تک تھے طاہرہ کی حضرت ابو بکر سے نارانگی پر پردہ  
نہیں ڈالا جاسکتا۔ پونکہ یہ واقعہ پیرا راحت موجود ہے اور اس کو تواترات کا درجہ  
حاصل ہے بلکہ عقل کا باہر نہ کرنا تو معتبر من کی عقل پر تعصیب و اندھی عقیدت و طغیر اور  
کے پردے پڑھکے ہیں۔ نہیں خدا ہی آمار سکتا ہے۔ اس سے جو دکر بے عقلی کی بات  
اور کیا سُر سکتی ہے کہ صحیح بخاری جیسی معتبر کتاب میں اس نظر کی موجودگی کے باوجود  
قریشی صاحب یہ جھٹا دربے بنیاد دعویٰ کر رہے ہیں کہ اس فہم کا الفاظ نظر کتب اہل  
سنّت میں ہے ”کیا بخاری سے بڑی بھی کوئی ایسی کتاب اہل سنّت کی ہے جس کو بعد  
از کلام باری کا مرتبہ حاصل ہے۔ اسی بخاری میں یہ فقرہ آج ملک محفوظ ہے جو  
سینیوں کو بخار چڑھاتا ہے۔ ”فَخَذْبَتْ فَاطِمَةُ بُنْتَ رَسُولِ اللَّهِ  
خندبرت ابا بکر صہبہ نزد مہاجر لد منی توفیت“ پسی اس پر (حدیث محفوظہ  
سنّت پر) فاطمہ بنت رسول اللہؐ غصیناگ ہریں اور ابو بکر سے نام راہ و رسم قطع  
کرنے اور تادم وفات قطع تعلق کئے رہیں“ (صحیح بخاری جلد ۲ ص ۳۴۳)

اب بنا یے کیا غضبناک ہزار افسی ہرنے کے معنی میں استعمال ہوتا ہے۔ باقی جو شلفم سے مٹی جاڑنے کے لئے اپنی جائیداد دینے کا ذکر کیا گیا تو رہنمی ایک پال تھی جسے مناسب وقت پر ظاہر کر دیا جائے گا۔ بخاری کے مطابق اس غضبناک اور ناراضی کی وجہ مطالبہ کے بعد بھی صادر قرار پر بہان تھی کیونکہ وضعي حدیث کے قرآنی بعد بخاری نے یہ ناراضی رقم کی ہے۔

اعترافی علیہ ہے؛ اگر نارانگی تسلیم کر لی جائے تو فرمائیے اس

سے صدیقی کی ذات پر کچھ اثر پڑے گایا تھا اگر پڑے کا تو کیوں جبکہ  
البیرون نے ان کے لئے تکریب اکی بات ان کو سنائی میں کا ذکر ایں سنت  
اور ایں شیعہ دونوں معتبر کتابوں میں موجود ہے۔

**جواب ع ۲۵۴:** بر سیدہ طاہرہ کی ناراضی تسلیم کر لینے پر آپ کے صدقی پر  
انداز یادہ برا اثر پڑے کا کہ ان کے ذمہ بی قدر کا برتاؤ ریزہ ہر جائے گا کیونکہ  
صحاب میں مشق حدیث رسول اکرم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم ہے کہ اللہ یہ صنیلوضا کے  
و نیف ضب لغصبیت۔ ” (اصحاب مجدد مک ۳۶۶) یعنی اسے فاطمہ  
اللہ تھا اسے غصب سے غصبنا ک اور تمہاری خوشخبری سے خوش خود ہوتا ہے۔ لیس  
ناراضی سیدہ ” مخصوص علیہم ” میں شمار کرائے گی جن کی تعریف سورۃ الفاتحہ  
میں ملاحظہ کی جا سکتی ہے۔

ناراضی سیدہ سد لیقتا لکبری آپ کے صدقی کو کافی مصلحت ٹھہرای دے گی۔  
کیونکہ اگر سیدہ ان کو سچا سمجھتی تو ہرگز ناراضی نہ ہوتیں۔ لہذا سیدہ کا رنج حصرت  
صاحب کو نہ دین کا رسہ دیتا ہے اور نہ دنیا کا۔ اس سے زیادہ کسی کی ذات پر اور  
کوئی سی ضرب کا رسہ اخراج از اندرون ہر سمجھتی ہے نیز یہ بھی ثابت ہوا کہ جو فران محدث، ابو بکر  
نے بنی مسیح سے منسوب کیا تھا، صدقیہ طاہرہ نے اسے قبول نہیں کیا۔ اب وہ چلے ہے  
خنی کتابوں میں ہر یا شیعہ کتابوں میں اس کو صحیح مانتا صداقت سیدہ بہ نسبہ کرنا سمجھی  
کا جو کم سے کم ایک شیعہ مولیٰ مسلمان کبھی گوارہ نہ کرے کا۔ لیکن غیر وہ کیا ہے پرانی  
عادت ہے۔

**اعتراض ۲۵۸:** برخلاف اخواتہ اگر ناراضی متصور کر لی جائے تو  
کیا اس ناراضی کا تعلق حضور کے ارشاد سے نہ ہو گا اور کیا سیدہ کو  
یہ حق حاصل ہے کہ وہ اپنے والد کے قول کو درخواز اعتمان نہ سمجھیں بلکہ

## الثنا نارا اسکی کاظمہا کر دیں۔

جہذا بہلکہ، پس بہلکہ

**حوار ۵۸** : مخدوم استکر کہ بات کو فنا نہ کی جیسے کہ شیخے میں آیا سر اب ان لکھا نہیں کرتا۔ سیدہ نارا اسکی کو آپ کے جزو علماء نے تسلیم کیا ہے اور ان میں بعض نے یہاں تک جیسا کہ اپنی ناماعتیت اور لیشی کا ثبوت دیا ہے کہ سیدہ کو ابو بکر کے مقابلہ میں قصور و احتہار ہے مثلاً شاہ عبدالعزیز حدث دہلوی نے اسی موقف کاظمہا اپنی کتاب تحفہ انشا عشریہ میں کیا ہے اور شبکی دعیوں نے حضرت ابو بکر کی دکالت کرنے ہر بے جی بی پاک کر خطا خار گردانہ ہے۔ سیدہ طاہرہ کی غصباں کی کاظمی عضووں کے ارشاد سے ہرگز نہیں ہو سکتا بلکہ یہ نارا اسکی عضووں پر اقتدار بازدھنے کے باعث بھی حقیقی کیونکہ آپ نے قرآنی درائل سے بھرپور اپنے خطبہ اور مد میں اس وضعی ارشاد کی دھیجان بھیر دی تھیں اور اپنا مالک و وارث ہوتا تابت کر دکھایا تھا کیا یہ بات عمل مان سکتی ہے کہ حقدار کو عروجی حقیقی کی خبر نہ ہو اور عاصب کو اس پر اللادع ہو جائے۔ پیرو قون و جاہل شخصی بھی ایسی خرافات پر اتعاب نہیں کر سکتا کہ وارثوں کو خبرتک نہ دی جائے اور اس غیر کو تبادیا جائے کہ میرے وارث خود مر میں کے اور یہ سارا ماں تہمارے تصرف میں ہو گا۔

## اعتراف ۵۹ : بر فرمائے ایسی نارا اسکی سیدہ فاطمہ زہرا نے

صرف صدقیق اکبر بر طاہر فرمائی یا کسی اور پر بھی۔

**حوار ۵۹** : آپ کے صدقیق اکبر کے علاوہ سیدہ ناظلہ مہ ایں کے چواریوں پر بھی نارا ارض ہر بیس اور حسوساً ان کے دست راست اور ولی عہد پر جب وہ صاحب بحکم سرکار آگ کا بندوں لبست کئے خانہ تطہیر پر حاضر ہوئے۔

## اعتراف ۶۰ : اگر ثابت کر دیا جائے کہ سیدہ پاک صدقیق اکبر

پر تو اس لئے ناراضی پھر میں (القول شما) کہ انہوں نے فدک نہ دیا اور حضرت علی المرتضیٰ پر اس لئے ناراضی پھر میں کہ انہوں نے ان کی نہ مہنوائی اور علیٰ تائید فرمائی اور نہ لے کر دیا۔ فرمائیے کیا جواب ہے۔

**جواب ن<sup>۳۴</sup>** :- ہمارے ہاں بھی بیباک کا اپنے شوہر سالار پر ناراضی پھرنا برگزشتات نہیں ہے۔ یہ افتراض ہے۔ سیدہ مصوصہ تھیں اور اپنے خاوند کی اطاعت گذار اور فرمانبردار تھیں۔

**اعتراض ن<sup>۳۵</sup>** :- اگر غصب سیدہ پر سیدنا علیؑ کے متعلق آپ کو انکار ہے تو مجھے ہم عبارت آپ کی معتبر کتاب سے نقل کئے دیتے ہیں اشتملت شاملۃ الجنین و قعدۃ تجویۃ اظہنیں ”(اجتاج طبری ص ۱۷۸)“ بوجہ مقتضائے ایمان اور لوجہ شرم و حیات رحیمه کرنے کو جی نہیں چاہتا کسی اہل علم سے بوقت ضرورت پوچھ لیا جائے۔

**جواب ن<sup>۳۶</sup>** :- ہر یہ اعتراض بھی آپ جلال الدلایل فہام میں دو دفعہ دریافت فرا پکھے ہیں ایک مرتب عزیزی عبارت سے اور دوسرا سی مرتبہ فارسی میں۔ اب ہم سیری دفعہ جواب دیتے ہیں کہ یہ جملہ کلام سیدہ نہیں ہے۔ علامہ طبریؓ نے اسے اپنی عبارت میں تحریر نہیں کیا ہے بلکہ ٹھیک روایت پر اجتاج کرتے ہوئے ایسا حد نقل کیا ہے جبکہ میغولوں کلام ہے اس کو اعتراض کی بنیاد نہیں پڑھ رہا جا سکتا۔ سیدہ طاہرہ مصوصہ تھی۔ خون رسالت مائبؑ سے ایسے پر کلام کی توقع برگزشت نہیں کی جا سکتی اجتاج طبریؓ کو بار و بار ملاحظہ کیجئے تاکہ مغلطف فرمی دوڑ ہو جائے۔

**اعتراض ن<sup>۳۷</sup>** :- پر جلال الدلایل فہام ص ۱۳۱۔ مطیع رہ ایران مصنفہ طلباء

مجلسی اصنافی میں ہے کہ حضرت جعفر نے ایک لذتی حضرت علی کے پاس یعنی سیدہ فاطمہ کو شہر ہوا کہ حضرت علی نے ہم بستری کی ہے۔ پوچھنے پر سیدنا علی نے قسم اٹھائی۔ بھی بی صاحبہ ناراض ہو کر اجازت کی طلب کار ہوئیں حضرت نے ان کو اجازت دی فرمائی کیا جواب ہے؟

**جواب ۲۴۲:** بڑی روایت بھی چاری نہیں ہے۔ علامہ مجلسی نے اس روایت کو اپنی روایت ہرگز تسلیم نہیں کیا ہے۔ نیز یہ کہ اس روایت میں بھی بی کانارائی ہمیں قدم نہیں ہے۔ بہتر ہوتا کہ اگر آپ اقتباس نقل کر دتے۔ تاہم ایسے نخواقفات ہم کھتنا نہیں چاہتے قارئین جلد العیون ملاحظہ کر سکتے ہیں کہ یہ واقعہ صحیح نہیں ہے کہ تیہ حضرت علی پر ناراض ہوئیں۔

**اعتراض ۲۴۳:** اسی طرح جلد العیون ص ۱۰۰ میں ہے کہ کسی شقی کے کہنے پر سیدہ خالون نے اعتبار کر لیا کہ سیدنا علی نے نکاح کے لئے الوجہل کی رٹ کی (کی) خواستگاری فرمائی ہے۔ لیکن حزن و غم بغیر اجازت سیدہ پاک حضرت علی کے گھر سیدنا حسن اور حسین اور امام کاظم کو لے کر اپنے باپ حضرت رسول مقبول صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کے گھر تشریعت لے گئیں۔ فرمائی کیا جواب ہے؟

**جواب ۲۴۳:** بڑی بہرہ روایت بھی آپ ہی کی ہے۔ آپ کے ہاں صحیح چاری میں اس سے چار مگز نقل کیا گیا ہے اور صحیح مسلم میں یہ روایت تین مقامات پر لکھی گئی ہے اسی طرح سنن ابن ماجہ میں بھی یہ روایت موجود ہے۔ جبکہ ہم اس روایت کی وجہان کشی کرتے ہیں تو مسلم ہوتا ہے کہ یہ روایت صرف ایک صحابی سورج بن حمزہ سے مروی ہے حالانکہ سورکا صحابی ہوتا بھی ثابت نہیں ہوتا کیونکہ جس وقت وہ روایت کرتے

پیش ان کی عمر زیادہ سے زیادہ چار سال اور آٹھ سال تک ثابت ہو سکی ہے۔ لہذا یہ حدیث جسے ایک کمسن و نا بالغ روایت نے بیان کیا ہے ناقابل قبول ہے۔ اس روایت کے لئے روایی بارہ سے زیادہ نہیں جنم میں بعض روایات میں امام زین العابدین کا نام بھی آتا ہے لیکن انہوں نے بھی اسے مسند سے ہی بیان کیا ہے۔ جس طرق سے یہ روایت بیان ہوتی ہے ان میں بہت تعداد بیانی ہے اور علاوہ اسے تسلیم کرنا جائز نہیں قرار پاتا۔ پھر سب سے بڑی خاتمی اس روایت کی یہ ہے کہ کسی بھی جگہ اپنے جبل کی طرفی کا نام معلوم نہیں ہو سکا ہے۔ جملہ الرسیون میں یہ روایت بطور جریح نقل کی ہے اور علام علیسی نے کسی بھی جگہ اس کے صحیح ہونے کی تائید نہیں کی۔ اگر صرف غلط واقعات کو نقل کر دینا دلیل سمجھ لیا جائے تو پھر کوئی بھی الیسا امر فرضیت کے درمیان نہ ملے گا جس کو اس غلط طریقہ کار سے ثابت تر کر دیا گیا ہو لہذا جب مجلسی اس کی محنت کا اقرار نہیں کرتے ہیں تو چراستہ لال کیسا؟

**اعتراض ع۴۲:** ان حالات میں اگر صدقیت اکبر خدا کے تزوییک

معتوب ہیں تو کوئی اور دوسرے اکیوں نہیں؟

**جواب ع۴۲:** بروہ شخص خدا کے تزوییک معتبر ہے جس نے سیدہ پیر فلم کیا اور آپ کو رحمیدہ کیا۔ خواہ کوئی ہر۔

**اعتراض ع۴۵:** اگر یہ مکر کیا جائے کہ ٹکرورہ روایتوں سے تو رسم

و دیوار کی عدم توثیق ثابت ہوتی ہے حالانکہ حضرت سیدہ تو زمین کی دراصل کی طبقاً رضیں تو سوال یہ ہے کہ اجتہاج طبری ص۴۵ کی اس بیانات کا کیا جواب ہے؟

اُن سمعت رسول اللہ یقول "blasibhi میں نے حضور علیہ السلام  
نَحْنُ مَحَاسِنُ الْأَنْبِيَا عَلَى لَزِرْتَ سے سناتے فرمایا ہم انبیاء کا گروہ

ذہب اور فضۃ و کا دارِ ذکر نتو سونے کا وارث کسی (کو) نباتتے  
 غناراد الفان لفڑست المذاہب یہیں اور زنجاندی کا نام مکان کا اور  
 نزد میں کا جلا شہر وارث بنا تے یہیں  
 والحمد لله رب العالمین

کتاب حکمت اور علم کا۔

دیکھئے اس میں وارث میں کا ذکر موجود ہے جواب ملے تو تپہ چلے ہے ۶۴۵

جواب ۶۴۵ میں مکار شخص کو دوسروے بھی مکار ہی نظر آتے ہیں۔ جب ہم  
 نے اس روایت کو قرآن مجید ہی کے خلاف ثابت کر دیا ہے تو پھر اس کی وقعت کیا رہ جاتی  
 ہے خواہ ہزار کتاب میں کیوں نہ ہے۔ اس روایت کی بنیاد بھی العبراجتیری پر ہے اور احتجاج  
 میں اسے علامہ طبرسی نے الظواہر احتجاج پیش کیا ہے نہ کہ اس کی صحت تسلیم کی ہے۔ درہم  
 و دینار یا زمین و دار کی توریت کے بحث کی کوئی ضرورت نہیں ہے جبکہ یہ حدیث زبان  
 رسولؐ سے ثابت ہی نہیں ہے۔ اس حدیث کی تزویہ فوراً دی حدیث حضرت البرکر نے  
 وثیقه تحریر کر کے کی اور بہران کے نام زدحاکم فاروق المست حضرت عمر بن خطاب نے  
 اس حدیث پر عمل نہ کر کے اپنے پیشہ و بادشاہ کے قول کی مخالفت کر دی کیونکہ اگر بنی کالوی  
 وارث نہیں ہوتا ہے تو پھر جناب عمر نے اپنے عہد حکومت میں مدینہ کی مخصوص بجا پیدا حضرت  
 علیؓ اور حضرت عباسؓ کے حوالہ کیوں کر دی (یعنی جباری پڑھیں ملک سلیمان احمدی لاہور)

اعتراض ۶۴۶ میں ”دہمیر المیہن یعنی قبح رجو جہا الیه“ یعنی

حضرت علی امیر رکھتے تھے کہ سیدہ فاطمہ زہرا وہاں سے فارغ ہو کر  
 میرے پاس تشریف لایں گی۔

کیا اس میں بالتصویر صحیح موجود نہیں کہ وہ ان کے ساتھ بھی نہ تھے اور

حاجت میں بھی نہ تھے۔

**جواب ۳۴۴:** بر عبارت کا حوالہ نامعلوم ہے لہذا جب تک مکمل حوالہ مہینہ  
ہر اس کا تفصیلی جواب نہیں لکھا جاسکتا۔ تاہم اس سے مطابقتاً مفہوم اجتماع میں بطور  
اجتیاج لکھا گیا ہے اور اس سُنّتِ خود صاختہ قصہ پر بحث کی گئی ہے۔ ہمارے ہاں حضرت  
علیؑ کی حاجت اور اعانت مکمل طور پر ثابت ہے۔

**اعتراف ۳۴۵:** سیدہ فاطمہ نے جب فرک طلب کیا تو خود  
تشریف لے گئیں یا اپنی طرف سے کسی ادمی کو اسال فرمایا وضاحت  
مطلوب ہے۔

**جواب ۳۴۶:** سبب بنا پاک نے برادرست دعویٰ کر کے فرقہ خالف کے  
اصل مدعا و مقصد کو بے لفاب کر دیا۔ حضرت فاطمۃؓ نے بذات خود ایوان حکومت میں اپنا  
دعویٰ اصلاح و اذرا فرمایا کہ بحث کے سارے پہلوؤں اور غیر متعلق بنادیا اور فرقہ خالف کے  
لئے تمام مکنن و فاعلی تدایر کو تھیں نہیں فرمادیا۔ اپنے دوسرے کی ثبوت میں کامات کی سب  
سے بچی سیستان پیش کیں کہ جن کی صداقت پر غیر مسلموں نے اعتبار کیا اگر سنن صدیق اکبر نے  
ان برحق صدیقوں کو حبیل کر دعیٰ خارج کر دیا اور یہ غلطی اہل حکومت کے لئے مشکلت  
فاش کا سبب بنا ہوئی ہے جس کا آج تک جواب ملک نہ ہوسکا۔

**اعتراف ۳۴۷:** بر سوال فرک برخانے سے سیدنا علی ہو یا بالغیر خدا  
کے ہر دو شقتوں پر روشنی ڈالئے۔

**جواب ۳۴۸:** بر دعویٰ فرک حضرت علی علیہ السلام کی رضامندی سے دائر  
کیا گیا۔ تفصیل آگے ملاحظہ کریں۔

**اعتراف ۳۴۹:** مگر تشریف لے جانا تسلیم کر لیا جائے تو پروئی

کتب اہل کتب سیدنا علی رضی اللہ تعالیٰ عنہ سے اجازت ثابت فرمائیے  
اور مکمل حوالہ سے مستقیم فرمائیے۔

**حوالہ ۳۴۹** پر حضرت علی علیہ السلام کا سیدہ کے دعویٰ ہے میں بطور گواہ  
پیش ہونا اور سیدہ کے حق میں بیان دینا ہر شیوه کتاب سے ثابت ہے ملا مظہر کیجیے سیرۃ  
فاطمۃ الزہرا مولانا ضریما محمد سلطان صاحب باب چہاروسم ص ۱۶ "جانب فاطمہ نے اپنے دوڑھی  
ہبہ کے ثبوت میں حضرت علی، امام امین، حضرت امام کاظم، جانب امام حسن اور جانب امام  
حسن علیہم السلام کو پیش کیا جنہوں نے بیان دیا کہ واقعی ہمارے روپ پر جانب رسول خدا  
نے اراضیات کو بحق فاطمہ ہبہ کے قبضہ ان کو دے دیا تھا۔ شیعوں کی ساری متعلقات کتب  
میں جانب امیر کا سیدہ کی جانب سے بطور گواہ پیش ہونا ثابت ہے لیکن ہماری تحریر رافضی  
تحریر سمجھ کر رد کردی جائے گی لہذا ہبہ کے یہ حقیقت کتب سینہ سے بھی ثابت کر دی  
جائے چنان پر حضرت علی کا سیدہ کے ساتھ بطور گواہ جانا اور بیان دینا علامہ ابن حجر عسکر نے  
اپنی کتاب صواعق مجرقر باب الفصل ۲۷ پر سیدنا ولد ابی سمہودی نے اپنی کتاب وفاء الرضا  
جز شانی باب سادس فصل ثانی ص ۱۵۸ میں ادھ ابریشم بن عبد اللہ البصانی نے شرح مراتع  
میں ایسا ہی لکھا ہے لیں حضرت علی کا بذات خود بطور گواہ تشریف لے جانا خود بخوبی ثابت کرنا  
ہے کہ آپ کی اجازت حاصل تھی۔ ورنہ وہ گواہ نہ ہوتے۔ بخارا لا اوار حصہ ۱ پر حضرت علی کا اجازت  
ویسا بھی مرقوم ہے۔

**اعتراض ۳۵۰** پر ورنہ تسلیم کیجیے کہ سیدہ طاہرہ بغیر اجازت تشریف  
لے گئی جو کہ ان کی شان کے خلاف ہے اور ایسی روایت جو شان کے  
خلاف ہو وہ یقیناً ناقابل قبول ہے۔

**حوالہ ۳۵۱** : کیونکہ بقول شاہ جھی ایسی روایت جو شان کے خلاف ہو ناقابل  
قبول ہے لہذا ایسا صفحہ جو یہ طاہرہ کرے سیدہ اپنے شوہر نامدار کی اجازت کے بغیر

تشریف لائیں بھی غلط مغضن ہر کا جگہ ہم ثابت کر سکے ہیں نہ صرف سیدہ کو حضرت امیر کی اجازت مालی تھی بلکہ آپ نے خود بخش نفیس گواہی دی تھی۔

اعتراض علیہ ہے بر حضور علیہ السلام سے سند پڑھ کا لکھا جانا اور سیدہ کے حوالے ہبنا اور سیدہ کا وارثہ تھی میں پیش کرنا اور حضرت عمرؓ کا بھاڑ دالا صحاح ستہ یا اہل سنت کی کسی مسلمہ کتاب سے ثابت کیجئے لشرطیکہ روایت مستند الی السندا الحجح ہو یہ

جواب علیہ ہے بر حضور اکرم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کا سند پڑھ کر مرد فرمائیج  
ذیل کتب اہل سنت میں تحریر ہے۔

(۱) مسالیج النبوة رکن چہارم جلد ۲ ص ۲۲۱، ص ۲۳۳ مؤلف ملا عین

(۲) روضۃ الصفاہ جلد ۲ ص ۱۲۵

(۳) تاریخ حبیب السیر جلد ۱ جز ۳ ص ۸۵

(۴) تاریخ اسلام علامہ عباسی ص ۱۳۶ (۵) الملل والخل علامہ عبد الرحمن شهرستانی وغیرہ

مندرجہ بالا نام کتب اہل سنت مستند اور مسلمہ ہیں۔ جس کتاب کی توثیق درکار ہے  
طلیبکی جاسکتی ہے۔

درج ذیل کتابوں سے ثابت ہوتا ہے کہ سیدہ نے یہ اشام حضرت ابو بکر کو دکھانا  
مگر انہوں نے نہما۔

(۱) شرح مواقف ص ۲۵

(۲) فتوح البلدان ص ۲۵

(۳) تاریخ نیقوی جلد ۲ ص ۱۹۶

(۴) تفسیر در مشعر علامہ جلال الدین سیوطی الجز الرابع ص ۱۰۷

(۵) نیایش الحودۃ وغیرہ

مذکورہ بالاتفاق کتابیں اپل سنت کے باقی معتبرین حسب مزودت توثیق پیش کی جاسکتی ہے۔ حضرت عمر کا دستاویز کو چھین کر بجا فنا صدر حرم ذیل کتب میں ملاحظہ فرمائیں:

(۱) سیرت علیہ السلام جلد عت صفت علی بن برهان الدین

(۲) ذکر خواص اللامہ سیوط ابن بخاری

یہ روایات چاری نکاح میں شیک میں الگزید تفصیل درکار ہو تو چاری لاجواب کیا ہے تشبیح الطاعن حبید اول کام طالعہ فرمائیں جو اس موضوع کے لئے مخصوص اور دنیان شکن کتاب ہے۔

اعتراض ۲: سیدہ کو دھکے دے کر والیں لوٹانا اپل سنت

کی کسی معتبر کتاب میں مذکور ہے عمارت معد سند صحیح ارشاد فرمائیے؟

جواب ۲: ہم نے حضرت ابو یکبر پیر ایسا اalam عائد نہیں کیا ہے کہ انہوں نے سیدہ کو دھکے دے کر والیں لوٹایا۔ تمام الرکسی دھکہ شاہی کے تحت کسی شیخ فرد نے ایسی لشیخہ کا تاثر دیا ہے تو اس کا معنی یہاں تک ہی ہوا کہ سیدہ کو یا اس لوٹایا گیا۔

اعتراض ۳: کہ اعلام البری باعلام المہدی میں ہے:

اتت خاطمه في هر صنه الذي سیده فاطمه زہرا حصون علیہ السلام  
توفی قیمه فخالت یا رسول الله  
هذا ادن انبات لی فور شھما  
فقال النبي صلی اللہ علیہ  
وسلم عما الحسن فله  
ھبیتی و شجاعتی حاما  
الحسین فله جرفی.

اکو در شرخ عایت فرمائیے پس آپ  
نے فرمایا میر سے حسین کے لئے  
میری بہادری ہے اور میر سے حسین  
کے لئے میری جرأت ہے۔

اگر مالی طور پر در شرخ کے اجراء کے قائل ہوتے تو فرمادیتے کرو راشت میری  
وفات کے بعد ملے گی اس کے بعد حق و راثت کی تشریع فرمادیتے گمراہیا  
نہ کیا۔ فرمائیے شیک ہے یا نہ۔

**جواب** ۱۷۴۲ میں مالی در شرخ کا ذکر نہیں ہے بلکہ میاں در عافی  
وراثت کی بات ہے اس بات سے آپ بھی متفق ہیں کہ اگر یہاں مالی در شرخ کے اجراء کا سلسلہ  
ہڈا تو حضور کا جواب دوسرا ہے۔ ہڈا اعراض بمعاذیت دعویٰ نہ رہتا ہم بالفرض حال اگر  
یہ مان لیا جائے کہ سیدہ نے بھولے سے یہ مالی در شرخ کی خواہش فرمائی تو اس موقع سے تہری  
موقع اور کوئی نہیں ہو سکتا تاکہ کام خضرت اپنی وارثت یہی کو حدیث دلفورث سنائے  
فرمادیتے تاکہ وہ بعد از رسولؐ دربار ابو بکر علیہ الیوس والپیں لوٹ آنے سے محفوظ رہتیں  
اس معرفہ پرست طبیب میراث کرنا اور آنحضرتؐ کا خواہش برہنا اور حدیث محن معاشر  
اپنی شاد کابیان نہ کر از خود نتابت کرتا ہے کہ یہ قولِ رسولؐ نہیں ہے روایت زیرِ نکث  
اگر صرف کو قبول ہے تو اسے تسلیم کرنا پڑے گا کہ تمہی سیدہ اس حدیث سے واقف  
تھیں اور نہ بی رسولؐ نے اپنے حقیقی وارثوں کو یہ حدیث سنائی تھی۔ اگر بھول چک مان  
لی جائے تو بھی ایسے وقت مطالبہ پر تو تھیاً یہ محل پیدا ہو جاتا ہے۔ رسولؐ یاد در عافی کی خاطر  
اپنا قول دھرا دیتے تاکہ یہ غلط فہمی دور ہو جائے اور آئندہ کوئی وارث کسی خوش فہمی کی بنا پر  
خواہ خواہ جمالت و پر ایسا نی نہ اٹھائے۔ لپس معلوم ہوا کہ سیدہ کا مطالبہ بالکل یا اس تھا اور  
فرملئی خلافت کی جھٹت باطل تھی۔

اعتراض علیہ ہے کہ سیدہ فاطمہ زہرا صرفی اللہ عنہا کی ناراضی کا علم  
سیدنا علی کو تھایا نہ۔ اگر نہیں تھا تو یہ عقیدہ شیعیت کے سارے خلاف ہے

جواب علیہ ہے کہ حضرت امیر المؤمنین کو علم تھا۔

اعتراض علیہ ہے کہ اور اگر علم تھا تو آپ نے چھ ماہ کے بعد عبد الرحمن وفا  
سید جہری طور پر صدیق اکبر کے ہاتھ پر ہاتھ دکھ کر بیعت کیجیں کی؟  
تمہرہ تناول یادی بکرو بالیعہ۔ (التجھیج طرسی) اس کے  
بعد حضرت علیؑ نے ابو بکر صدیق کا ہاتھ پڑا اور ان کے ہاتھ پر بیعت کی۔

جواب علیہ ہے کہ اگر یہاں لیا جائے کہ حضرت علیؑ نے سیدہ کی وفات کے  
بعد حضرت ابو بکر کی بیعت کی ہے تو یہ سیدہ کی حضرت ابو بکر سے ناراضی کا ایک اور قوی  
سبب قرار پائے گا اور یہ بات تکلیل طور پر ثابت رہے گی کہ سیدہ علیہ السلام ابو بکر پر اپنی یادیات  
طیبہ میں خوش نہ ہوئیں اور ناراضی پورنے کی حالت ہی میں اس دنیا سے رحمت فرواگیش  
تھی تو جناب امیر علیہ السلام نے چھ ماہ کا عرصہ بغیر بیعت کے گزار دیا۔ اگر سیدہ علیہ السلام ابو بکر  
سے راضی ہوئی گئی تو تمیں تو پھر اس خاموشی کی کوئی ضرورت نہ تھی۔ بلکہ اور لوچھہ لچھہ  
میں ویر کرنا بھی شرط نہ تھا۔ حضرت علیؑ کو ہر حالت میں حضرت ابو بکر کی بیعت سیدہ کی نزدیکی  
میں کر لینا چاہئے تھی جبکہ بقول آپ کے سیدہ اور ابو بکر میں کوئی رنجش بھی نہ تھی۔ اب میں  
یہ کہتا ہوں کہ عمل ملیٰ و فاطمہؓ سے ثابت ہوتا ہے کہ خلافت ابو بکر کو تسلیم کرنا دین کے اعتبار  
سے ضروری نہیں ہے۔ جب سیدہ کی ناراضی کے باعث حضرت علیؑ نے چھ ماہ تک بقول آپ  
کے تو قوت فرمایا اور یہ تو معاودت ابو بکر کی حالت میں یہی فوت ہوئیں تو پھر میں کہتا ہوں کہ  
میں سیدہ کی مودت کے حق تک کی خاطر حضرت ابو بکر پر خوش نہیں اور اگر یہ ضروری امر ہے کہ  
ابو بکر سے راضی رہا جائے تو اس سوال کا جواب روز حشر میں بارگاہ خدا میں یہی عرض کروں

عکیل تیرے رسولؐ کی بیٹی کی ابتداء کی جے اور تیرے بنیؐ کے دادا کی چھ ماہ (البتر شما) کی اس زندگی کی سیرت کو نوہنہ بنا لیا ہے جس میں ان کو سیدہؐ کی رخاقت حاصل تھی۔ اگر علیؐ معاذ الدین چھ ماہ ایک امر ناجی بجالا سکتے ہیں اور ان کی زوجہ ساری عمر وہی عقیدہ راستہ رکھ سکتی ہیں تو پھر یہی حجت کے مالک ہیں تو پھر میں بھی گھنہل کار نہیں۔ پس اس سیرت میں خدا جانے اور میں جانوں۔ یقیناً وہ عادل ہے اور کسی پر ظلم نہیں کرتا ہے۔

اجماع کی منقولہ عبارت کا جواب آپؐ کو ”ذکار الافقہام“ میں دیا جا چکا ہے اور اُسی کا اعادہ یہ ہے کہ علامہ طبرسیؓ نے اجماع میں یہ عبارت براۓ سی جو جعل کی ہے اور علمائے اہل شیعہ کا اس امر پر تناقض ہے کہ یہ روایت غلط ہے۔ حضرت علیؐ نے کبھی بھی حضرت ابو بکرؓ کی بیعت تھیں کی ہے اگر شیعہ حضرت ابو بکرؓ کے حق میں حضرت علیؐ کی بیعت مانتے تو پھر شیعہ میں کا اختلاف ہی نہ رہتا۔

**اعتراض ع۶۴:** اگر علم تھا کہ صدیق اکبر سیدہؐ کے دشمن رہے تو آپؐ نے ان کے پیچے صفت میں کھڑے ہو کر نماز کیوں پڑھی؟

ثمدۃ ام - تمهیاً للصادرۃ و حضرۃ المسید و صلح خلف ابیتیز ”اجماع مرجیٰ“ اس کے بعد کھڑے ہوئے اور نماز کا ارادہ کیا اور مسجد میں تشریف لے گئے اور ابو بکر صدیقؓ کے پیچے نماز ادا کی۔

**جواب ع۶۴:** بر حضرت علی طیب السلام نے بھی حضرت ابو بکرؓ کے پیچے ان کو دشمن بھجو کری نماز پڑھا کیونکہ آپؐ نے ان کی سازش کو ناہام بنانا تھا اور فالدیمان کو اپنی دو انفلکٹر سے دارا اس کی دوڑوں آنکھوں کو باہر لا کر خبر شکنی کی جملک کا نظارہ کرنا تھا حضرت علیؐ نے حضرت ابو بکرؓ کی اقتداء میں ہرگز نماز ادا نہیں کی۔ باقی دشمن کے پیچے نماز پڑھ لینا کرنی میران گئی امر نہیں ہے جبکہ جنگ صفين میں کئی صحابہ مثل ابو ہریرہؓ و میرہ معاویہؓ کے ساتھی ہوتے ہوئے بھی نماز کے وقت حضرت علیؐ کے پیچے اکر نماز ادا کر تھے۔

۳۰۳

**اعتراض ۲۶۸:** بر فرما یئے سیدنا حسینؑ کو سیدنا عمرؓ کی سیدہ کے ساتھ عدالت کے متعلق علم تھا یا نہ کہ انہوں نے العیاذ باللہ سند پھر اڑالی تھی نیز رد حکم دے کر دربار سے نکال دیا تھا۔

**جواب ۲۶۸:** بر امام حسینؑ کو جملہ تمام مظلوم کا علم تھا۔ تمہی تو کہا تھا کہ میرے بابا کے منبر سے منچے اٹراؤ۔ (تاریخ المخلاف)

**اعتراض ۲۶۹:** اگر علم نہیں تھا تو علم لکھی کا دعویٰ عبث ہے جواب ۲۶۹: مہربن محمد بن جابر رضی اللہ عنہ تھے۔

**اعتراض ۲۶۹:** اور اگر علم تھا تو سیدہ شہر بانو کے ساتھ عقد کرنے کے لئے فاروق رضی اللہ عنہ کے دروازے پر اپنے باپ سیدنا علیؑ کی بیعت میں تشریف کیوں لے گئے؟

**جواب ۲۶۹:** مہاس سوال کا جواب بھی ذکار ادا نہیں میں دیا جا چکا ہے کہ بیوی شہر بانو کا حضرت عمر کے زبان میں آناتار صحیح سے ثابت نہیں ہے۔ بیوی صاحبہ حضرت علیؑ علیہ السلام کے زمانہ حکومت یہیں آئی تھیں نیز اگر علم تھا سے آئکھ بند کر کے یہ فرض کر لیا جائے کہ بیوی صاحبہ دورِ عمری میں تشریف لائیں تو بھی امام حسینؑ یا حضرت علیؑ پر کوئی الزام نہیں آئکھا کیونکہ امام جرحتی کا مال غصب پر پوچھا رکھتے ہوتے ہیں۔ نیز حضرت ابراہیمؑ نے ایک درشن دے دیں باوشاہ مصر سے وہی قبرول کر لی تھی۔

**اعتراض ۲۷۰:** کیا سیدنا علیؑ اور سیدنا حسینؑ نا راضیؑ کے سلسلے میں سیدہ کے ہنوانہیں تھے اگر تھے تو یہ میل جوں کیسا اور

اگر نہیں تھے تو آپ کے قلوب میں ان سے زیادہ رنج کیوں ہے؟

**جواب نمبر ۲۸۰:** سریان کی سیاسی چال حقیقی کیونکہ وہ جانتے تھے کہ ہم مقابح ہلاتے ہیں لہذا اپنی ذاتی احتیاج اور دنیا داری کی ظاہری و صحن پسندی کے باعث گرماء اہل بیت سے مطلب برستی کے مراسم فائم مرکھنے کی کوشش کیا کرتے تھے لیکن دل افری سانس تک کیفیت سے پڑھا چنانچہ ابن اثیر لکھتے ہیں کہ آخر وقت میں جب شوریٰ یعنی ناصر کی توانگی میں سے حضرت علیؑ کے بارے میں کہا کہ اگر یہ لوگ علیؑ کو خلیفہ نالیں تو وہ ان کو حقیقت و صداقت کی راہ پر چلا گئیں گے۔ عبد اللہ ابن عمر نے عرض کیا تو پھر ان ہی کو براہ راست خلیفہ مقرر فرا د دیجئے چنانچہ حضرت عمر نے جواب دیا۔ اکہ کہ ان اصحابہ احادیث و محدثین یعنی مجھے یہ گواہ نہیں ہے کہ میں نتدیگی اور روت دونوں حالتوں میں اس کا بوجہ اٹھا دیں

(تاریخ کابل جلد ۲۷۷)

آل محمد سیرت صحابہ کے تجزیہ کے تصور تھے۔ وہ دشمن کے ساتھ بھی خوش اخلاقی ہی سے میش آتے تھے۔ قاتل ملک کو جام شیری عطا کرتے تھے۔ ان کا عناءز ذاتیات و فردویات سے مسترو تھا۔ ان کی دشمنی اصولوں پر ہوا کرتی تھی اور ان کی فنا الففت محسن دین اسلام کے لئے تھی۔ وہ دشمن کے سینہ پر سے اتر کیا کرتے تھے کہ دیکھنے والے نفس و ذات کی خالہ اس فعل کو ظسوب نہ کر دیں۔ وہ مخصوص افراد تھے بلکہ امداد دوست و دشمن ان کی ہدایات و تطہیمات کا فرضیں عام تھا۔ جب بھی کبھی ان سے مشورہ لیا جاتا وہ صحیح رائے دیتے تھے۔ اگر ان کا احلاف تھا تو صرف دین میں تحریک کا تھا۔ مگر یہم شیعہ بخارے نہ ہی مخصوص ہیں اور مہمی چاری سیاست نفوس اتنی ہے کہ اس قدر مصائب کے باوجود صبر کر کریں کہ جو دنوں پر پڑھاتے تو روات ہیں جاتے۔ یہ صبر ان کا حصہ تھا جن کوں گیا۔ ہم بے صبر نہ ہمارے بندے ہیں لہذا ہمارے رقت بھر سے مزاح بھی بنے لیں کر دیتے ہیں اور سچ کافی ہو جاتا ہے کہ جب شدت فلم اور صبر مظہروں کا حال معلوم کرتے ہیں۔

اس سے بڑھ کر مستحکم اور انسانی قیادت قلبی کا اور کیا منظاہرہ پر ہے کہ

کہ مظلوم کے صبر و تحمل و سکوت کو اس بات کی دلیل بنایا جائے کہ ظالم کے ظلم پر قابو نہیں  
انھیا کرنا اور مصالب کو انھی سب و استفامت سے برداشت کرنا مظلوم کی خطا کا ثبوت ہے

**اعتراض ۲۸۱** :- فرمائیے جسیں روایت میں چناب سیدہ طاہرہ  
کی نازارٹگی کا ذکر ہے اس کی پوزیشن کیا ہے۔ کیا وہ فرمان رسول مقبول  
ہے یا اخیر ہے جسے تاریخی واقعہ سے تعبیر کرنا بجا ہو گا؟

جواب ۲۸۱ :- ہم نے مان یا کہ تاریخی واقعہ ہے۔ حضرت اباد شند، پاکستان

**اعتراض ۲۸۲** :- اگر فرمان رسول ہے تو سراسر خلاف واقع ہے کیونکہ  
یہ واقعہ حضور علیہ السلام کی وفات کے بعد کا ہے۔

جواب ۲۸۲ :- جی اس واقعہ کو تاریخ سے تعبیر کرنا بجا ہے۔

**اعتراض ۲۸۳** :- اگر تاریخی واقعہ ہے تو کیا دین میں اس افتراقی  
غارت کی بنیاد تاریخی واقعہ پر رکھی جاسکتی ہے۔

جواب ۲۸۳ :- مان رکھی جاسکتی ہے جس طرح مذہب سینہ کی بنیاد تاریخی واقعہ پر ہو گئی

**اعتراض ۲۸۴** :- کیا قرآن و حدیث کے خلاف تاریخی واقعہ کی  
کوئی قدر و قیمت باقی رہتی ہے جو

جواب ۲۸۴ :- بدشیک قرآن و حدیث کے خلاف تاریخی واقعہ کی اہمیت نہ ہو گی لیکن  
اگر واقعہ کو قرآن و حدیث کی تائید بھی حاصل ہو جائے تو اس کی قدر و قیمت میں ملکا اضافہ ہو جاتا  
ہے جس طرح آپ کے ہاں غلبہ روم و فارس کو سہرے فتوحات کے سہرے لکائے جاتے ہیں۔

**اعتراض ۲۸۵** :- اگر نہیں رہتی اور لیقیناً نہیں رہتی تو چراں قید  
و اولیا اور شور و شفب کی وجہ کیا ہے؟

**جواب ۳۸۵:** بر سیدہ کنی اراضی کے واقعہ کو قرآن و حدیث فلادیخ تبلیغ کی تائید حاصل ہے جبکہ ابو بکر کے اختلاف سقیفہ بنی ساعدہ کو صرف تاریخ کے ایک واقعہ کی جیشیت نصیب ہے جب اس کے لئے چودہ سو سال سے خوردگیر ہا ہے جس میں پورا ظلم و جریبی مجرم ہے تو پھر اس واقعہ مظلومیت کی تشبیہ کیوں ناگوار ہے۔

**الغرض ارض علی:** قرآنی آیت سے پڑھ دیتا ہے کہ کامل الایمان لوگ نما اراضی کوہ کہا جاتے ہیں صرف کھانہیں لیتے بلکہ معاف بھی کر دیتے ہیں صرف معاف نہیں کرتے بلکہ احسان بھی ساخت کر دیتے ہیں۔

حضرت سیدہ خاتون کامی آیت پر عمل برقرار رہا ہے الگ قبل آپ کے تسلیم کر لیا جائے کہ حضرت سیدہ سیدنا ابی بکر پر اخودم نک نمارض رہیں۔  
وَالْكَاظِمِينَ الْغِيْظَ دَالْعَافِينَ ”مومن کی شان یہ ہے کہ پی جانے عن الناس د اللہ یہ ب“ والی ہوں غصے کو اور معاف کرنے والے لوگوں کی خلطیاں اور الشناس  
المحسینین -

کرنے والوں کو درست رکھتا ہے۔

**جواب ۳۸۶:** آپ کی کبھی کوئی ان سب باتوں سے میں مستحق ہوں گھریوں کو سیدہ کا نمارض ہونا صحیح بخاری سے پوری طرح ثابت ہے اور خوش قسمی شیعوں کی ہے کہ یہ عبارت اسی روایت کا حصہ ہے جس کے مبنی ہوتے پر حدیث دعورت کو آپ کے ہاں درج تواتر حاصل ہے۔ اب اصولی طور پر اگر آپ نما اراضی سے انکار کرتے ہیں تو پھر حدیث سے بھی انکار کرنا پڑ جائے گا اور اگر حدیث سے انکار کریں گے تو چولا خا ابو بکر صاحب کی تکذیب ہرگی۔ اب یہ صورت ویسے تقابل عمل ہے کہ ایک ہی بات کا ادھ حصہ ابی شریعت پر قبول کریا جائے جب نشر طبعوں پر قیمتی ترک کیا جائے۔ اب یہ بات

آپ کے سچنے کی ہے کہ یا ناراضی سے انکار فرمائیے یا لا فورث سے۔  
 لیکن اب یہاں ایک خاص دلچسپی بحث جنم لیتی ہے کہ اگر حضرت ابو یکر سے علمی  
 ہوئی اور سمجھیہ ان پر ناراضی ہرگز توشانِ مرمتیت یہ ہے کہ مومن غلطیوں کو معاف  
 کر دیتے ہیں اور احسان کرتے ہیں۔ مخصوصہ و مظلومہ سیدہ طاہر سلام اللہ علیہما کے  
 بارے میں یہ سچا بھی نہیں جاسکتا کہ آپ نے ضلاف قرآن کوئی عمل کیا ہے۔ اس لئے ما  
 توریہ فرض کر لیا جائے کہ آپ نے ناراضی رفع کر دی اور صلح کر لی۔ مگر اس کا ثبوت  
 نہیں ہے۔ دوسری صورت یہ ہوگی کہ سیدہ کی ناراضی بھی خاتم رہے اور قرآنی حکم  
 کی خلاف درزی بھی نہ ہونے پائے۔ چنانچہ ہم قرآن پر خود کرتے ہیں تو معلوم بردا  
 ہے کہ کچھ حضرات ایسے بھی ہیں جن سے ناراضی رہنا اور غنونہ فرمانا اور احسان نہ کرنے  
 لا حکم ہے۔ بلکہ خدا نے اپنے رسولؐ کو ایسے لوگوں کی شناخت کرنے سے منع فرمایا  
 دیا ہے اور رسولؐ پر یہ حکم مانعت صادر فرمانا اس بات کی دلیل ہے کہ وہ لوگ بطاہر  
 امت محمدیہ کے ہی افراد میں یعنی کلمہ گو ہیں جنکو ارشادِ ربانی ہے کہ،

سوا ۱؛ علیہ راستغفرت (یعنی اسے رسولؐ آپ چاہے ان  
 لسم ام لد تستغفرو لھڈہ) لوگوں کے حق میں غشش طلب فرمائیں  
 لسن یغفراللہ لھڈہ یا ناراضیوں یہ برابر ہے کیونکہ اللہ تواریخ  
 (المنافقون) کو قطعاً نہیں معاف کرے گا۔

پس معلوم ہو گا کہ سیدہؓ نے ان غاصبین کو ایسے بھی لوگوں کے ذمہ سے ہم شمار  
 کرتے ہوئے ان سے غضبناک رہیں اور تادم و حمات ان سے اضافی نہ ہوئیں۔ اگر سیدہؓ  
 طاہرؐ ان کو اس جماعت سے علیحدہ خیال فرماتیں تو یقیناً معاف کر دیں۔

لہذا شیخ موقوف شافت رہا کہ ناراضی سیدہؓ بھی خاتم ہے اور حکم قرآن بھی  
 مخالفت سے محفوظ ہے لیس جن لوگوں نے سیدہ کو ناراضی کیا حدیث رسولؐ کے مطابق  
 سید المرسلینؐ کو غضبناک کیا "فاتحة بخصعة هنف من اغضبها انقضبها"  
 یعنی فاطمہؐ میر لکڑا ہے جس نے اس کو غضبناک کیا اس نے مجھے (رسولؐؑ) غضبناک کیا  
 اُنچھے بخاروں پر ہٹا دیا۔

**اعتراف ص ۲۸۶:** برابل سنت والجماعت کی معتبر کتاب عدۃ القاری شرح بخاری اور فتح الباری شرح بخاری مطبوعہ مصر میں جب سیدہ کے راضی ہو جانے کی روایات موجود ہیں تو خواہ بخواہ انکار کیوں؟

**جواب ص ۲۸۶:** برابل سنت کا اس امر پراتفاق ہے کہ بعد از قرآن صحاح سنت کا اقتدار و اعتبار ہے۔ ان چیزوں سے صحیحین کا درجہ بالا ہے اور صحیحین میں بخاری کا مرتبہ اولیٰ ہے۔ عام طور پر معاشرت کے دروان یہی حیلہ بروئے کار لاتے ہیں اور صحیحین میں رقم بات کو فوقيت دی جاتی ہے اگر دوسرا کتب حدیث میں کوئی بات ممتاز نہ ہو تو اس کو مخفی صحاح سنت میں عدم وجود کے باعث ٹھکرایا جاتا ہے اور اضافہ کی صورت میں صحیحین کی بات تسلیم کی جاتی ہے لیکن میرے خیال میں یہ اصول بھی مطلب برآمدی کی خاطری وضیح کیا گیا ہے حالانکہ ذہب نیہ کا اونٹ اسی کردہ میظھا ہے جو در اس مذہب کی خاتمی خبر دنیا میں ہر سلک کا کچھ زکھ ضابطہ مقرر ہوتا ہے مگر یہ مذہب ایسا ڈھیلا ہے کہ جس طرف مرضی ہے کہیج نہ ہو۔ کبھی تو یہ شور ہوتا ہے کہ فلاں بات صحاح میں نہیں لہذا نامقبول اور کبھی صحاح میں موجود کی تردید بہت بلکے اقتدار کی تصانیف سے کروی جاتی ہے اسی طرح صحیح بخاری جیسی اعلیٰ و بلند مرتبہ کتاب سے انکار کر کے اس کی شرحوں پر اعتبار کیا جا رہا ہے جو شکست خود کی علامت ہے۔ اصل کی خالفت فرع سے کرنا معمول ہے۔ صحیح کی تردید شرح سے نہیں ہو سکتی ہے اور پھر کہ جو روایات راضی ہونے کی شرط میں تسلیم گئی ہیں انتہائی مجروح اور تاخابی قبول ہیں۔ اگر آپ ان روایتوں کو اپنے اصولوں کے مطابق صحیح الاسناد ثابت کر دیں اور رواۃ کو ثقہ بن کر دکھاویں تو ہم آپ کی بات مان لیں گے ورنہ مخفی قیاس و قلن سے ہر مسئلہ سمجھایا الجھایا جا سکتا ہے۔ نیز یہ کہ راضی ہونے کا تعلق ہر فتاویٰ سے ہے جو کہ ناراضی کا اثر حدیث رسول ﷺ پر ہے۔

**اعتراض ۳۸۸ :** اگر تاریخی روایت کو اتنی اہمیت دی جائے جتنا قدر کہ آپ دے رہے ہیں تو کیا اس سے رحماء بینہم کے مفہوم کی تردید نہیں ہوتی؟

**جواب ۳۸۸ :** نا اٹکی کی روایت تاریخی اہمیت کے ساتھ ساقط قرآنی و سنتی ائمداد بھی حامل ہے جبکہ راحنی ہونے والی و صحنی روایت بعض تاریخی من گھروت قصہ ہے رحماء بینہم کا مفہوم اس وقت قابل توجہ ہوتا ہے جب ھمد کی ضمیر میں غاصبوں کا شمار ثابت ہو سکے حالانکہ ایسے لوگوں کے لئے رحماء بینہم کی بجائے اللہ نے مخصوص "علیہم" فرمایا ہے اور فرمائی رسول ہے کہ "یا فاطمہ ان اللہ یعذب لعوبیک" یعنی اسے فاطمہ بلاشہ اللہ تیرے غضبانک برتنے پر غضبانک ہوتا ہے (استد ک حاکم۔ نزل الابرار)۔ لپس خدا کے مخصوص کو رحم کا استحقاق حاصل نہیں ہے۔

**اعتراض ۳۸۹ :** جب سیدنا و مولانا حضرت رسول کریم صلی اللہ علیہ وسلم کو حب مال سے خدا تعالیٰ نے پاک کر لیا تھا تو کیا یہ مدت سیدہ طاہرہ کو نصیب نہیں ہوئی تھی؟

**جواب ۳۹۰ :** برشیک سیدہ طاہرہ کو حب مال سے کوئی لاؤز نثار نہ  
بیاں سوال مال و متاع نہیں بلکہ غصب و استحقاق کا مال ہے۔

**اعتراض ۳۹۱ :** اگر نصیب ہوئی تھی تو فہر المقصود اس سے مذہب اہل سنت کی تائید ہوتی ہے۔

**جواب ۳۹۲ :** برشیک سیدہ کو سیدہ کی اس صفت سے مذہب سینہ کی تائید ہوتی ہے جبکہ شیخوں نے شروع سے علی و فاطمہؓ کو معاذ اللہ حریم سمجھا ہے اور اس

کی تشریع کی میری کتاب تعالیٰ مکاہد میں ملاحظہ کی جا سکتی ہے۔

**اعتراف ع۹۱:** بِ اَنْصَابِ نَبِيٍّ هُوَ مَعَاذُ اللَّهِ تَوَلِّهِ بَرْجَلِ

کا کیا مطلب ہے۔ ذرا وضاحت سے جواب عنایت فرمائیے۔

**جواب ع۹۱:** بِ سَيِّدِهِ مُظْلُومِ كَاحْبَ مَالٍ شَبَّاكَ رَهْنًا قَرَآنَ بَيْدَكَ

سورہ دبر سے ثابت ہے اور بقول صرف مال دفر و دبر و دبر کی حوصلہ سے منزہ  
ہونا نہیں ہے بلکہ رسول مقبول نے بقول کے معنی اس طرح بیان فرمائے ہیں نہ  
”شَنَ عَلَىٰ قَالَ أَنَّ الْبَنِيَّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ“ یعنی علیٰ علیہ السلام کہتے ہیں کہ ایک  
مسلم سئل ہا البتول خاتماً سمعناك دفعہ حضور سے پوچھا گیا کہ بقول کے کیا  
یا رسول اللہ تعالیٰ مريم بقول منی ہیں کیونکہ ہم نے آپ کو مریم بقول  
دفعاطہہ بقول فقال البتول اللہ اور فاطمہ بقول فرماتے ہوئے سنائے  
لهم ترحم بقط ای لہ تحض ارشاد فرمایا بقول اسے کہتے ہیں جس  
فات الحیض مکارا فی نبات نے سرفی کو نہ دیکھا ہو یعنی وہ حیض و  
الا بنیاء“  
نسا سے پاک ہو کیونکہ انبیاء علیہم السلام  
کی صاحزادیوں پر حیض مکروہ ہے۔

(مستدرک الحسینی امام حاکم۔ ارجح الطالب ص ۲۷۷)

**اعتراف ع۹۲:** بِ آپ وَهْ دَلَالَلِ مِيشَ كَيْجَيْهِ جِنَ سَيَّاتِ هَرَتا  
ہو کہ سیدہ طاہیرہ حضور علیہ السلام کے زمانہ اقدس سے فدک پر الفیں قتلیں

**جواب ع۹۲:** بِ رَجَابِ سَيِّدِهِ صَدِيقِهِ طَاهِرَهِ فَاطِمَةِ الزَّهْرَاءِ عَلَيْهَا  
کے اس دعویٰ سے کہ حضور نے فدک مجھے ہبہ کر دیا ہے بڑھ کر اور کوئی دلیل بر سکتی ہی  
نہیں ہے کہ سیدہ طاہیرہ کا علم تھا کہ بغیر قبضہ کے بہر مکمل ہی نہیں ہوتا ہے اگر ان کو فرض  
مل کر بہر مکمل نہ ہو یا اس تو اپنادعویٰ ہی نہ کر تھیں کیونکہ ایک عام انسان بھی ایسا اخلاق

وادر امر بیان نہیں کرتا جو سب کے علم میں علظہ ثابت ہوتا ہے۔ دوسری دلیل یہ ہے کہ اگر سیدہ فاطمہ کا قبضہ نہ ہوتا تو حضرت ابو بکر کو شہادتیں طلب کرنے کی ضرورت ہی بیش نہ آتی۔ فولاً کہہ دیتے کہ یہ ناممکن ہے۔ ابو بکر کا کوہا طلب کرنا قبضہ کی دلیل ہے تیسرا دلیل یہ ہے کہ بعض روایات میں یہ الفاظ بالصرافت مرقوم میں کہ حضرت ابو بکر نے حضرت فاطمہ سے فدک کا قبضہ چھین لیا تھلاً ملا حظ کیجئے وفادار الوفاء باعیار دار المصطفیٰ حبیبؑ باب ص ۱۴۱ "ان ابا بکر ان تن عن فاطمہ فدک"

چوتھی دلیل یہ ہے کہ قبضہ کا تنار عد تقوی خود حضرت عمر کے قول سے طے ہو جاتا ہے جو صحیح بخاری میں مرقوم ہے "پھر خدا نے اپنے نبی کو اپنے جوار رحمت میں بلا لیا۔ پس ابو بکر نے کہا میں رسول خدا کا ولی ہوں اس بنا پر فدک کر انہوں نے اپنے قبضے میں لے لیا" (صحیح البخاری باب المحسن۔ الغاروی شبلی حصہ دوم ص ۲۵۸)

پانچویں دلیل قبضہ یہ ہے کہ امیر المؤمنین علی علیہ السلام نے دعویٰ فرمایا ہے کہ وہ فدک پر غالب تھے۔ فرماتے ہیں کہ "ماں فدک ہمارے قبضہ خاص میں تھا۔ ہمارے سوائے آسان کے پنج جو بھی ہے اس کا فدک سے کبھی تعلق مالاکاتہ نہ تھا۔ پس قوم کے چند لوگوں نے اس کی بابت بھل کیا اور ہمتوں کے دل میں آگ لگی اور ہم سے چھین لیا۔ مگر سب سے بہتر فیصلہ کرنے والا اللہ ہے" (صحیح البخاری)

پس مندرجہ بالا پانچ دلائل سید طاہرہ کے حیات رسول میں فدک پر غالب ہونے و متصروف ہونے کو ثابت کرتے ہیں۔

**اعتراف م ۹۷ م** پھر قبضے کے پہلو پر روشنی ڈالی جائے کہ قبضہ تصرف کی پناپر تھا یا تملیک کی پناپر۔

جواب م ۹۷ م بدہ بہہ تملیک و تصرف دونوں پر مادی ہوتا ہے اگر قبضہ میں یہ لفظ ہوتا تو حضرت ابو بکر اس سوال کو بڑی آسانی سے اٹھا سکتے تھے۔

**اعتراف م ۹۷ م** اگر تملیک کی پناپر تھا تو کیا اس قسم کی تملیک

حضرت علیہ السلام نے اصول و راثت کے مطابق حضرت عباس اور ان کے صاحبزادے کے لئے بھی کی تھیں یا نہ ہے

**جواب ۳۹۳:** ہر حضرت عباس اور ان کے صاحبزادوں کے لئے انحضرت کا ایسا ہمہ فرمانا کرنی ضروری نہ تھا پسی خصوصاً جناب عباس اور ان کے صاحبزادوں کی تملیک دیرافت کرنے کی وجہ تباہی جائے جبکہ ایسی تملیکیں اکثر لوگوں کے لئے ثابت ہیں شرعاً فی نصیر کی جایزاد جو حصہ رکی خاص ملکیت تھی آپ نے کچھ لوگوں میں تقسیم کر دیں جن میں ساک بن خرشہ (ابودجانہ) سہل بن ذینف، حضرت ابو بکر، عبد الرحمن بن عوف اور زبیر بن عوام وغیرہ کو ہبہ کر دیں اس کی تفصیل فتوح البلدان ملا صد بلاذری میں ملاحظہ کی جاسکتی ہے۔ جب ایسے ہے صاحب کے لئے ثابت ہیں تو یہ خصوصاً حضرت عباس کے لئے اعتراض کیروں ہے؟

**اعتراض ۳۹۴:** اگر جواب اثبات میں ہے تو دلائل درکاریں،

**جواب ۳۹۵:** ہر صحیح سلم کتاب الجہاد والسیر باب حکم الفی الجہاد فی الماء کا مطالعہ کر جئے تاکہ ایسے ہمہ جات آپ کو حضرت ابو بکر، عبد الرحمن بن عوف وغیرہ کے لئے ہی مل سکیں۔

**اعتراض ۳۹۶:** اور اگر جواب لفی میں ہے تو صاحب نبوت کی طرف اس قسم کی تزییح بلا مرجع کی نسبت کیوں؟

**جواب ۳۹۷:** جواب اثبات میں ہے اور مرحون ثابت ہے۔ فتوح البلدان اور سلم شریف پڑھ لیجئے۔

**اعتراض ۳۹۸:** اور اگر تملیک ثابت نہ ہے تو یہ خصیب (غصیب)

کیے متحققوں کا جکہ غصب (غصب) ملکوں کا چیز کا ہوتا ہے نیز مملوکہ کا  
نہیں ہوتا۔

جواب ع ۳۹۶: بہ جب ملکت ثابت کی حاصلی ہے تو پھر غصب اخراج ثابت ہو گیا  
اعتراض ع ۳۹۷: "الدرة الجخیہ شرح فتح البلاغہ" میں موجود یہ  
کہ سیدہ طاہرہ حضرت صدیق اکبر پور راضی ہو گئیں۔ کیا اب بھی آپ  
لوگ لپندہ ہیں؟

جواب ع ۳۹۸: "الدرة الجخیہ" کا انتدار مناظرانہ نہیں ہے اس میں یہ  
روایت ضعیف ہے نقد درج اور مفر و ضم کے طور پر نقل ہوئی ہے جس کی سند  
وثقا ہے بھی وفتح نہیں کی گئی ہے اس سے دلیل قائم کرنا جبارت ہے۔

اعتراض ع ۳۹۹: بہ ابن میثم بحرانی شرح فتح البلاغہ میں بھی  
مثل اول مضمون روایت موجود ہے فرمائیے کیا جواب ہے؟

جواب ع ۴۰۰: بہ ابن میثم کی شرح میں یہ روایت ملا تھوڑو نقل کی گئی ہے  
شارح نے اس کو صحیح تسلیم نہیں کیا ہے ورنہ عکل حوالہ مع سیاق و سبق نقل کیا  
جائے اور شارح کی توثیق روایت بھی ثابت کی جائے۔

اعتراض ع ۴۰۱: اگر یہ مکر کیا جائے کہ یہ روایات ضعیف ہیں  
تو دریافت طلب امر یہ ہے کہ جب یہ روایتیں نص قرآن کے مطابق  
ہیں تو کیا ان روایات کی تقویت اور تحریک نکلے آتا تھا امر  
کافی نہیں؟

**جواب ع ۱۵:** پر یہ روایات نہ ہی قرآن کے مطابق ہیں نہیں کسی حدیث کی معتبر کتاب میں ہیں اور نہ ہی تاریخ سے ثابت ہیں لہذا اعلاء نے ان کو منسوخ قرار دے دیا ہے اور لشیخ عبداللطاعون میں ان کے بارے میں مکمل مبحث ہے اسی طرح ہمیں الحجرات میں ان غلط روایات کو پوری طرح منسوخ ثابت کیا گیا ہے کیا یہ ساری مفت حجابت تک لا جواب ہے کافی ہیں ہے۔ اگر سیدہ ڈکے راضی ہو جانے پر آپ کو لقین ہے تو ہمارا چیز ہے کہ آپ کسی مقصود ہستی کے صحیح قول سے یہ رضا مندی ثابت کر دیں چنانچہ شیعہ کتابوں کو رہنے دیجئے اپنی ہی کتابوں سے کسی صحیح الاسناد و الثقہ روایت سے ایسا ثابت کر دیجئے تو میں وعدہ کرتا ہوں کہ شیعہ قوم بھی حضرت صاحب سے راضی ہو جائے گی۔ بخاری کو آپ صحیح بلکہ اصح مانتے ہیں پھر مجھنی روایتوں کو بیش کر کے اس کو جھوٹلاتے ہیں۔ یہ حکمت زندگانہ آپ کو مبارک۔ لیکن فربیاد رکھئے اصح الکتب کی موجودگی میں آپ کی جھوٹ کو ششیں ناکام ہی رہیں گی۔

**اعتراض ع ۱۶:** سیدنا ادم علیہ السلام پر فداء تعالیٰ راضی نہیں لیکن جب منسوخ درخت کے بیل کھانے کے مرتبہ ہوئے تو ناراضی ہو گئے۔ لیکن بعد میں راضی ہو گئے۔

فرما یئے عدم رفقاء دو رضاویں کے درمیان سیدنا ادم علیہ السلام کی نبوت کے لئے باعث عزل و نقص نہیں تو سیدنا ابی بکر کی خلافت کے لئے باعث عزل یا سبب نااہمیت کیوں؟

**جواب ع ۱۷:** درج بتک قرآن مجید سے حضرت ادم پر فداء کا ناراضی ہوا کسی آیت سے بہراحت نہ دکھایا جائے اس وقت بتک یہ اعتراض بنے اصل ہو گا۔ اور پھر یہ کہ لبقن مسترقی نااہمی کے بعد رضا مندی بھی قبول ہے جبکہ حضرت ابو بکر کے معاشر سیدہ کی نازارٹی ناادم وفات قائم رہی اور سیدہ نے ان کو شرکت جنازہ سے

بھی خروم رکھتے کی وصیت فرمائی۔ لپس نہ ہی آدم پر خدا کا نارانہ ہونا مابت ہے اور نہی سیدہ کا حضرت ابو بکر سے راضی ہونا بایہ ثبوت کو پہنچتا ہے۔ اس لئے حضرت ابو بکر کی خلافت ناقص و باطل ہے۔

**اعتراض ع۵۰۲۔ جو عہدہ خلافت حضرت ابو بکر صدیقؓ کو نصیب ہوا اُسی عہدے پر حضرت علی بھی فائز المرام ہوئے کیا انہوں نے اپنے عہد خلافت میں فدک کو اصول و راثت کے مطابق آپ کی ازواج مطہرا اور آپ کے مجسح و شناس پر جنم میں سیدہ کی اولاد خاتون بھی شامل تھیں تقسیم فرمایا۔**

**جواب ع۵۰۲۔** جو عہدہ حضرت علی کو مجاہب خدا حاصل ہوا اس پر حضرت ابو بکر کبھی فائز نہ ہوئے البتہ جس حکومت پر حضرت ابو بکر نے قبضہ جایا بعد میں حضرت علیؓ اس بیاست کے سردار مقرر ہوئے فدک چونکہ سیدہ و طاہرہ کے نام خود حضورؓ نے ہبہ کروایا تھا اس لئے اس پر کسی دوسرا سے وارث کا دعویٰ ہی نہ تھا لہذا تقسیم کا سوال بھی نہیں ہوتا۔ زبان اولاد فاطمہ کا اپنا تصریف میں لینا تو اس وقت کے بیاسی حالات نے آپ کو ایسا نہ کرنے دیا کیونکہ آپ سے پہلے بادشاہ حضرت عثمان بن عفان نے فدک کی جاگیر مردان بن حکم کو دے دی تھی۔ (تاریخ ابو الفدراو)۔ حضرت علی علیہ السلام حربیں اور رزرو پست خلیفہ نہ تھے جو مخصوص حکومت و اقتدار سے فائدہ اٹھاتے ہوئے اس جاگیر کو چھین لیتے آپ کی سیرت گواہ ہے کہ ایک معنوی زرہ جو گم ہو گئی جب ایک ذمی کے پاس دیکھی تو خلیفہ وقت ہوتے ہوئے بھی اس سے نہ چھینی بلکہ قاضی شریخ کی حکامت میں مقدمہ پیش کیا اور مولاؓ نے یہ مقدمہ ہار کر اس ذمی کا دل جیت لیا۔ جو شخص ایسیں و دستور کا اس قدر پابند اور عقاول ہر اس کے لئے یہ کس طرح سریعاً جا سکتا ہے کہ ایک عثمانی عدد و مقصود جاگرد کو عرض شاہی فرمان سے اپنے ذاتی تصریف و ملکیت میں لے لے۔ اگر ملکی عالات

پر سکون رہتے تو پھر حضرت یا تھامنہ آئیں وہ اور فیچار، جوئی کے ساتھ اپنی جائیداد والیں لیتے اور بعض روایات میں آیا ہے کہ حضرت نے جب لوگوں سے ناجائز جائیگیں والیں لینے کی تہم چلائی تو ایسے قائم اموال اپنے قبضہ میں کر لئے اور سرمایہ دار اور روحانی کی حوصلہ شکنی فرمائی۔

**اعتراض ۵۰۳:** اگر تقسیم فرمایا تو ثبوت مدلل درکار ہے۔  
**جواب ۵۰۴:** ہر گز خشہ اعتراض کے جواب میں عرض کر دیا ہے کہ تقسیم کا سوال غلط ہے۔

**اعتراض ۵۰۵:** دالا صدقیقی عمل پر اعتراض بے جا ہو گا

**جواب ۵۰۵:** دلیل ابو بکر اور علیؑ میں نہیں واسمان کا فرق ہے اول الذکر کے عمل سے ثابت ہوتا ہے کہ انہوں نے ایک ہبہ شدہ جائیداد پر غاصبانہ قبضہ کیا اور موخر الذکر کے عمل سے مسلم ہوتا ہے کہ مالک وحدتار ہونے کے باوجود داشتہ ظاہری آندر کی قوت استعمال نہ کی۔ ممکن ہے آپ کی تظریں یہ دونوں صورتیں یکساں ہوں ورنہ ہر صاحب بصیرت اس میں اندر ہے اور احادیث کا فرق دیکھ رہا ہے۔

**اعتراض ۵۰۶:** اگر یہ مکر کیا جائے کہ عترت رسول مغضوب چیز کو استعمال میں نہیں لاتے تو بقول شما خلافت بھی غصب کر لی گئی تھی اس کو کیوں اپنالیا۔

**جواب ۵۰۶:** اس جملہ جوئی کی ضرورت نہیں ہے کہ عترت مغضوب چیز کو استعمال میں نہیں لاتے حالانکہ مل غصب پر یا امام عامل درحقیقی کا پرداختی ہے مگر عترت کا یہ شعار رہا ہے کہ انہوں نے اپنے غصب شدہ حقوق کو طاقت کے بل بوج

پر حاصل کرنے کی سختی نہیں کی ہے بلکہ آئینی و دستوری احتجاجات کے ذریعے اپنے حقوق طلب کئے میں لہذا اگر کرسی سے فائدہ انتھاتے ہوئے حضرت علیؓ فدک کو اپنے قبضہ میں والپس لے لیتے تو یہ ان کا حق تھا مگر انہیں ایک اور حق کا بھی احساس تھا کہ یہ جائز حکمرت اور مالک کے نامیں منازعہ ہے اس پر مقدمہ بازی کی جائیکی بنتے دھکومت نے اس کے مالکوں کے خلاف فیصلہ کیا ہے لہذا معاملہ شرطیہ برالت کے بغیر خود ہی طے کر لینا غیر ایمنی قرار پا جاتا۔ اس لئے آپ نے اپنے اس ذاتی مسئلہ کو اسلامیں رکھا اور اپنے ملکی معاملات خصوصاً داخلی امنی و امان و انتشار سے فراخٹ پانیجا ہی۔ اگر حضرت کو زیادہ وقت حاصل ہو رہا تھا اور ان کا زیادہ اندرونی خلقتاروں کی آمادگاہ نہ بنا رہتا تو شاید آپ اس معاملہ کو دستور کے مطابق طے کر کے فدک کی جائزہ اولاد فاطمہؓ کو والپس کرادیتے۔

اما مدت خلافت خدائی ہبہ ہے جس کے لئے حکومت شرط نہیں ہے بلکہ امام برحق کا حق ہے کہ وہ حاکم وقت ہو اور دوسرے اس کی حکومت تجویں کریں۔ حضرت علیؓ جس خلافت الہیہ و نیابت رسولؐ کے ہبہ پر فدا کی طرف سے متقرر ہوئے ہیں اس کا غصب ناممکن ہے۔ جن حکومت جسے چھینا گیا وہ حق تھا ہی بوداں ایس لڑ آیا حکومت حاصل کرنے کے لئے حضرت علیؓ نے سوائے احتجاج کے اور کوئی طریقہ استعمال نہیں اور یہ آپ کو حکومت کی بیشکش کی گئی تو آپ نے اس ذمہ داری کو قبول کرنے سے رجعاً انکا تکریروی فرمایا مگر علام نے جبور کیا۔ خدا اور رسولؐ کے اور دین کے واسطے دیے تھے کہیں حضرت نے اپنی شرطیہ کو منظور فرمایا۔ لہذا جب حضرت علیؓ علیہ السلام کا بذات خود حکومت حاصل کرنے کی کوشش فرمائی تابت نہیں ہے تو پھر یہ کس طرح کہا جا سکتا ہے کہ آپ نے غصب شدہ خلافت کو اپنایا۔ جس طرح حکومت لوگوں نے بیش کی تھی اگر اس وقت کے قابضین فدک فرائضی سے فدک اولاد سیدھے کے حوالے کر دیتے تو اس حق کو جی اپنایا جاتا خواہ بعد میں اسے حصہ نادرت فرمیوں ہی میں باٹ دیا جاتا۔ بلکہ ایسا نہ ہوا۔ یہی حضرت علیؓ حکومت کی طرف خود پہنچا اور تمہی فدک کو حاصل

کرنے والا بھی دل میں لائے۔ حکومت وفات سعیان کے بعد خود ہی قدیم (میں اگری اور فدک سروان کے بعد عمر بن عبد العزیز نے واپس کر دیا۔ (فتح الباری شرح بخاری) ویرایہ درست آئیں۔ بالآخر حق کا بول بولا ہوتا ہے اور جھوٹ کا سرخجاہی رہتا ہے اور اللہ کی صفت میں تحریکی نہیں ہوتی ہے۔

**اعتراض ع۱۴:** ہر اگر یہ شبہ پیش کیا جائے کہ جب سليمان علیہ السلام داؤد علیہ السلام کے وارث بنے تھے تو سیدہ وراشت رسول مقبول ہے کیوں محروم رہیں ہیں دریافت طلب امر یہ ہے کہ سليمان علیہ السلام داؤد علیہ السلام کے مال کے وارث بنے تھے یا دین اور نسبت کے بے جواب ع۱۵: ہر حضرت سليمان علیہ السلام حضرت داؤد علیہ السلام کے مال کے بھی وارث ہوئے اور نسبت کے بھی۔

**اعتراض ع۱۶:** ہر اگر ارشاد یوں ہوئے کہ مال کے وارث بنے تھے تو پھر سليمان علیہ السلام کی کیا تخصیص داؤد علیہ السلام کے تو سليمان کے علاوہ اور بھی بہت سے پیشے تھے آخر ان کے ذکر اور ان کے عدم ذکر کی کیا وجہ؟

**جواب ع۱۷:** ہر اصول کے مطابق دلیل اس دعویٰ کو پیش کرنا ضروری ہوتا ہے جو اس امر کا دعویٰ کرے جو غیر فطری یا انکری حالات سے مختلف ہے۔ اب یہ ایک فطری امر ہے اور وینا اس پر کاربنڈ ہے کہ کسی کی جانشہ اس کے وارثوں میں تقسیم کر دی جاتی ہے۔ اب جبکہ ایسا دعویٰ کیا جائے کہ کچھ مخصوص لوگ ایسے بھی ہیں جو اس رسم نامہ کے خلاف وارث نہیں ہو سکتے تو پھر اس خلاف معمول بات کا بتت دیا جی

ایسے دعویٰ یاروں کی فرماداری ہے۔ ہمارا یہ دعویٰ ہے کہ عام قانون شریعت کے مطابق حضرت سیمانؑ اپنے والد جناب داؤڈ کے وارث ہوتے اور اس کا ثابت اول چادری قانون سے مگر خلاف قانون آپ کہتے ہیں کہ داؤڈ کے وارث سیمانؑ نہ ہوئے بلکہ اب یہ آپ کا کام ہے کہ اس محرومی کو ثابت فرمائیں حالانکہ قرآن سے وارث ہزا بات ہے۔

حضرت سیمانؑ چونکہ حضرت داؤڈ کی ولی محبہ اور جاتینی پر بھی فالص ہوئے اس نے ماں و رشت کی بحث میں ان کو تھیس حاصل ہوئی جکر گیر بیٹوں کو ماں کا حصہ فروزنا لیکن چونکہ ان کی شہرت نہ ہوئی لہذا ان کا ذکر معلوم نہیں ہوا۔ بعض لوگوں کا اسلامی جیال ہے کہ مشوخ شریعت میں صرف بڑا بیٹا ہی وارث قرار پا سکتا اور دستی کی عدم موجودگی میں باقی بیٹے محروم رہ جاتے تھے مگر حکم اسلامی شریعت کے خلاف ہے لہذا ہم اس پر کوئی بحث کرنا نہیں جانتے اب ایک اور خاص قابل ذکر بات یہ ہے کہ بادشاہ کی جائیداد و قسمیں میں قبرل کی جاتی ہے۔ ایک علماً کے خاص اور ایک ریاستی املاک۔ علماً کے خاص بادشاہ کی فدائی جائیداد ہوئی ہے وہ اس کے وارثوں میں تقسیم کر دی جاتی ہے جبکہ عکومتی املاک میں صرف وارثت کا تصریف ہوتا ہے۔ جنماجہ اسی طرح حضرت سیمانؑ کو جناب داؤڈ علیہ السلام کی فدائی بائیداد سے بحیثیت وارث حصہ علاجس کا ذکر کتب سنتی میں موجود ہے مثلاً حضرت سیمانؑ کو ثابت اور ملک، علم، منطق الطیار اور ہر طرح کا دوسرا سامان دیا گیا۔ تھامیں سرنسنیہ میں مرقوم ہے کہ حضرت سیمان علیہ السلام کو داؤڈ کی وارثت میں سے ایک ہزار کھوڑا ملا۔ ملاحظہ فرمائیے محالم التنزیل علامہ الغیری ص ۵۱۵، تفسیر درمشور علامہ سیوطی جلد ۷ ص ۱۰۷؛ تفسیر خازن جلد ۲ ص ۲۶۷، تفسیر بہر امام رازی جلد ۲ ص ۵۶۶ اس کے علاوہ بیضاوی مذکور، ابوالائج، نیشا پوری اور تعلیٰ وغیرہ میں بھی حضرت سیمان کا حضرت داؤڈ کی میراث کا وارث ہزا بامصرحت مرقوم ہے لیں علماً کے خاصی کا یہ قاعدہ دنیا کا عام اصول بن چکا ہے اور اسے عمل و نسل کی تائید حاصل ہے تو پیران ناقابل تردید حقائق کا انداز کرنا

۳۲۰

محض ہٹ دھری ہونا۔ ورنہ آپ ثابت کرو تجھے کہ جناب سليمان کو محضرت داؤد کی بیانیوں سے خود مکر دیا گیا یا اُن کے کمی اور وارثت کو حصہ نہ دیا گیا ہو۔

**اعتراض ۸۔۵:** اور اگر نبوت کی وراثت مراد ہے تو فہر المراد اس

ستہ تو اہل سنت کے فریب کی تائید ہوتی ہے۔

**جواب ۸۔۵:** ہر آپ تربوت کی وراثت کے بھی قائل نہیں ہیں اگر آپ کا فریب یہ ہوتا تو حضرت ابو بکر کو خلیفہ کیوں مانتے جبکہ وہ نہیں عترت رسول میں تھے اور نبی حضور نے کریمی ان کی خلافت کے لئے وصیت فرمائی تھی جبکہ سليمان داؤد علیہ السلام کے اپل میت میں تھے۔

**اعتراض ۸۔۶:** برقراری سیدنا ابو بکر کا یہ فعل کہ متزوکر رسول مقبول میں وراثت جاری نہیں آپ کے تزدیک بنیکی پر محول ہے یا معصیت ہے؟  
**جواب ۸۔۶:** ہے معصیت پر۔

**اعتراض ۸۔۷:** اگر بنیکی پر محول ہے تو فہر المقصود اور اگر معصیت پر محول ہے کو سیدنا علیؑ کی معصیت کو پچایا جائے۔

**جواب ۸۔۷:** حضرت علیؑ کو اس معصیت سے کیا علاقہ ہے ملکا ہے کیا انہوں نے کسی کی احلاک پر عاصبانہ قبضہ کیا ہے؟ اگر کیا ہے تو شہرت پیش کیجئے پھر جواب بھی عرض کر دیا جائے گا۔ حضرت علیؑ کی مصصومیت کے دفاع کی مزورت اس وقت پیش آتی جب وہ اس جھوٹی حدیث کی تائید کرتے یا عللاً کسی وارثت کو خود مکررتے اپنے بوجھ پر کیوں ڈال رہے ہیں۔ اتفاقی ہے پھر یہ ورنہ اندر پھینکئے۔

**اعتراض ۸۔۸:** کوئی اعتراض نہیں ہے۔

**جواب ۸۔۸:** اب اعتراضات کی تعداد ۹۹ رہئی بجائے ایک اہرار کے۔

**اعتراض ۸۔۹:** اگر یہ کہا جائے کہ "یو صیکم اللہ فی اولادکم

لذکر مثل حفظ الائیشین " میں ترجمہ میت کے لحاظ سے  
 حضورؐ بھی شامل یہیں ہیں اور حضرت کے مال سے دراثت جاری نہ ہونے  
 کا سوال ہی پیدا نہیں ہوتا تو دریافت طلب امر ہے کہ اس طرح کہنا تو  
 تسبیح ہو گا کہ مال نے کی نقی کر کے حضور علیہ السلام کی ملکیت خاصہ تسلیم  
 کی جائے اپنے اگر آپ کے پاس اس قسم کا ثبوت ہے تو پیش کیجئے۔

جواب نمبر ۱۳: " و میرا نظریہ توجیہ ہے کہ مال نے " حضورؐ کی ملکیت خاصہ ہے  
 ہے جیسا کہ " دما افادا اللہ علی س رسولہ " " کے الفاظ فقراء، مجید ہیں ہیں اور  
 خدا نے کھلے الفاظ میں فرمایا ہے کہ جو مال خدا نے اپنے رسولؐ کو بے اڑے منت میں  
 دشمن سے دلوایا ہے اور مسلمانوں نے اس پر کوئی روزگار دھوپ نہیں کی ہے نہ ادنیٰ گھوڑے  
 بھلائے ہیں اور نبی کوئی اور مختست کی ہے مگر اس نے اپنے رسولوں کو جس پر چاہے قابض کر  
 دے یعنی مسلمانوں کا اس پر کوئی حق نہیں ہے رسولؐ مختار ہے اس کو صب نشا تصرف  
 میں لائے اور پیر تاکید بھی کرو یہی ہے کہ جو رسولؐ دے لے لیا کر دے اور جو نہ دے ملت لو  
 الگ اس قدر و انجی خلک کو بھی اگر کوئی نہ مانے اور رسولؐ کے حق کا انکار کرے تو اس کے دل کا  
 قفل خدا ہی کھول سکتا ہے تاہم اگر " فی " کے احوال میں رسولؐ کی ملکیت و تصرف سے انکار  
 ہو تو بھی معاملہ فدک میں فدک کا حضورؐ کی ملکیت خاصہ ہے مکمل طور پر ثابت ہے جن پر مذکون  
 شبیل نعافی آئیت " ما اخاء اللہ علی س رسولہ من اهل الفقیر فللہ الم " ہے  
 پر مجھ کرتے ہوئے لکھتے ہیں کہ " اس سے فدک وغیرہ آخری موقت کی خاص جایزہ اور ہذا  
 ثابت ہوتا ہے اور خود حضرت عمر اس کے یہی معنی قرار دیتے تھے۔ آیت یہ ہے۔ " دعا اخاء  
 اللہ علی س رسولہ من حمد... علی من بشاء " اور جو کچھ ان لوگوں سے  
 (العنی یہودی بني نافری سے) خدا نے اپنے پیغمبر کو دلایا تو تم لوگ اس پر چڑھ کر نہیں گئے تھے  
 بلکہ خدا اپنے پیغمبر وی کو جس پر چاہتا ہے مسلط کرتا ہے چنانچہ حضرت عمر نے اس آیت

۳۲۳

کپڑہ کر کیا تھا کہ "فَكَانَتْ خَاصَّةً لِرَسُولِ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ" اور یہ واقع مجھ  
بخاری باب المحس اور باب المغازی اور باب المیراث میں تفصیل ذکر ہے  
(الخادقی حدیث رقم ۱۵۶)

اگر یہ مکر کیا جائے جیسا غسلی نعمانی نے کیا کہ بلا شہر فدرک فالصہ رسول اللہ تھا مگر وہ  
فالصہ بھی غیر فالصہ تھا کہ عام حاکموں کی طرح رسول نے ذاتی تصرف میں رکھا ہوا تھا تو  
یہی کہتا ہوں کہ اُسے بہر کہوں کیا کیا اور اگر بھی نہیں کیا گیا تو وارثوں نے مطالہ کیوں کیا  
اور سب سے بڑھ کر یہ کہ خود حضرت یہ نے اپنے دور حکومت میں فدرک حضرت علی اور  
عباس کو والپس کر دیا اور حقیقت ایشت سلیم کر کے قول ابو یکر کی تروییہ کردی صد  
(صحیح البدران جلد ۱ ص ۱۲۹)

اعتراض ۱۴۷: نیز حدیث عدم توریث جب متواترا المعنی مسلم  
بین الفرقین دونوں پارٹیوں کی کتب صحاح میں مروی از صحابہ و اہل بیت  
 موجود ہے تو تخصیص سے روگردانی کی کیا وجہ ہے؟

جواب ۱۴۷: وہ اس لئے کہ حدیث رسول خلاف قرآن نہیں ہے سکتی اور  
ہم نے اس حدیث کو صحیح تسلیم نہیں کیا ہے کہاںیں صحاح میں سے ہوں یا غیر صحاح سے  
کتاب الہلی کے سامنے اقتدار نہیں رکھتی ہیں۔ یہ حدیث عقل کے خلاف ہے۔ اب اب بیٹھ  
کی شان میں تخصیص پیدا کرتی ہے اور خود رسول کو مختلف قرآن قرار دیتی ہے لہذا تم  
اس کو نہیں مانتے ہیں۔

اعتراض ۱۴۸: بر فرمائیے "فَإِن كُحْوا هُطَابٌ لِكُمْ مِنَ النَّارِ"  
مشتمی و شلت و سُلْطَنَ کے مدلول میں حصہ علیہ السلام مجموعت  
خطاب کے لحاظ سے داخل یا نہیں اگر داخل ہیں تو سراسر خلاف واقع

صلی و آتمات مابعد سے اس کی تصریح نہیں ہوتی ہے بلکہ فدرک حکومت لا کھنواری رہا ہے

بیت و نہ وجہ تخصیص قرآنی آیات سے ثابت کیجئے الیورت عن جاس تخصیص کے تسلیم کرنے اور اس تخصیص کے تسلیم نہ کرنے کے وجہ بیان کیجئے۔

**جواب ع ۱۲۵**:- جماعت حکومت ہی میں کا ایک گروہ اپنے قرآن ہے اُنھیں حرف عام میں ان لوگوں کو پروپری بھی کہا جاتا ہے۔ اُن کا یہ نظری ہے کہ اس حکم کا اطلاق خود ذات رسول اکرمؐ کے لئے بھی تھا کیونکہ جب رسول قرآن کے خلاف بہگا تو سالت عبشت المشہر ہے گی۔ لہذا ان حضرات کا خیال ہے کہ حسنورتؐ نے ایک وقت میں چار نکاح سے زیادہ عقد نہ فرمائے۔ لہذا سراسر خلاف و اغیت کا دروغی اُپ کے سُنی تھا یوں ہی نے قوڑ دیا لیکن اگر ان کی تحقیق کو قبول کرایا جائے تو سُنی مذہب کے پیروں اکثر جانیں گے مگر میرے پیرو اور جم جانیں گے کہ میں کہوں ٹھا چلے چار نکاح ہرے باقی متده لیکن شیخوں کو اپنے ہم ذہب گروہ کے سامنے لا جواب برنا پڑے گا یا رسولؐ کو خلاف قرآن مانا پڑے گا یا قیاس سے تخصیص بنانی پڑے گی یا پھر باقی از واجح کا انکار کرنا پڑے گا لیکن میں سیدھی دو ٹوک بات کر کے عصمت رسولؐ کے عقیدہ کی حفاظت بھی قائم رکھ جاؤں گا اور وجدہ انساج کا بھی مقرر ہوں گا اور ظاہر ہے مستحبی لخارج ہی ہے اور مفترع نہ ہو جو ہے مگر پتغیرمکی ازواج کے لئے نصیح ہے کہ وہ مانیں ہیں۔ بہرحال یہ پروپری جانیں اور آپ۔

اصل بیان کا مدعا یہ ہے کہ اگر اس حکم کو رسول اللہؐ سے متعلق نہ سمجھیں تو یہی اس کو دراثت کی نظری کرنے کی دلیل نہیں بنایا جا سکتا ہے اس لئے کہ ”دأت خالقی فی الحقة“ والی آمدت میں پیغمبر کو خطاب کر کے حکم دیا گیا ہے کہ وہ اپنے خرابداروں کا حق او اکردوں اور پھر ہے کہ عدم توریث کی حدیث قرآن کے عمارات و خواہات کے خلاف ہے جیسا کہ حکم ہے ”وَلَكُلٌ بِحْلَنَا مَوْلَى هَمَاتِكَ إِلَيْكُ الدَّارَنَ وَالْأَقْرَبَ جُوْنَ“ جو ترکیں بآپ اور اقریب اور چھوڑ جانیں ہم نے ان کے وارثت قرار دیتے ہیں اور آیت میں ”کلٌ تَ سَمْكَ عَامَ ثَابَتٌ بَسَقَى كُمْ تَخْصِيصٌ نَهِيْنَ ہے۔“

۳۲۸

**اعتراف ع۱۵:** اگر یہ مکر کیا جائے کہ جس طرح مجرم صورت کی بیویوں کو دے دیئے گئے اسی طرح فدک بھی سیدہ کا حق تھا تو یہ سوال ہے کہ مجرم از واجح مطہرات کو حضرت کی وفات کے بعد دیے گئے یا پہلے سے ان کی ملک میں رہتے ہیں؟

**جواب ع۱۶:** بر حضرت اکرمؐ کی حیاتی طبیہ ہی میں از واجح مجرموں میں مقام تھیں۔ لیکن بعد از رسول ان ما قبضہ ہی دلیل طیکت سمجھ دیا گیا جبکہ سیدہ ظاہرہ کا پہبھی قسمی نہ کیا گیا کسی زوجہ سے نہیں، کوہاٹ طلب کئے گئے اور نہ ہی کچھ دلیل طیکت کا سوال کیا گیا۔ اگر نینہبر گی متذکرات حدود ہیں تو پس از از واجح کی ملک ثابت کی جائے یا اوراثت قسمی کر کے حدیث کا انکار کر دیا جسے ورنہ جواب دیجئے وہ مجرم اوقاف و صدقات میں کیوں نہ لئے گئے۔

**اعتراف ع۱۷:** اگر بعد میں دیئے گئے تو اس کے متعلق تشی کون دلائل پیش کیجئے۔

**جواب ع۱۷:** بعد کو دیئے یا پہلے دیئے جب رسولؐ کی ارث ہی سے نہیں ہے تو اس سمجھتے کا یا فائدہ پہلے دیئے تو پسہ یا وصیت فرمائیے بعد میں دیئے تو وہ بتائیے وارث سمجھتے ہوئے یا مشخص صدقات گرداتے ہوئے۔

**اعتراف ع۱۸:** اور اگر صورت کے زمانہ اقدس میں ان کے پرد کو دیئے گئے تھے اور تادفات ان کے قبضے میں رہے تو چرسکہ قوریت سے اس کا کیا تعلق ہے واضح کیجئے۔

**جواب ع۱۸:** اگر از واجح کا قبضہ بیانات رسول قبول ہے تو پھر سیدہ کی وہ صورت ہے

**اعتراض ۱۸** : اگر یہ مکر کیا جائے کرواتے ذالفتوںی حقہ میں  
تیدہ کا حقی مذکور ہے تو سوال یہ ہے کہ یہ آیت مکہ میں نازل ہوئی ہے یا مدینہ میں

**جواب ۱۸** : مذکور آیت مکہ میں نازل ہوئی یا مدینہ میں اس سے سیدہ کے حق کو  
چھیننا ہیں جاستا کیونکہ حکم موجود ہے اسے منسون نہیں کیا کیا ہے۔ کئی آیات مکہ میں  
بھی نازل ہوئیں اور مدینہ میں بھی۔ اسی طرح ہم لکھتے ہیں کہ امام فخر الیمن رانی نے  
کہا کہ سورہ فاتحہ مکہ میں بھی نازل ہوئی اور مدینہ میں بھی اور پھر عمر بن کرتے ہیں کہ امکان  
ہے کہ یہ آیت مکہ میں بھی اتری ہو اور مدینہ میں بھی اگر صرف کی بھی کہا جائے تو بھی نزول  
حکم میں کسی طرح کا لوٹی خرچ نہیں ہوگا۔

**اعتراض ۱۹** : اگر اس کا نزول مکہ مختصر میں ہے تو پھر محدود م  
چیز کے متعلق آرڈر دینے کا کیا معنے جیکہ ابھی تک فدک حضور علیہ السلام  
کے قبضے میں بھی نہ آیا تھا۔

**جواب ۱۹** : پڑھنکہ خدا نے تعالیٰ کو اپنے علم اذی سے معلوم تھا کہ مشیرہ  
خدا کو بعد بحیرت کے مدینہ میں اور بعد فتح خیبر کے جو علیٰ کے ہاتھ سے ہوگی فدک ملے کا  
حکم اس کا پہلے بی نازل اور دیا اور نزول نکم میں کسی ایسی چیز کا ذکر کرنا جو اُنہوں نے  
میں آئے گی قبل اس کے قوعے کے پھر خرچ نہیں ہے  
”قَاتِلُى عَزِيزٍ يَهُ مِنْ بَحْرٍ بَحْرٍ كَيْ وَدْنَى كَيْ بَحْثٍ مَوْجُودٌ ہے اور اس کی بہت سی مشاہدیں  
یہیں بیسا کر تفسیر کریں“ وَهَا جعلنا اسرارُ یا انتی اسریتُ الافتنة للناسِ ”  
کی تفسیر میں امام فخر الاری لکھتے ہیں کہ حمزہ نے جنی امیر کو خواب میں دیکھا تھا کہ نبدروں  
کی طرح مشیرہ پر اچھتے پھرتے ہیں اور پھر امام لاری لکھتے ہیں کہ یہ قول ابن جباس کا ہے  
”گرمشکل اس میں یہ ہے کہ آیت کی ہے اور کے میں مشیرہ تھا اور پھر اس کا جواب دیتے

میں کچھ بعید نہیں ہے کہ کہیں ان کو دکھایا جائے کہ مدینہ میں فرم قائم ہوگا۔ اسی طرح دولت خواہ کب آئے حکم زکوٰۃ قبل از آمد دولت انصابیر موجود ہوتا ہے۔ مت آنے سے قبل ہی صاحب کا تین اور مراث کی تقسیم کے احکام موجود ہیں۔

**اعتراف ع۵۰:** اور اگر مدینہ میں ہے تو مجع ذی القرنی پر  
حضرت نے قدک ٹکرے ٹکرے تقسیم کر دیا یا نہ۔ اقریاء کے احکام اور  
صاحب کی تینیں مع دلائل پیش کیجئے؟

**جواب ع۵۱:** قدک جب حضورؐ نے سیدہ کو پہنچ دیا تو ہبھر یا ملدوں میں  
کسی دوسرے قریبی کا حصہ نہ رکھ بلکہ واحد الگن سیدہ ظاہرہ صلوٰۃ اللہ علیہا ہی قرار  
پائیں۔ جب اس جاندید میں کسی دوسرے کا حصہ ہی نہ رہا تو پھر اس کی تقسیم کیسی؟

**اعتراف ع۵۲:** اور اگر نہیں کیا تو معاذ اللہ حضور علیہ السلام تعییل  
ارشاد سے قادر ہے جو کہ شانِ نبوت کے فلاں ہے۔ جواب و تبعیع۔

**جواب ع۵۳:** جب ذی القرنی سے مراد ہی مخصوص ہستیان تھیں اور ان  
کے علاوہ کوئی نہ تھا جس پر اس حکم کے تعییل کا اثر ہتا تو پھر یہ کیسے کہا جاسکتا ہے کہ حضورؐ  
نے تعییل نہ فرمائی۔ چنانچہ امام احمد بن حنبل، ابن حاکم، طبرانی، حاکم، دہلی اور علبی وغیرہم  
جیسے علمی الشان علمائے اہل سنت نے تسلیم کیا ہے کہ ذی القرنی سے مراد صرف سیدہ  
ان کے شوہر اور اپ کے شہزادگان ہیں جیسا کہ علماء واحدی نے اپنی تفسیر میں لکھا ہے  
کہ ”ابن عباس رضی اللہ عنہ سے روایت ہے کہ جب آیت مکوٰۃ فی القرنی نازل ہوئی تو  
لوگوں نے حضورؐ سے پوچھا کہ وہ کون سے قرأت ہے اور میں جن کی محبت ہم پر واجب قرار دی  
گئی ہے آپ نے فرمایا وہ علیؐ، فاطمہؓ اور ان کے دونوں بیٹے ہیں۔“

۳۷۷

اعتراض ۵۲۱ : دنیز جب حضرت نے اپنی زندگی میں جو کچھ کسی  
کو دیا اسے ہبہ سے تعمیر کیا جائے گا یا دراثت سے۔ ہر دو شقوق پر دلائل  
بیان کیجئے۔

جواب ۵۲۲ : بر موقع و محل کی نزاکت کے طالبین جو کچھ حصہ نے کسی کو  
دیا وہ خیرات و صدقہ ہو گایا ہے۔

اعتراض ۵۲۳ : اگر یہ ہر تو رعایت حصص کیا مرضی؟

جواب ۵۲۳ : بر تسلیل ہبہ حصص کا کوئی سوال نہیں پہنچا ہے۔

اعتراض ۵۲۴ : اگر الجور دراثت ہو تو دراثت قبل از وفات کیسی؟

جواب ۵۲۴ : اگر صاحب الٹاک چاہے تو اپنی زندگی ہی میں تقسیم کر سکتا ہے  
مگر فذک کے معاملہ میں جب دعویٰ ہبہ قبول نہ ہو تو حق دراثت کا داد گوئی کیا گیا جو بعداز  
وفات تھا۔

اعتراض ۵۲۵ : اگر یہ مکر کیا جائے کہ حدیث عدم توریث  
خپرو احمد بے تو سوال یہ ہے کہ یہی حدیث اہل تشیع اور اہل سنت دونوں  
کی کتابوں میں مروی ہے یا نہیں۔ اہل تشیع کے جملہ امام اسے مانتے ہیں  
یا نہ۔ اہل سنت میں سے کسی نے انکا نہیں کیا جملہ صحابہ کرام نے تسلیم  
کیا آج تک یہ حدیث زبان زد خلافت ہے فرمائی ہے محفوظ طور پر تواتر  
ثابت ہوا یا نہ ہے؟

**جواب ۵۲۵:** جب یہ حدیث قرآن مجید کے سراہ فلاف پر خبر وارد بھاگا ہے خود راوی حدیث اور دیگر صحابے اس کے خلاف ملک کیا ہے آئمہ شیعہ میں سے کسی نے اس کو صحیح نہیں سمجھا ہے تو پھر قرآن کو چھوڑ کر کتابوں کو کیسے ترتیج دی جاسکتی ہے جبکہ شیعوں نے اسے موظف و مقرر فرمایا ہے۔ اگر اس قائلہ کو مکمل نہ کر حق و باطل کی تصدیق کی جائے تو پورے مدحوب شیعہ کی تائید سنی کتب سے ہرگز انکر سکی مگر ہب کی تصدیق شیعہ کتب سے نہیں ہوتی تو پھر کیوں آپ سنی مذہب ترک نہیں کر دیتے۔ اگرچہ اس حدیث کو معنی تو اتر کا درج حاصل ہے مگر منف کے ساتھ۔ اہل بیت تو رہے ایک طرف خود ازواج نے اور اکابر اصحاب نے اس حدیث کو نہیں مانا ہے چنانچہ صحیح مسلم میں بی بی عالیہ کی روایت ہے کہ:

”جب رسول و رفقاء پا لگھ تو ازواج بھی نے چاہا کہ عثمان بن عفان کو ابو بکر کے پاس بھیجیں اور ان سے پیغمبر اکرم کی بیراث کا مطالیہ کریں۔ عالیہ نے کہا کیا حصہ نہیں فرمائے کہ تم کسی کو وارث نہیں بناتے ہم جو چھوڑ جاتے ہیں وہ صد قرہرنا ہے۔“

(صحیح مسلم جلد ۲ ص ۹)

اس روایت سے ثابت ہوا کہ عالیہ کے کہنے سے قبل ازواج بھی اس حدیث سے بے خبر تھیں اور حضرت عثمان بھی۔ اسی طرح اگر یہ حدیث صحیح تھی تو پھر حضرت عمرؓ اپنے دور میں اس پر عمل کیا اور خود حضرت ابو بکرؓ سیہ کے حق میں دستاویز کیوں لکھی جسے بعد میں چھاڑا گیا اور پھر یہ کہم سے کم رسول اللہؐ کو اپنے وارثوں کو قریب پہنچام خروج دینا چاہا ہے تھا۔ جبکہ یہ حدیث سوائے ابو بکرؓ کے کوئی نہ جانتا تھا۔ جیسی نہ سمجھی ابو بکر سے تھی۔ جبکہ ابو بکر نہ ہبی وارث تھے اور نہ ہبی اہل بیت۔

**اعتراض ۵۲۶:** اگر یہ مکر کیا جائے کہ یہ حدیث ضعیف ہے جیسا کہ توثیق فدک ص ۲۵ میں کہا گیا ہے تو سراۃ العقول شرح الفراء والاصول ص ۲ جلد ۱ کی اس عبارت کا کیا جواب ہے ”حسن او هشیق“

۳۶۹

لایق صرعن الصحیح ”۔ یہ حدیث مسن اور توثیق یافتہ ہے  
صحیح سے کم درجہ کی نہیں ہے۔

جواب ۵۲۶ چر مرات العقول میں اس حدیث کو حسن و موثق کہا گیا ہے  
جس کا مطلب یہ ہے کہ اس روایت کے راوی غیر شیعہ ہیں اور لایق صرعن الصیحہ  
سے مطلب یہ ہے کہ اس کی جزوی صحیح نہیں ہے کیونکہ قصر درخت کی بڑیابیا و کو  
کہتے ہیں۔

اعتراف ۵۲۷ میں لا حفظ الفقیر ج ۳۴۰ میں ہے۔

”فَاتِ الْفُقَهَاءِ وَرَسَّةَ الْأَنْبِيَاِ اَنَّ الْأَنْبِيَاَ لَمْ يُوَرَّثُوا  
دِيَنَارَ وَالْاَدْسَرَ هُمَا وَلَكُنْهُمْ وَرَثُوا الْعِلْمَ فَمَنْ اخْذَ مِنْهُ بَعْثَةً وَافْرَأَ  
فَرْمَأَيْسَے کیا جواب ہے جیکہ یہ ابوالاکھہ حضرت علی مرتضی کا قول ہے۔

جواب ۵۲۶ ہر اس قول سے مراد یہ ہے کہ انسان سرماہہ واراثت نظام قائم کرنے  
کے لئے مسخرت، نہیں ہوتے ہیں بلکہ علم دین (جو کہ ما دینت درود ناپس پر حادی ہوتا ہے)  
کی تعلیم کے لئے تشریف لانے ہیں۔ جمال خراش ان کے اور ان کی اولاد کے برحقات  
کے لئے غصوس کیا ہوتا ہے وہ انبیاء کے بعد ان کا اولاد کو درستہ ہیں پہنچا ہے تاکہ وہ ذلت  
کی زندگی بسز کریں اور دوسروں کے محتاج بن کر اپنی خودداری اور اپنے روحانی اقدار  
کو نہ کھو بیٹھیں۔ ہمارے رسول نے جو ترکھپڑا وہ اپنی ضروریات کو پورا کرنے کے لئے  
اس فرمان سے حدیث لا نثر ولا نورت کو صحیح سلیم کیا جائے تو پھر رسول اعلیٰ ہمارے  
رسول نے اپنے والد کے ترک سے اُن کی کیرام امین کو کیسے ورنہ میں پایا اور رسول کے  
ورثتہ میں ازوالج کو مکانات کی ملکیت کیسے حاصل ہوئی؟ اس ارشاد سے کسی طرف بھی  
یہ شبہ نہیں ہوتا ہے کہ نبیوں کے ورثاء کو ترک سے خود کروایا جائے اور درہم و دینار

۳۴

کا جو ذکر ہے اس کا مطلب یہ ہے اللہ کے رسول دولت اندر وزیری کر کے درخواست دینا کے خلاف نجع نہیں کرنے پس بیسا رضوی کی سیرت سے ثابت ہے کہ آپ نے بیت الال کا قیام نہ رکا بلکہ جب حضور مالک حقیقی کی جانب رخصت ہوئے تو اس وقت وہ قزوین تھے اور یہ ترقیت اسلام میں تک دُنیا درے دے دے کر ادا کی جاتے رہے پس یہ فرمان علما رام کی فضیلت اور زر پر تھا کی مذمت کے لئے ہے۔

**اعتراض ۵۲۸** ہے اگر یہ مکر کیا جائے کہ یہ حدیث اگرچہ من لا حضره الفقیہ میں درج ہے لیکن پھر بغیر صحیح ہے تو سوال یہ ہے صاحب من لا حضره الفقیہ کی اس کلام مندرجہ من لا حضره الفقیہ حصہ کا کیا مطلب ہے جبکہ اس نے تحریک کی ہے کہ:

بل قصدت الی ایجاد مافتنی به۔ بلکہ میں نے ارادہ کیا ہے کہ من واحکم بصحتہ واعتقاد فیہ لا حضره الفقیہ میں الیسی چیزیں حجۃہ فیما بینا و میں ربی وحییں لا اؤں جن سے فتویٰ دے سکوں مافیہ مستخر جة من کتب اور اس کی صحت کا حکم دے سکوں

مشہورۃ علیہا المحققون اور میرا اعتقاد ہو کہ یہ میرے اور میرے پروردگار کے درمیان جو تھت ہے اور سب کچھ اس میں ان مشہور کتابوں سے لیا گیا ہے جن پر اعتقاد اور اعتماد ہے۔

**جواب ۵۲۸** ہے شیخ صدوق تھیں لا حضره الفقیہ کی منت قابل فخر اور

لائق احسان) ہے لیکن آپ نہ ہی امام تھے اور نہ ہی مخصوص اہلہ ان کے اس تواریخ  
بیان سے یہ مراد ہرگز نہیں ہے کہ جو کچھ انہوں نے من لا یحضرہ الفقیر میں جمع فرمایا  
اس میں ان سے سہوں نہیں ہو رکھا البتہ ان کی خدمتی پر خوب نہیں کیا جاسکتا ہے۔  
باتی انہوں نے کہیں بھی وہ حدیث تعلیم نہیں فرمائی جو جانب ابو بکر سے مروی کی گئی  
ہے اور جو ارشاد زیرِ بحث ہے اس سے ابیاء کی دراثت کا مسئلہ چارے عقائد کے  
مطابق طے قرار پاتا ہے۔ یہ علم کی تحریک اور علماء کی فضیلت سے متعلق ہے اور جوں  
زد کی تشقیص کرتی ہے اس حدیث سے یہ بات ہرگز ثابت نہیں ہوتی ہے کہ نہ ہی ابیاء  
کا کوئی وارث ہوتا ہے اور نہ ہی ابیاء کسی کے وارث ہوتے ہیں اور ان کا ترکہ صدقہ  
ہوتا ہے ورنہ یا میں *الافتہ شوت دستجھے*۔

اعتراف نمبر ۵۲۹: جبکہ یہ حدیث اصول کافی ص ۱۴ میں موجود ہے  
اور اس کا توثیق امام مہدی نے غارشریف میں مردی ہے تو انکا رکیسا ہے  
جواب نمبر ۵۲۹: اصول کافی والی حدیث کا جواب دیا جا چکا ہے کہ وابداختی  
سے مروی ہے جو شخص اپنی بیت اور جھوٹا تھا۔ امام مہدی کی توثیق امر مسلم نہیں ہے  
البتہ علماء و فقہاء کی دراثت علیہ والی حدیث صحیح ہے۔

اعتراف نمبر ۵۳۰: کیا امام مہدی اس حقیقت سے بے جر نہ کہ  
اصول کافی میں غیر معتمد احادیث شریف بھی موجود ہیں لیں اگر یہ قول  
حقیقت کا ترجیح ہے تو لامحال امام مہدی علیہ السلام کے قول کو  
خلاف واقع کہنا پڑے گا۔ جو کہ مہدویت اور موصومیت کے شان کے  
خلاف ہے۔

جواب نمبر ۵۳۰: ہم بار بار اس بات کو دہرا رہے ہیں کہ امام مہدی کی

تو شیق امر مسلمہ نہیں ہے تو پھر اس تکرارِ فضول سے کیا حاصل ہے؟  
 اعتراض ع۱۳۴: بہ اگر ایک امام کسی حدیث کی کتاب کو معتبر تباہے  
 اور غیر امام اس کی ایسی تصحیحات پیدا کر دے جو کہ شان امام کے خلاف ہو  
 تو فرمائیے غیر امام کا ایمان بحال رہے گا یا نہ۔ ہر دو شقوقوں پر باطل  
 روشنی ڈالئے۔

جواب ع۱۳۵: جب امام کا کتاب کو معتبر قرار دینا پایہ مشبوت ہی کوئی پہنچتا  
 ہو تو پھر عند التحقیق معاملہ سے دلیل قائم کرنا کس طرح معقول بات ہو سکتی ہے۔ اس  
 اعتراض کی کجا لشکر اس وقت پیدا ہو سکتی ہے جب ہم امام کی تصدیق کو تسلیم کرتے  
 ہوئے غیر امام کی بات کو قبول کر دیں۔ افسوس ہے کہ بعض غیر محقق ایزام خواہ خواہ ہمارے  
 سرمندھا جا رہا ہے جبکہ خود طلبی نے اپنے مقدمہ میں ایسا کوئی دعویٰ نہیں کیا بلکہ طریق  
 کی احادیث کا مجموعہ قرار دیا ہے۔

اعتراض ع۱۳۶: اگر قول و راثت بر تم شیعہ صحیح ہے تو صرف  
 بنت الرسول کی وراثت کا کیا معنے۔ اس لحاظ سے تو جلد امہات المؤمنین  
 بالخصوص سیدہ کونین جیسیہ جیسیہ خدا سیدہ عائشہ سیدہ حفظہ رضی اللہ  
 عنہیں حضرت عباسؓ وغیرہ کے متعلق وراثت کے لحاظ سے کوئی غاصن  
 سے کام لیا جا رہا ہے؟

جواب ع۱۳۷: جب ہم وراثت کے قائل میں تو پھر سب کی وراثت تسلیم  
 کرتے ہیں۔ کسی سے انعامات نہیں کیا جاتا ہے مگر یہ انسوس ہے کہ حکومت نے دیگر  
 لوگوں کو تو ان کے حصوں سے بھی زائد ادا کر دیا۔ مگر سیدہ طاہرہؓ سے سب کچھ چھین

۳۳۴

لیا جو نکہ سیدہ پر ظلم ہوا اس لئے مظلومت کی وراشت کو ایمت حاصل ہے جبکہ ازواج دیگر لوگوں کو حکومت کی سختیاں بروافت نہیں کرنا پڑتی ہیں۔

**اعتراض ۵۲۶:** بـ معین کجھے کہ سیدہ کامطالیہ سہبہ کا تھا یا اور اس کا۔ اگر ہبہ کا تھا تو ہبہ تھیں ہو جانے کے بعد وابہب کی طبق سے نکل جاتا ہے لپس اس لحاظ سے فدک حضور علیہ السلام کے قبضے میں نہ رہا اور وفات پائی تو اس مال سے وراشت کا چاری ہونا یا بعد از قیاس رسیکا۔

**جواب ۵۲۶:** بـ دراصل فدک کے بارے میں سیدہ کامطالیہ پر ہبہ کا تھا اور حضور کی حیات ہی میں سیدہ قابض قبضیں مگر جب آپ کے ہبہ نام کو قبل نہ کیا گیا اور کوئی اپنے کو اپیان جھیلادی گئیں تو سیدہ نے وراشت کامطالیہ کیا۔ حضور تو قبضہ عطا فرمائے تھے مگر حکومت نے بے دخل کرنے کے اقدام کئے اور شیشہ تک کو جھوٹا سمجھا۔

**اعتراض ۵۲۷:** بـ اور اگر وراشت کے طور پر سوال کیا تھا تو وراشت کا تھا ضایہ ہے کہ مال موروث کے قبضے میں مدد العمر مک قبضے میں رہے تو سہبہ کا قول خلاف عمل ہے بہر حال جواب درکار ہے۔

**جواب ۵۲۷:** بـ جب حکومت نے فدک سے سیدہ کے دکیں کر لائیں تو اس کا موقف یہ تھا کہ فدک سہبہ نہیں کیا گی بلکہ حضور کے قبضے میں تھا لہذا حکومت کی اس نازانصافی کے خلاف سیدہ مذکونہ احتجاج کر کے دعویٰ وراشت کیا اور حاکم وقت لا جواب رہ گیا اور سوائے ایک فتحی حدیث کے کوئی چاروں نظر نہ آتا جب یہ داؤ بھی نہ ملتا تو مجبوراً تحریر لکھ دی تک شیر غاصنے اسے چاک کر دیا۔

۳۲۴

**اعتراض ۵۲۵:** اگر یہ مکر کیا جائے کہ پہلے سیدہ طاہرہ نے یہ کادعویٰ کیا تھا جب سندرپھارڈائی گئی تو پھر دراثت کادعویٰ کیا تو سوال یہ ہے کہ کیا اس سے سیدہ کے تقویٰے و دیانت نہیں علم فہم پر تو معاذ اللہ حرف نہیں آتا جبکہ ہمہ بعدالمہیۃ رفع الملک کو مستحقی ہے اور ورنہ تھام الملک کے

**جواب ۵۲۶:** ہر ہیہ کے مطابق یہ عین ناکانی کے بعد سیدہ کادعویٰ دراثت ان کے کمال علم و معاملہ فرمی کی دلیل ہے اور اپنے حقوق کو خاصب ہے و درود شرعی میں طلب کرنا لائقی و دیانت کے بہرگز منافی نہیں ہوتا ہے۔ جب سیدہ کو مطالہ ہو پڑھو تو قرار دیا گیا اور کہا گیا کہ یہ بملک وابہب کے قبضہ میں تھی تو درثر تھام الملک بربان غاصب تسلیم ہو گیا لہذا اسی کے قول کے مطابق سیدہ اُن دراثت کادعویٰ یہا اور فرمی خواہ کی اس ترکیب کو فاک میں ملاما کرنی کے دارث نہیں ہوتے اگر یہ حدیث درست ہو تو سیدہ کبھی ایسا مطالہ نہ کرتیں۔

**اعتراض ۵۲۷:** اگر یہ مکر کیا جائے کہ این تفیہ نے الہامت و السیاست صفا میں سیدہ طاہرہ کا قول نقل کیا ہے:-  
قالت فاطمة لبني بكر و عمر "سیدہ فاطمہ نے الباکر و عمر سے استخطما ف و ما اسریتیما ف فرمایا کہ تم نے مجھے ناراضی کیا ہے و لئن لقيت النبي لاشكونك اور اخنی نہیں کیا البته اگر میں الیہ۔  
حضرت سے ملی تو تمہاری شکایت کروں گی۔"

تو سوال یہ ہے کہ کیا آپ ثابت کر سکتے ہیں کہ مذکورہ کتاب کسی

۳۴۵

اہل سنت معتبر عالم کی تصنیف ہے نیز یہ کہ جب ابن قتیبیہ کے شیعہ  
ہونے کے متعلق ہمارے علماء نے یہ تصریح فرمادی ہے کہ وہ شیعہ تھا  
پھر خواہ خواہ مقاطعے میں ڈالنے کا کیا فائدہ۔ ملاحظہ فرمائیے :  
”وَابْنِ قَتِيْبَةَ صَاحِبِ الْمَعْارِفِ الَّذِي هُوَ رَافِضٌ (الْمُنْكَرُ الْأَبْيَهِ)  
ابن قتیبیہ صاحب المعرف کثر شیعہ ہے۔

**جواب ۳۴۶** ہر آپ کی طرف سے انکار کتب و علماء کا یہ حال ہے کہ اُن  
بخاری و سلم جیسے لوگوں کو بھی سبائی کہا جاتا ہے اور تمام اسلامی درشیکر کو شیعوں کی  
تصنیف و تاییف قرار دے دیا ہے۔ اب ہمیں خطرہ ہے کہ کمیں قرآن سے بھی انکار نہ  
کروں۔ زیبی بات کتاب الامامت والیہ است کی تو اس کتاب کا آغاز ہے حضرت ابو بکر  
حضرت علیؑ کی فضیلت سے ہوتا ہے اور ہمیں روایت ہی جنت کے بڑھوں کے سرداروں  
سے ہیں وائی نقل کی کوئی ہے جو کہ شیعہ عقائد کے خلاف ہے لیکن آپ کی علاوہ ہے کہ  
جہاں کمیں کسی کے قلم ہے کوئی ایسی بات قدر تباہ نقل جائے جو آپ کے عقائد کے خلاف  
ہو تو فوراً اس پر راضی ہوئے کا فتویٰ اصادر کر دیا جائے حالانکہ عبداللہ بن مسلم بن قتیبیہ  
کی توفیق حضرت عمر کے وکیل خاص علماء شبیل نعافی بائی الشاطر کرتے ہیں :

عبداللہ بن مسلم بن قتیبیہ التولید ۲۱۳ھ المتوفی ۷۲۴ھ۔ یہ نہایت نامور  
اور مستند مصنف ہے محمد بن جبی اس کے اعتماد اور اعتبار کے قائل ہیں (النادر و قریبی) اس کے  
علامہ علامہ ابن حنبل کا تے اپنی دیفات الایمان میں اسے فاضل عالم، ثقة،  
اور قابل اعتبار لکھا ہے نیز ملاحظہ کیجئے شرح زرقانی علی موسیٰ الجرجی الاول  
ص ۱۷ دیغرو۔ اب اگر آپ انکار کتب و علماء کرتے کرتے یہاں تک آگئے ہیں کہ متن قرآن  
بھی آپ کے لئے دلیل نہیں رہا بلکہ صرف ترجیح کے قائل ہیں جیسا کہ مسٹر محمود عباسی و  
عمریہ احمد صدیقی وغیرہ کا خال ہے تو پھر اس کا علاوہ میرے پاس نہیں ہے کہ جہاں کے

لئے بہترین جواب خاموشی ہو اکتا ہے۔

**اعتضاض ع ۵۲۷** : آپ حضرات میں سے کوئی شخص یہ ثابت کر سکتا ہے کہ سیدنا ابی یکرالصدیق نے بنت الرسول سے فدک چھین کر اپنی بیٹی سیدہ عائشہ کے حوالے کیا ہو۔

**جواب ع ۵۲۸** : حضرت ابو یگر یا حضرت عمر کا بیساں تدریزان کے دخنوں سے بھی خزانہ حکیمین حاصل کئے بغیر نہیں رہ سکتا انہوں نے ابی سیاسی غیاروں اس قدر سوچ سمجھ کر استوار کی ہیں کہ انسانی مکر و تفکر حیران رہ جاتے ہیں۔ اگر حضرت ابو یگر سیدہ ہے پھیسا ہر اندک اپنی کسی بیٹی کو دیتے تو ان کی سیاسی فاش غلطی ہوتی اور اس وقت کے سیاسی حالات اس عمل کو بھی برداشت نہ کرتے ایک طرف بھی باشم کی غالبت تیز ہو جاتی تو دوسرا طرف ان کو اس آمد فی سے باقاعدہ صونا پڑتا جس کے ذریعہ سے انہوں نے لوگوں کو ہمتوابا یا اور پھر تاریخ میں ان کی نیک نادی کو مزید پڑھ لکتا۔ لہذا بڑی چالاکی اور پوششیاری سے کام لیتے ہوئے حضرت ابو یکر صاحب نے ایسا قدم نہ اٹھایا۔ مگر انہوں نے ابی بیٹی کی سعادتی حالت کا خاص خیال رکھا اور یہ یہی عمل ان کے حاشیین نے پلے باندھ رکھا۔ لہذا حضرت عائشہ کی عالمی حالت بہت مستحکم تھی۔ البته زمانہ عثمان میں بھی بی صاحبہ کی آمدن میں کمی واقع ہوئی تو اب نہ فتوح خادیا کہ عثمان کافر ہو گیا ہے اس لشکر کو قتل کرو (احمد بن حبلن) چنانچہ تم قاد میں کوام المرشین کی جائیداد کی ایک معمولی جملی صحیح بخاری سے دکھاتے ہیں جن سے اندازہ ہو جائے گا کہ بھی بی صاحبہ کس قدر متول تھیں۔ امام بخاری روایت لکھتے ہیں کہ "اساء بنت ابو یکر نے قاسم بن محمد اور عبد اللہ بن ابی عقیل سے کہا کہ مجھے اپنی بیٹی عائشہ کے ترک میں خاپہ میں کچھ جائیداد ہاتھ آئی تھی معاویہ اس کے بدلے میں ایک لاکھ روپیہ دیتے تھے (مگر میں نہ فہیں بیچی) ایر جائز تھم دوفوں کے لئے۔" ترجیح علماء الحدیث و لویح دیوانی (عائشہ کا جام)

۳۲۷

غابر ایک کاڈ کا نام ہے جو مدینہ سے متصل تھا وہاں بی بی عائشہ کا پوچھتہ تھا زین  
میں (حاشیہ بخاری)

اب قریشی صاحب تباہیں کہ جب رسولؐ نے کوئی ترک فپی چھوڑا مجھ کچھ چھوڑا  
وہ صدقہ پڑا اور بی بی صاحبہ کو صرف نان و لفڑی مٹاتھا تو یہ ایک لاکھ روپے کی تین  
لکھاں سے آگئی اور کون سی شرعی دلیل سے اب کے قبضہ میں تھی نیز کس شرعی دلیل  
سے بی بی عائشہ کو دس ہزار درہم کا عطیہ ملا اگر تھا کیا فلا نورث والی حدیث چنان  
بی بی صاحبہ پڑھاوی نہ تھی۔ مزید اطہیان کے لئے ملا خطرہ بیکھیے صحیح بخاری ترجیح مطیع  
احمدی لاہور کتاب المیہ باب رہیۃ الا واحد للجہا عنتہ فہٹا۔ سطر آخر پارہ دسوں۔  
ظیسر الباری ترجیح صحیح بخاری وغیرہ

اس روایت میں اب نے بی بی عائشہ کی جائزاد میں سے کچھ کی مالیت جگہ ان  
کی بیہن کے باقاعدہ آئندہ لگایا اب فرماں کے (ابو بکر کے) دلماں حضرت زبیر  
کی دولت کاظفارہ فرمائیے صحیح بخاری میں ہے کہ  
”عبدالله ابن زبیر نے (پسے باب زبیر کا ترک بعد ادائے قرض) تقسیم کیا۔ زبیر  
کی چار بیویاں تھیں موجود یہ تیسرا حصہ وصیت کا نکالا گیا جب بھی ہر بی بی کو بارہ بارہ  
لاکھ را تھا آئے اور کل جامد اور زبیر کی پانچ کروڑ و لاکھ کی ہر فی (صحیح بخاری ترجیح  
مولوی و حیدر ازماں پلے صلائف کتاب الجہاد و المسیر باب پر کتب الغازی فی حالہ حیا و میت اور  
النیح صلح) اب قادیین فدا خود کریں کہ حضرت زبیر دلماں ابو بکر کو یہ کروڑوں روپے کی  
چائزاد کیسے حاصل ہوتی۔“

اس تقریر کثرت و فراز افی زبر کی صورت میں فدک کا حضرت عائشہ کو دینا بے  
فائدہ تھا۔ حالانکہ دوسرا سے فرائٹ سے ان کی مالی حالت کو مستحکم بنانے میں کوئی کسر نہ  
نہ رکھی گئی۔

اعترض ۳۸۵ : اگر یہ مکر کیا جائے جیسا کہ فلک المجاہ ص۹۲

۳۳۸

میں کیا گیا ہے کہ کیا صاحب البیت حدیث عدم تواریث کو نہیں جانتے  
 تھے صرف ابو بکر جاتا تھا تو سوال یہ ہے کہ کس نے کہا ہے کہ نہیں جلتے  
 تھے اور کون کہتا ہے کہ اس حدیث کے روایتی صرف ابو بکر صدیق ہی میں  
 صاحب منصب نے تصریح فرمائی ہے :

رواهۃ عن النبی صلی اللہ علیہ وسلم اس حدیث کو حضور علیہ السلام سے  
 ابو بکر و عمر و عثمان و علی و ابو بکر و عمر و عثمان و علی و علی و طلحہ  
 طلحہ و زبیر و سعید و عبد الرحمن زبیر سعید عبد الرحمن بن عوف،  
 بن عوف والعباس و ازواج النبي عیاض اور حضور علیہ السلام کی ساری  
 صلمہ و ابو هریرہ رضی اللہ عنہما و گھر والیوں نے اور حضرت ابو بکر  
 تعالیٰ عنہم نے روایت کیا ہے ۔

پس دروغ بیانی کا کیا فائدہ؟

جواب ۵۲۸ ہر اگر یہ سمجھے کہ اس حدیث کا راوی حسانے حضرت ابو بکر  
 اور کوئی نہیں ہے تو اپنے گزارش ہے کہ عائشہ وابکر کے علاوہ ہر ایک راوی سے روایت  
 یہ حدیث سچ تکمیل حوالہ تقلیل فرمادیجئے ۔ یہ حوالہ جات صحاج شہ میں سے ہر نہ پاہیں اور  
 روایت کے لئے ضروری ہے کہ وہ مرفوع ہر اس کے انساد کل ہوں اور تاہم راوی تھے  
 ہر ان میں حضرت ابو بکر و عائشہ نہ ہوں الگ الگ ایسی روایات دکھاریں گے تو ہم فیروزات  
 اذ مختلف راوی ایک سور و پیغمبر اسلام پیش کریں گے۔ مگر بصورت تناکاہی ہم پر دروغ  
 بیانی کا الزام دلپس سے کراپنے چھوٹا کا اقرار کر لیجئے ۔

اعتراف ۵۲۹ ہر اگر یہ مکر کیا جائے کہ ابو بکر نے فدک اس لئے

۳۴۹

نہیں دیا تھا کہ ان کو قرابت رسول مقبول نہاد (سے عناد) تھا تو سوال  
یہ ہے کہ آخر اس طریقہ پیشی کا کیا خالدہ جبکہ کتاب فضائل الصحابة بخاری ص ۲۰  
پاک جلد ۲۰ و ص ۲۱ اسی طرح کتاب المغازی باب غزوة خیبر

ص ۷۷ ج ۵ میں صدیق اکبر کا قول موجود ہے :

فتکلم ابویکر فقاو والذی نفسی "پس ابویکرؓ نے جواب دیا مجھے اس  
بیان "لقد آمد رسول اللہ احباب خدا کی قسم ہے جس کے قبضہ قدرت  
الی انت اصل من قربتی۔ میں میری جان ہے کہ حضور علیہ السلام

کی قابضت مجھے اپنے رشتہ داروں  
رے ساخت اعلق قائم کرنے سے  
زیادہ محروم ہے۔

جواب ۲۳۹ ہر معتبر فرض کا یہ مکار بالکل ایسے ہی ہے کہ کوئی مسلمان کسی منافق  
کی صفائی پیش کرتے ہوئے کہہ دے کہ آخر اگر اس منافق کو رسول اللہ سے شکنی یا عناد  
تھاتو پھر اس نے کلمہ رسول کیوں پڑھا۔ نمازیں کیوں ادا کیں اور جہاد میں کیوں گیا  
بہر حال حضرت ابو بکرؓ نے فدک اور دریگر فدائیں آمدیں اہلیت نبیں دخل انمازی اس لئے  
کی کہ آپ کو اہل بیت میں سے "خصوصاً علی علیہ السلام کی طرف سے یا اسی خطہ تھا اور  
حضرت نے سب سے پہلے دنیا بھری دشمنی یہ کی کہ ان کو مالی لحاظ سے منلوک الحال بنا  
دینے میں کوئی وقیفہ فروغ نہ اشتہر دیکیا لیکن یہ کام بھی سیاست پر گھری نظر کئے ہوئے  
کیا گیا۔ چنانچہ زبانی مکملی چھپری مکملی باہمی بھی کی جاتی رہیں لیکن خیفہ کاشا صاف کرنے کی  
تمامیہ میں سوچی جایا کرتی تھیں کبھی اخلاق خانہ کا منصوبہ بناتھا اور کسی جھی قتل کر کرایہ  
کے غدر سے خریبے جاتے تھے۔ جیسا موقع ہر تراویسی چال برقتی۔ پہلے زخم لائکر کھائیں

۳۲۰

لیا جاتا پھر سورے بہا کر چور دی جاتی تھی تاکہ ایک تیر سے دونٹانے کرنے میں ہر رکاوٹ دور ہر جائے بس اور کیوں کر کھوں مرفیہ کہتا ہوں کہ حضرت صاحب کا احسان ایسا تھا کہ یعنی دینے کے سر من خاک محبت پاک - ایسی ہی محبت تھی کہ رسول مکہ قدرت داروں سے وغیرہ طور پر زبانی محبت کا انکھاڑا اور اپنے قراپداروں کو مالی فروختات!

**اعتراف نہیں:** بـ۔ کتاب غرض الحسن صحیح بخاری بـ۔ ج ۴ ص ۱۸  
میں ابو بکر صدیقؓ کا قول موجود ہے:

لست فارماشیا کان رسول اللہ "میں نے کوئی ایسی چیز نہیں چھوڑ دی<sup>ج</sup>  
یعمل بـ۔ الاعملت بـ۔ فانی کہ حضور علیہ السلام اس پر عمل  
(خشی) ان ترکت شیامت کرتے ہوں تو میں نے کیا ہے مجھے  
اصلہ ادنیع۔  
فوت ہے کہ اگر میں نے حضور کے  
کسی حکم کی تعمیل نہ کی تو میں تباہ ہو  
جاوں گا۔

**فرما یئے سیدنا ابو بکرؓ نے اس بـ۔ غار و اشت تقسیم نہ فرمائی یا برداشت  
حکم رسول مقبول صلی اللہ علیہ وسلم۔**

**جواب نہیں:** بـ۔ حضرت علی علیہ السلام کا شوریٰ کے وقت سیرت ابو بکر  
کی بیرونی کرنے سے انکار کرنا اس بات کا ثبوت ہے کہ جب ابو بکر کا قول حقیقت پر مبنی  
نہیں ہے۔ ہم صرف فدک ہری کو لے لیتے ہیں کہ عمل رسول سے یہہ بام سیدہ غاذۃ بات ہے  
جسکے حضرت ابو بکرؓ اس کے خلاف عمل کرتے ہوئے سیدہ کو بے دخل کیا درستہ تابت کیا  
جائے کہ حضورؓ کی حیات میں فدک کی حیثیت ایسی تھی جس طرح حضرت ابو بکرؓ کے  
جگہ یہ غاصہ رسول خالد آپؓ نے اسے سیدہ کر جتنا۔

۳۴۱

چونکہ درشت کی تقسیم کا کوئی حکم بزبان رسول ثابت نہیں ہے اس لئے عمل بزرگ  
بر عایت حکم رسول پر گزرنے تھا بلکہ بسیب خدختا۔

اعتراف ۵۲۱: کیا سیدہ پریہ بہتان کرو شکایت حضور علیہ  
السلام کے سامنے کریں گی فصوص صریح کے معارض نہیں کیونکہ قرآن مجید  
سورہ یوسف میں ہے:

انداشکو اتبی و حزنی الی اللہ میں اپنے رنج و غم کی شکایت  
حمد تعالیٰ کی طرف رُتا ہوں۔

دعا ہے موہی علیہ السلام میں ہے:  
اللَّهُمَّ لِكَ الْحَمْدُ وَإِلَيْكَ الشُّكْرُ ۝ اے اللہ تیرے لئے حمد ہے  
أَنْتَ الْمُسْتَعَنُ وَبِكَ الْمُسْتَغْاثُ تیری طرف ہماری شکایت ہے  
تَوَدُّدُكَارٌ ہے اور تیری طرف فرمائی  
وَعَلَيْكَ الْمُتَكَلَّمُتُ ۝ دعا ہے اور تیری طرف فرمائی  
ہے اور بھی پرتوکل ہے۔

اگر تقویں شما سیدہ کا وہ قول مندرجہ الامانۃ والیاسیت صحیح ہے  
تو ان فصوص کا جواب دیجئے۔

جواب ۵۲۱: بر خدا کا حکم ہے کہ تم اپنے باہمی تنازعات خدا اور رسول  
کی طرف لڑاؤ اور پھر اللہ کا فیصلہ ہے کہ جس نے رسول کی اطاعت کی اس نے دراصل  
اللہ کی اطاعت کی۔ پس ثابت ہوا کہ رسول کے سامنے شکایت کرنا دراصل خدا ہی کے  
سامنے شکایت کرنا ہے کیونکہ سورہ نبی میں واضح حکم ہے کہ پس نہیں ہوں گے آپ کے  
رب کی قسم (اوک) نہیں ایمان لائے ہوں گے جب تک وہ اپنے باہمی جنگلردوں میں آپ

کو حکم نہ تسلیم کر لیں۔ پس سیدہ کا اپنے تازعہ کو عدالتِ محنتیہ میں پیش کرنا بطلابن حکیم قرآن ہے اور جناب یعقوب و جناب موسیٰ نے سحلۃ آیات کے مطابق سیدہ کا بخوبی رسانست مابین شکایت کرنا مستعار نہیں ہے جوکہ سپریم کی طرف بروع دراصل خدا کی طرف بروع ہے اگر آپ بارگاہ رسالت میں شکایت کرنا خلاف شرائعت سمجھتے ہیں تو حکم غافلتو کے ثبوت میں نص پیش کیجئے جیکہ حضرت شیفیع المحدثین یہیں ہیں۔

**اعتراض نمبر ۳۱:** اگر میرکری کیا جائے کہ صدقی اکبر نے ذکر نہ دیجئے

اتناناہ کیا تھیں کی پاداش تھیں سیدہ نے اپنے جنازہ میں بھی داخل نہ ہونے دیا تو سوال یہ ہے کہ اگر یہ وصیت تسلیم کری جائے تو کیا اسے کمال ستر و حباب پر مجموع کرنا بہتر ہو گا یا اظہار نہ احتیاچی پر۔

**جواب نمبر ۳۲:** اگر آپ یہ ملکر کیلئے ہیں کہ جنازے پر زکنے کی وصیت کمال ستر و حباب پر مجموع ہے تو پھر تسلیم اُم المومنین بی بی عائشہ بیانیہ ایسی وصیت کس نے کی کی اور دفن و نماز میں حضرت عمار، حضرت مقداد، حضرت زبیر، حضرت ابوذر، حضرت بریڈہ، حضرت سلمان وغیرہ کی شرکت پر کیوں پامندری نہ ہوئی۔ حضور صَّلَّیَ اللہُ عَلَیْہِ وَاٰلِہٖۤہٗ وَسَلَّمَ شیخین اور ان کے ہم مشترکوں کے لئے ایسی وصیت ثابت کرتی ہے کہ ان کا مقصد اظہار نہ احتیاچی تھا۔ کیونکہ دیگر لوگ اصحاب رسول تھے مگر حضرات شیخین کو تو سیدہ کا نام ہونے کا بھی اصرار حاصل تھا۔

**اعتراض نمبر ۳۳:** اگر کمال ستر پر مجموع ہے تو وہ مطابق واقع ہے

کسی کو اس کے خلاف پر اصرار نہیں ہے اور اگر اظہار نامنگی پر مجموع کیا جائے تو سوال یہ ہے کہ اس ستم کی وصیت کی حضرت سیدہ سے تو قبھی کی جائیگی ہے۔

جو اب تبر ۵۲۷ و رائی وصیت جواہر ناراضی پر جمول ہر مان لینے ہیں  
آخر کیا قباحت ہے۔ الیاس مشیل بائیکاٹ تو اسدنے منافق کے جائز میں شرکت  
سے منع کرنے کے بتایا ہے اور الگی حکم کوالت یا جائے تو تبر برابر سو گا یعنی ذرخہ  
منافق کے جائزے میں شرکت کرو اور ہی اپنے جائزے پر منافق کرائے دو۔

اعراض نمبر ۵۲۶ ر کیا یہ وصیت عمل سید الرسل کے خلاف  
نہیں جبکہ آپ نے اپنے جائزے سے کسی کو منع نہیں فرمایا تھا کیا  
آپ لوگوں کی خفیث باقی ملکی سید و کیطوف منسوب کرنے کے عادی ہیں؟

جواب نمبر ۵۲۷ ارکیا آپ کوئی ایسی مخالفت بیناں رسول نبات کر سکتے ہیں کہ  
جازہ پر کرنے سے منع کرنے کی وصیت شریعت کے خلاف ہے۔ جب حکم انتہاء  
ہی نہیں ہے تو مخالفت کیجیا؛ باقی حضور تو علم نبوت سے جانتے تھے کہ لوگ خود ہی  
آپ کا جائزہ چھوڑ کر تخت کے پیچے بھاگ جائیں گے اس لئے وصیت کی ضرورت  
ہی نہ رہی۔ وادی وصیت، ہی لوگ اس عزت سے خود مل گئے۔ کیونکہ ازدھے فتنہ  
رسول اور منافق کا ساتھ دیا گی نہیں ہے۔

اعراض نمبر ۵۲۸ ر اگر یہ شبہ کیا جائے کہ اگر یہ کو حق دینا ناجائز تھا  
پرم علیت حدیث الازورت قلوب بر صدیق نے تحریر اور حضور علی الصادق و السلام  
کا عمامہ درستار حضرت علی کو کیوں دیا تھا تو سوال یہ ہے کہ فنا تحقیق تو قریانے  
کو سیدنا ابو بکر صدیق نے سیدنا علی مرضی کو یہ پہنچیں دی تھیں یا ان کے پاس  
رہنے والی تھیں اور یہ ترک ماترک عند علامہ برائے تصرف متمایا برائے  
تمدیگ تھا؟

۳۴۴

**جواب ۵۲۵** ارجمند طرح منکرہ تبرکات حضرت علیؑ کے لفوت و قبضہ میں  
قہے اسی طرح ندک عجمی سیدہ علیؑ کے قبضے میں تھا جس طرح تبرکات رہنے دینے کے اسی  
طرح ندک عجمی سیدۃؑ کے پاس ہی رہنا چاہیے تھا صندوق نے اپنا اعلان (راجح) حضرت علیؑ  
کو دیکھ رہا تھا کیا کہ یہ پیراولی عہد پر امدادوارث و ستارہ بے علامہ دیکھ کری حضرت ابوالبرک  
کچھ خیال کر لیتے۔ اگر یہ تبرکات برائے لفوت قہے تو پھر حکومت نے صدقہ قرار دیتے  
ہوئے کیوں نہ دلپس نے اگرچہ پیزیں تو کہ کوئی صدقہ نہیں میں تو پھر ندک کیوں ہے خالیہ اس کی  
مالیت نیا ہے اس لئے۔

**اعتراض نمبر ۵۲۶** اگر یہ کیا جائے کہ عجمی فی عزالی الحجہ میں  
لکھا ہے کہ وارث سیدمان وادی عجمی بورہ و حکمر و علماء و مکرم، جیسا کہ ندک النبأۃ  
ص ۲۹۶ میں کیا گیا ہے تو دیافقت طلب افریق ہے کہ اس سے والاشت  
مالی مزاد لینا کیا آپ کے جبل کی دلیل نہیں جبکہ عبارت کا مطلب صرف  
اس قدر ہے کہ بیٹا بابک کی طرح بادشاہ بنادر ساقہ سا ہیری مجھی کہ دراثت بینا  
سیدمان علیہ السلام کے بغیر کسی کو نہیں؟

**جواب ۵۲۷** اپ چورانی کے وہ الفاظ بتائیں جن کا مطلب یہ ہے کہ  
دراثت بینا سیدمان کے بغیر کسی کو نہیں، باقی چونکہ حضرت سیدمان حضرت وادؤؑ کے بڑے  
صاحب اور تھے المذاہب و علم و حکمت اور تخت حکومت گے وارث آپ ہی قرار  
پائے اور ہم نے گذشتہ اور ان میں لکھا ہے کہ انہوں نے اپنے والد کی ملک خاص سے  
حضرت دراثت پلایا ہے۔

**اعتراض نمبر ۵۲۸** اگر ندک النبأۃ ص ۲۹۶ راجح اکا حوالہ دیکھ کیا جائے

۳۲۵

لکھا ت ذکریاں پر شالہ سے معلوم ہو جائی وفات مالی مزاد ہے تو سوال یہ ہے کہ یہاں کیا یہ مطلب نہیں کہ قوم میرے مال پر قابض ہو جائیگی۔

**جواب ۵۲۴** - چلئے آپ کی بات بڑی صحیح مگر یہ ترتیب یہ ہے جب مال صدقة ہے تو قوم ہی کا ہے تو محض خوفت کی کیا حضرت ہے۔ قابض ہو جائیگی تو ہوتی رہے ایسا خوف عمر سوں کرنا دیں ہے کہ مال بھی پر قبضہ جانے والی قوم سے اللہ کے نبی کو خدشہ خوف ہوتا ہے۔ فاهم اگر یہ مکر کیا جائے کہ وہ خدشہ حیات بھی کے زمانہ میں متوقع تھا تو چراوں بھی خطرناک صورت ہو گئی کہ بھی جبکہ حق ملکیت ہی نہیں رکھتا بلکہ صرف شخصت ہے اور اصلی مالک قوم ہے تو پھر حقیقی مالکوں سے غصب کا کیا ہو؟

**اعتراف ۵۲۵** - دراگر یہ مکر کیا جائے جیسا کہ فلک النجاة ص ۲۷۳ میں کیا گیا ہے کہ جابر کے لئے پرتو بلا شہادۃ بھیں کے مال سے صدیق ابیر نے حضرت فاطمہ کو مال کثیر دے دیا تھا لیکن یہاں مسئلہ فدک میں کسی کی بھی گواہی منتظر نہیں کی گئی تو دریافت طلب اہر یہ ہے کہ یہاں جابر کے دعویٰ کے خلاف حصہ علیہ السلام کا ارشاد موجود نہیں ہے اور دبال بطرق کثیرہ سروکائنات کا ارشاد اجراء سلمہ توریث سے مان ہے فرمائیے آپ کے استدلال کی کیا قیمت رہی؟

**جواب ۵۲۶** - فلک النجاة میں حضرت جابر کے لئے سے بھی بھی پاک کر مال کثیر دینا تو نہیں لکھا ہے۔ البتہ خود حضرت جابرؓ کو سپردہ سوکی رستم پلا شام و گواہ ادا کرنا مرقوم ہے اور یہ روایت صحیح بھاری کی ہے۔ اب تھاں الفیات یہ ہے کہ ایک صحابی کی موصی زبان ہی پروان

ہو رہا ہے جبکہ سیدہ کی دستاریز اور گواہوں کو بھی جھوٹا فتاد دیا جاؤ ہے۔ اُس کی بنیاد ایک حدیث خود ساختہ بنائی جاتی ہے جس کا روایہ شخص ہے جو شریعت مقدمہ ہے۔ اگر انہیں بنیادوں پر یہ دعویٰ کسی عام حلالت میں پیش کیا جائے تو تینجا حضرت الرسولؐ کے صفات پر عدل وال صفات ماتم کن ان ہو جائیں گے ہمارا استدلال قوت ان پر ہے اور آپ کا حدیث پر بتائیے فتنیت کی کوحاصل ہے ایک خلاف قرآن حدیث موضوع کو یا حکم الہی کو۔

اعتراف نمبر ۵۲۹ بر فلک النجاة ص ۲۹ میں ہے کہ

حضرت علیہ السلام نے سیدہ کو فدک بطور عطیہ کے دیا تھا تو سوال یہ ہے کہ جب فدک میں جلد انتہا باریتی میں مالکین اور فقیر اور مہاجرین شریک تھے تو صرف سیدہ پر مشترک مال کا دال کرنا پڑھ م Dunn عذر دار ہے

جواب نمبر ۵۲۹ بر جائیداد فدک میں عبارات یہ ہیں مالی مالکین و فقیر اور کائنات ملکیت نہ تھا بلکہ خالصہ رسولؐ تھا جس میں سے حضور مسیح تو گروں کی اولاد فردا یا کرتے تھے اس جب سیدہ کے نام بہبہ بر گیا تو آپ مجھ پاہی کرتی تھیں۔

مُسَرَّاجِ شَكَرٍ يَهُوْ رَأْكَ جَانِدَادَ الْأَرْجَاسِ كَيْ أَلْهَنَ مِيْسَ سَعَ صَدَقَةِ خِيرَاتَ كَنْتَ شَرِيعَ  
كَرَدَسَ قَوْمَتَهِينَ اسْ جَانِدَادَ كَيْ تَلِيكَسَ مِيْسَ حَصَدَهَ دَارَ قَرَارَ پَا جَاهَيِينَ الْأَرْجَاسِ اصْوَلَ كَوْ  
مَانَ يِيْجاَهَيَ تُوْ بَهْرَخَادَتَ كَيْ صَفَتَ خَتَمَ ہُوْ جَاهَيَ گَيَ.

ابَ الْأَرْبَعَلِ شَخَافَدَکَ مِيْسَ تَشِیْوَنَ مَسْکِینَوْنَ اورَ فَتِرَوْنَ وَغَيْرَهَ كَوْ مَلِكَيَتَ کَا خَنْ  
خَلَادَوْ بَهْرَتَبَیَّنَےَ بَنِ بَنِیَ پَائَ کَ عَلَادَهَ بَجَیَ کَسِیَ شَخَصَ تَشِیْمَ مَسْکِینَ فَتِرَنَےَ فَدَکَ پَرْ  
مَلِكَيَتَ کَادَعَوَیَ کَلَیَا - جَبَ مَدَنِیَ ہَیِ دَعَوَیَارَ نَهِیںَ تُوْ بَهْرَوَکَلِیَلَ کَیَ وَکَالَتَ کَالِیَا خَانَدَهَ ہَےَ  
جَبَ مَالَ مَشَرَّتَ کَهَ ثَابَتَ نَهِیںَ يَلَکَ حَضُورَ کَ مَلِكَيَتَ شَابَتَ ہَےَ قَبِرَاءَ قَرَاضَنَ بَےَ مَنَنَیَ ہَےَ.

**اعْتِراضٌ عَنْهُ:** کہا جاتا ہے کہ ابو بکر صدیقؓ نے نمبر پر فرمایا تھا  
اَنَ النَّبِيَّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ كَانَ "بَلَّا شَيْهَ حَضُورُ عَلَيْهِ الصَّلَوةُ وَالسَّلَامُ  
لِيَعْتَصِمَ بِالْوَحْيِ وَإِنَّ لِي شَيْطَانًا" وَحْمَیِ کَ سَانَهَ تَمَكَ فَرِمَایا كَرَتَ  
لِيَعْرِيَتِیَ فَانَ اسْتَعْقَدَتْ فَاعْبَنَوْنَ اورَ بَشِیْکَ مَیرَسَ لِيَ شَیْطَانَ ہَےَ  
زَغْتَ فَقَرْمَونَ (فقومون) اگر میں سیدھار ہوں تو میری اہلَادَ  
کَرَنَا اور اگر میں پُرِھَر ہوں نے لگوں  
تُوْ بَجَھَ سَیْرَهَا کَرَنَا -

فَرَمَیَسَ اسَ پَرْ کِیَا اعْتِراضَ ہَےَ کیا اسَ بَاتَ سَےَ سَیْدَنَا صَدِيقَ اَبِرَ  
کَا اَخْلَاقَ ثَابَتَ نَهِیںَ ہَوْتَا -

جوَابٌ عَنْهُ ہَذِہِ دَهَ حَفَرَتَ ابو بَکَرَ کَ اسَ اعْتِراضَ پَرْ بَجَھَ کَوْنَیَ اعْتِراضَ نَهِیںَ  
ہَےَ بلَکَہَ یَہِ انْہُوںَ نَےَ بَلَکَرَجَ کَہا ہَےَ اعْتِراضَ بَجَھَ حَفَرَتَ ابو بَکَرَ کَهَ مَرِیَوَنَ پَرْ بَسَ کَهَ  
جَوْ بَیِرَهَا بَاتَ کَهَ لَئِےَ مَرِیَوَنَ کَا تَحَاجَ ہَوْدَهَ پَسِرَ کَاملَ نَهِیںَ ہُوْ مَكَتاَبَہَ ہَےَ -

۳۵۸

اعتراض ۵۵۶: مگر اس جملے پر اعتراض ہے کہ میرے لئے  
شیطان..... سب تو کیا حدیث شریعت میں وارد نہیں ہے بلکہ  
مامن احد الا قدوس کہ "کوئی انسان نہیں مگر اس کا ایک  
قرینہ من الجن و قرینہ ساتھی جنوں سے بنایا گیا ہے اور  
ایک ساتھی فرشتوں میں سے من الملائکۃ۔"

جواب ۵۵۷: مگر تمہیں اس جملے پر متعارض ہیں اور نہ ہم یہ کہتے ہیں کہ  
حضرت ابوالبکرؓ غلط ہے۔ لہذا آپ کا اعتراض کرتا ہے وجہ ہے۔ باقی از روایتی قرآن  
کچھ مخصوص و مصطفیٰ ہستیان المی بھی ہیں جن پر شیطان کا تسلط نہیں ہے جیسا کہ خود  
خدا نے بوقت اخراج الہیں وعدہ فرمایا ہے۔

اعتراض ۵۵۸: کیا حضرت نے یوں نہیں فرمایا:  
ان الشیطون یکمی فی الامان " بلاشبہ شیطان میں انسان خون  
کی طرح چلتا ہے۔"  
کمجری الدم

جواب ۵۵۹: فرمایا ہے (بخاری)

اعتراض ۵۵۱: کیا اس سے پیشات ہیں ہر تاکہ سیدنا ابوالبکر  
صلی اللہ علیہ وسلم نے بوجو عدم معصومیت یہ بیان دیا ہے؟

جواب ۵۵۲: ہر ہر تاکہ تمجید اور ہم کہتے ہیں معصوم کا نائب معصوم ہر تاکہ  
چاہئے اور حضرت ابوالبکرؓ معصوم نہ تھے۔

۳۹۹

اعتراض ۵۵۴ ہے: اگر سیدنا ابو بکر کا یہ قول پیش کیا جائے  
اقبلوں فلست بخیر یکم و علیٰ "میری بیعت مجھے والپس کر دو پس  
فیکم میں تم میں سے اچھا نہیں ہوں اور علیٰ تم میں ہے"

پس دریافت طلب امر یہ ہے کہ خلیفہ کامل کی یہ پیچان نہیں کر پیک  
زور سے اُسے خلیفہ منتخب کرے اور اس کے دل میں رانی کے پرادر بھی  
ٹھج تھوڑا۔ اگر یہ صحیح ہے تو صدیق اکبر رضی اللہ عنہ پر اعتراض کیسا؟

جواب ۵۵۵ ہے: خلیفہ برحق کو پیک رائے کی اصطلاح ہی نہیں ہوتی کیونکہ  
اس کا تقرر خدا کی طرف سے ہوتا ہے وہ جمیروی رائے کا پابند و محتاج نہیں ہوا کرتا  
اور اگر حضرت ابو بکر کا مقولہ ناقابل اعتراض ہے تو چراپ اس کی تردید کیوں کرتے  
ہیں اسے قبول کر لینے میں آپ کو کیا عذر ہے

اعتراض ۵۵۶ ہے کیا سیدنا حضرت علی رضی اللہ تعالیٰ عنہ نے یہ  
نیوں فرمایا میری وزارت تھارے لئے میری امارت سے بہتر ہے۔

جواب ۵۵۷ ہے: حضرت علیؓ کے اس ارشاد اور حضرت ابو بکر کے اس  
قول میں نہیں وہ اسمان کا فرق ہے حضرت نے ایسا اس وقت فرمایا جب دنیا نے  
حکومت کا تاج ان کے قدموں میں چمود رکھ کر دیا اور حضرت ابو بکر نے وہ بات اس  
وقت کبھی جب وہ تخت پر نیٹھے حکومت کے سربراہ تھے اور لوگ ان کو ناصب سمجھتے  
تھے اور علیؓ کو حقدار جاتے تھے لہذا یہ اقتدار سیاسی حربہ کے تخت کی لئی اور خدا کی  
قدامت سے پچی بات زیان پر ایسی تدبیر رائی ہو گئی جسے آج تک آپ سیدھا کرنے کی

۳۵۰

فکر میں ہیں کربات بھی معقول مانتے ہیں اور اس سے انکار بھی کرتے ہیں۔

اعتراض ۵۵۶: جب چار سے حضرات نے اس عبارت کی شد

کے لحاظ سے تردید کر دی ہے تو اعتراض کرنے کا یہ افایہ ہے جیسا کہ  
المتبہ ص ۳۷۸ میں ہے ”هذا لکذب ولله أنت أعلم“ یہ مجموع ہے اور  
اس کے لئے کوئی اسناد نہیں ہے۔

جواب ۵۵۷: اپنے حضرات نے کسی بات کا انکار نہیں کیا بلکہ حقیقت و فتنہ  
انکار کر دینے سے نہیں بدل کر تھی۔ جب جید علام نے اسی روایت کی موجودگی کا اقرار کیا ہے  
اور کتاب الطالیف میں فصل اپنی روز جیسے عالم نے اسے صحاح میں سے کہا ہے غلط  
نے سر العالیین میں تسلیم کیا ہے اور بسط ابن حوزی نے تذکرہ خواص الامت میں لکھا  
ہے۔ (تثیر الطاعن ص ۱۹)

اعتراض ۵۵۸: اگر یہ کہا جائے کہ ابو بکر صدیق رضی اللہ عنہ کو  
حضور علیہ السلام نے کبھی بھی والی بنا کر نہیں پہنچا تو دریافت طلب امریہ  
ہے کہ بحیرت کے نویں سال رجوع کا امیر سید الرسل نے کس کو بنا کر فرمایا  
تھا۔ نیز تباہی یہ فضیلت امیر بن اکر بن حیثیت میں ہے یا حضور علیہ الصلوٰۃ  
والسلام کی خدمت میں رہ کر شرف زیارت حاصل کرنے اور جر عده ہائی  
وصال پینے اور فیوضات نبوت سے مستحق ہونے میں۔

جواب ۵۵۹: یہ میں ایسا اعتراض کرنے کی کوئی ضرورت نہیں ہے کیونکہ حضرت  
صلی اللہ علیہ وسلم نے کئی مواقع پر لوگوں کو امیر یا سردار بنایا ہے ایسی تحریری  
ویلی خلافت و امامت نہیں ہے۔ باقی رہنگی فضیلت کی بحث تو فضیلت دراصل اطاعت

۳۵۱

محبت رسول سے منسلک ہے۔ حضرت کی اطاعت خواہ ان سے بظاہر دور رہ کر کی جائے یا قریب اس اطاعت کا خلوص و تقویٰ ہی باعث فضل ہوگا۔ اگر ایک جانشیر رسولؐ کی عدم موجودگی میں حضورؐ کی محبت میں کمال فرمانبرداری کی مشاہ قائم کرتا ہے تو وہ اس صاحب سے یقیناً افضل ہو گا جو ساقر رکھ کر رسولؐ کے قبل کے منصوبہ میں ملوث ہوتا ہے لیں شرف زیارت پہنانا اسی وقت مفید ہو گا جب دل میں محبت اور نیت میں خلوص ہو گا اس لئے فضل کا تعلق ساقر ہے یا امیر ہے سے نہیں اطاعت خلصہ ہے ہے۔ (دُوڑھ: رہجت کے فویں سال حضرت ابو بکر کو حج پر بیچنا بالعلن غلط ہے جیکہ بیچنا ہی نہیں تو امیر ہانا کیسا ہے)

**اعتراض ۵۵۸** : بہ الگ یہ مکر کیا جائے کہ سیدنا ابو بکر صدیق رضی اللہ عنہ کی خلافت کے متعلق تو عمر فاروقؓ کا قول موجود ہے یعنی ابو بکرؓ کی بیعت جلدی ہوئی تو دریافت طلب امر ہے اس جملہ میں صدیق اکبر کی خلافت کی کس طرح تردید ہو سکتی ہے جیکہ اس کا معنی ہے کہ بیعت بلاپیں پیش ہوئی بغیر کسی انتظار کے ہوئی بغیر کسی تغیرت کے ہوئی کیا اس میں صراحتہ صدیق اکبر کی فضیلت ثابت نہیں ہوتی ہے

**جواب ۵۵۸** : پہلے حضرت عمرؓ کا قول سننے ابو بکرؓ کی بیعت بے سوچ سمجھے تاہم طور پر واقعہ ہوئی تھی: اللہ نے اس کے شرے پایا: اگر اندہ کوئی اس طرح کمرے تو اسے قتل کر دینا" (صواب عن عمر فاروق ص ۲۳) اب تباہی اگر اس قتل سے حضرت ابوبکرؓ کی فضیلت ظاہر ہوئی ہے تو یہ راس میں شامیہ شرکیوں مانا گی اور اگر بیعت دستوری اجموری یا صحیح طریقہ پر مل میں آئی تھی تو یہ راس کے احادو پر قتل کرنے کا فتویٰ حضرت عمرؓ کیوں دے دیا حضرت عمرؓ کا قتل عزیز کامی و دینا ثابت کرتا ہے کی بیعت ابو بکرؓ فلتنتہ تھا اور اس کا لازم کتاب مستوجب سزا ہے

موت ہے! لہذا تیپیٹ شایستہ ہوئی تذکرہ فضیلت،  
اعتراف ۵۹۔ آپ کے بعض لوگ کہتے ہیں کہ صدیق اکبر رضی اللہ عنہ  
بیشہ کہا کرتے تھے: لیتھی کنت سالات رسول اللہ للانصار فی  
لہڈ الامر حق! کاش کہ میں انصار کے متعلق حضور سے پوچھ لیتا کہ  
امر خلافت میں کچھ ان کا بھی حق ہے دریافت طلب امریہ ہے کہ اس میں  
خلافت صدیقی کی تردید ہر قسم کیا مطلب ظاہر نہیں کہ ابو بکر صدیقؓ نے  
حضور سے پوچھا نہیں اور حضور نے ازسرخود بتایا نہیں اگر ضروری ہوتا  
تو حضور اس مسئلے کو ہرگز سرگزخی نہ رکھتے جب کہ بتوت چھپنے کا  
نام نہیں بلکہ ٹاہر کھنے کا نام ہے

جواب ۵۹۔ اگر حضرت ابو بکر حضورؐ سے پوچھ بغیر خود حکومت  
پر قابض ہو سکتے تھے تو پھر افرانصار کے لئے حکم خلافت کی عدم موجودگی میں کون سی  
ایسی بات تھی جو دہ امر حکومت سے فرموم ہوگئے جب کہ حضور نے نہی کسی ہماجر  
کو پانی خلیفہ نامزد فرمایا اور نہ بی انصار میں سے کسی کو بلکہ بیشہ حضرت جل کو اپنا  
قام مقام بناتے رہے اور عورت ذوالعشیرہ کے موقع پر بی خلافت علمیہ کا اعلان  
فرمادیا اور بھرا شراؤہ لفظ حضرت علیؓ کے لئے ارشاد فرمایا جس سے آپ کاظیف  
بلطف ہونا بابت ہوتا ہے اور کار رسانی کا آخری کام حکم خدا سے علی کو نامزد  
فرمانا ہوا۔ لوگوں نے عبد غدیر کی خلاف ولڑی کرتے ہوئے حضرت علیؓ کو  
حکومت سے فرموم کر دیا جنور نے اپنا فرض پورا کیا اور امامت توکین  
کتاب اپدیت کے سپرد کی گمراحت لے حضور کے اس حکم کو فراموش کر کے  
بدایت کو جھوڑ دیا اور خنالات کے گڑھے میں سرگئی!

اعتراف ۵۴۔ اگر یہ عبارت تسلیم کر دی جائے تو کیا اس میں اسے صدیق اکبرؓ  
کے خلوص کا ثبوت نہیں ہوتا۔

جواب ۵۴۔ اس عبارت سے حضرت ابو بکرؓ کے خلوص کا ثبوت اسی مدت  
میں سکتا ہے جب وہ کوئی ایسا ثبوت پیش کرے کہ حضور نے مجھے تو پانی خلیف

ہنیا یہ گل انفاریں کو اس شرف سے غرور رکھا ہے حالاں کہ نہ ہی کوئی حکم حضرت ابو یکر کے لئے تھا اور نبی انفار کے لئے ہمداد و نعم کا پلے خالی اور برابر تھا البتہ انفار کے ساتھ یہ خلوص اس طرح ہوتا کہ انہیں بھی برادر کا شریک کا رکیا جانا جیسا کہ ہنور نے رشته اخوت قائم کر کے مساوات کا درس دیا تھا۔ لیکن یہاں تو انفار وہاں جریں میں سے کسی کو انتیار نہ تھا کہ مقصوم نبی کا قائم مقام غیر مقصوم شخص کوچن یافتے جب کہ یہ کام ہیں خداور رسولؐ کا تھا امت کو خواجواہ فلانگ پھنسانے کی ضرورت ہی نہ تھی :

اعتراض نمبر ۱۰۷ اگر یہ کہا جائے کہ حضرت صدیق اکبر رضی اللہ تعالیٰ عنہ نے تولوقت وفات فرمایا تھا: لیت اہی لمرتلد لی کاشش کہ میری مال نے مجھے شر جانا ہوتا: تو کیا مجھے دریافت کرنے کی اجازت ہے کہ آپ ذرا صدیق اکبر کے متعلق تولوقت وفات یہی جلد بروایت صحیحہ ولیست مستند ثابت تو کر دکھائیے

جواب نمبر ۱۰۷ ا۔ اگر یہ قول صحیح اور مستند نہیں ہے تو پھر آگئے اعتراض ہی میں آپ نے اسے تقویٰ کی علامت کیوں قرار دیا ہے؟ اب آگر آپ حضرت ابو یکر کو صفت تقویٰ سے خارج کرنے ہی پر آمادہ ہیں تو یہیں مان پیتا ہوں کہ یہ اہموجی

نہیں کہا ہوگا، باقی اس کی روایت و درایت کے جگہ میں مغزیاری کرنا و قوت کو منع کرنا ہے ایکیوں کہ اس فقر کو ہمارے ہاں کوئی ابیت ہی ماضی نہیں ہے البتہ تشدید المطاعن میں یہ جلد لکھا گیا ہے تفصیل اصل کتاب میں ملاحظہ فرمایجیے اعتراض نمبر ۱۰۸ ا۔ نیز اکر سیم کرنا جاتے تو کیا؟

ان گرمکو عنده اللہ اکلدو اے شک خدا تعالیٰ کے نزدیک زیادہ عزت والا وہی ہے جو تم میں سے خلا کا خوف زیادہ رکھتا ہو اکاموڑہ حضرت صدیق اکبر رضی اللہ تعالیٰ عنہ نے ان کلمات سے پیش نہیں فرمایا

آخر بات کو توڑ مردہ کر پشیں کرنے کا کیا فائدہ ہے؟  
**جواب** ۵۴۲۔ جب آپ اس بات ہی کو نہیں مانتے تو قویٰ کامنورہ کیوں  
 سکتے ہیں، اہاں اگر صحیح مان لیں تو پھر جواب یہ ہے کہ سر نفسی کا مظاہرہ اس  
 وقت نظر آتا ہے جب پیشائی کرنی فائدہ نہیں دیجی۔ اب تھاتا ہے کیا ہر تو  
 جب پیشائی چھپ لئیں کھیت!، میں یات کو توڑنے مروڑنے سے کیا حاصل  
 آپ کی تو پوری کل خود مطری ہوئی تھے کیا فرعون کا قاریہ ایمان مفید ہوا  
 اعتراض غیرہ ۵۴۳۔ اگر یہ مکر کیا جاتے کہ ابو بکر صدیق رضی اللہ تعالیٰ عنہ نے  
 بارہا اپنے کنابوں کا اقرار کیا اس لئے وہ خلافت کے مستحق نہیں  
 تھے تو سوال یہ ہے: حضرت امام زین العابدین رضی اللہ تعالیٰ عنہ کے  
 کے حسب ذیل ارشاد کا کیا جواب ہے؟ لیکن چنانچہ صحیفہ کاملہ مساجد  
 ۵۴۴ مطبوعہ طہران بازار سلطان۔

هاتا ذا ایارب مطروح یعنی یدیک انا الذی اقدرت الخطا یا  
 ظہرہ و افالذی افتنت الذنوب۔ اے بزر رب میں اپنے  
 سامنے پڑا ہوا ہوں میں وہ ہوں جس کی پیٹھے کو کندا ہوں نے بھٹا  
 دیا ہے اور میں وہ ہوں جس کی عمر کو گناہوں نے فاگر دیا ہے  
 امّر حضرت سجاد مقصود مسکرا اقرارِ معصیت کر سکتے ہیں تو غیر مقصوم ہو گو  
 اقرارِ ذنب کیوں نہیں کر سکتے۔

**جواب** ۵۴۵۔ یہیں کسی پر اس وجہ سے کوئی اعتراض نہیں ہے کہ اس  
 نے اپنے لئا ہوں کا اقرار کیوں کیا ہے یہ صفتِ ذہنوم ہے الہاجب سمع عرض  
 ہی نہیں تو پھر بلا وجہ الزام کیوں لگایا جاتا ہے، باقی معمصرم نے ہمدردانہ جات بالگاہ  
 الچی بین عرض کی میں تو وہ امت کی تعلیم کے لئے ہے کہ فی الحقیقت معاذۃ  
 حضرت سجاد ایسے لئے گا کہ اسکے ان کی عصمت اس کی قویٰ دلیل ہے:

اعتراض نہیں کیا ہے؛ اگر باریں ہمہ معصوم ہو کر امامیت کے فراصل خام  
دے سکتے ہیں تو وہ باریں اقرار غیر معصوم ہو کر خلافت کا کام کیوں  
نہیں کر سکتے۔

جواب ۱۵۶۲۔ خلافت و امانت کے لئے نص دو کارہ ہوتی ہے، معموم منصوص ساختا ہے اور غیر معموم غیر منصوص بس تحریکی عصمت کی وجہ سے غیر معموم منصب خلافتہ الیہ کے اہل نہیں ہوتا ہے؛ ایک شیخہ کا ازالہ کر دینا چاہتا ہوں کہ اللہ تعالیٰ تمام بری صفات سے پاک ہے لگہ جازی معنوں بیس تو وہاں اپنے کو مکار، جیسا کہ قہار وغیرہ کہا ہے حالانکہ نہ ہی وہ ذات کسی سے نکر سکتی ہے شکس پر جھر کر قتی ہے اور نہ ہی قہر و ظلم جبڑھ خدا نے پریقات ہیماز ارشاد فرمائی تھیں اسی طرح ائمہ بیرحق نے مجازاً خود کو خاطی و گہوار کر کے بندگی خدا کی تعلیم دی ہے:-

اعتراف ۵۴۳ : صحیفہ کاملہ سجادیہ متنیں ہے  
لما تغل علی ظہری من الخطيارات اگنا ہوں  
کی وجہ سے میری پڑپر یو جہ آپ را بے فرمائیے کیا خیال ہے اب  
بھی صدیقی ارشادات پر اعتراف کرنے کی حراثت ہے اذکار  
خلافت صدیقی کے لئے اگر یہ تحریکی جائے کہ وہ تو مسائل شرعاً  
مبنیں جانتے ہے ۔

۱۱۔ انہوں نے چور کے بائیس ہاتھ کاٹنے کا حکم فرمایا۔ ۱۲۔ ایک شخص نے لواطلت کی توا سے آگ میں جلا دیا۔ ۱۳۔ جدہ اور کلالہ کے مسئلے کو نہ جانتے تھے۔ اگر تسلیم کر لیا جاتے تو فرمایا یہ اور میری مرتبہ چوری کی پاداش میں یہ لیسری کے کاٹنے کا حکم دیا تھا یا

پہلی دفعہ کے وہ میں ہے کوئی ماں کا لال جو پہلی مرتبہ کی سرقت کے جرم کی پاداش میں ثابت کر سکے!

**جواب ۵۶۵** - بھیں حضرت ابو بکر کے ایسے احوال پر کوئی بھی اعتراض نہیں ہے جن میں انہوں نے خود کے لہجہ اور عین مقصود ہونے کا اقرار کیا ہے، کیوں کہ ان بالوں کا ان کی خلافت سے کوئی واسطہ نہیں ہے اس لئے کہ خلافت حق کے لئے عصمت شرط ہے اور حضرت ابو بکر اسی لئے کہا کرتے تھے کہ میں خلیفہ نہیں ہوں بلکہ خالق ہوں جب حضرت صاحب خود ہی حقیقت کے مقرر تھے اور اپنے کو خلیفہ نہیں سمجھتے تھے تو پھر ان کی نام ہذا خلافت کا انکار کرنا کوئی جرم نہیں ہے، چوں کہ خلیفہ کے لئے عالم ہونا ضروری ہے جیسا کہ اللہ نے اپنے پھیل رضی خلیفہ حضرت آدم علیہ السلام کا تقدیر علم ہی کیوں جو دیانت سے کیا اس لئے خلیفہ کا جاہل ہونا براہ راست بجز خدا کا سبب مظہر تھا ہے، لہذا آپ کی غلط فہمی دو کرنے کے لئے ہم وہ اثبات پیش کر رہے ہیں جس سے حضرت ابو بکر کی ثابت علم واصفح ہو جائی ہے، حضرت ابو بکر نے چوری کی مزاییں چور کا بیان ہاتھ لٹھوا کیا اور پہلی مرتبہ کی چوری تھی اور یہی وجہ ہے کہ علام اہل سنت نے حضرت صاحب کی اخباری غلطی مانی ہے، تفصیل کے لئے ملاحظہ فرمائیں، نہایت العقول علامہ اہل سنتہ امام فخر الدین رازی، اور تحقیق اشاعتی عشریہ وغیرہ۔

**اعتراض ۵۶۶** : کیا علم الهدی اپنی کتاب تنزیہ الانبیاء والاممۃ میں مذکور نہیں کہ حضرت علیؓ مرتضیؓ فی ایک بیت مزدکو خلادانہ تھا،

**جواب ۵۶۷** : تنزیہ الانبیاء مصنفہ سید مرتضی علام الهدی رحمۃ اللہ علیہ میں یہ واقعہ تین ملا ہے، مفصل حوالہ درکار ہے جیسے حضرت ابو بکر پر حوالہ ہے وہ فخارہ سلیٰ کو اگلے میں جلا دینے کا ہے جس کا لوطی ہونا ثابت نہیں ہے بلکہ

اس نے حضرت البربر کی الماعت نہ کی تھی :  
 اعتراض ۵۴۷: اگر کسی مسئلہ میں شک ہو اور کسی واقعہ سے پوچھ لیا جائے تو کیا یہ مددحت و ننفیت میں داخل ہے یا جملہ انہائیں جواب ۵۴۸: اب تک عالم عام انسان کے لئے قابل تعریف ہے لیکن نبی رسول خاطر علم دہیں سوتا چاہیے اور اسے اپنے زمانے کے سب نقوص پر علمی فویض حاصل ہو نہ انتہا درجی ہے کیونکہ عالم جاہل سے انفل بوتا ہے :

اعتراض ۵۴۹: اگر یہ پیش کیا جائے کہ لشکر امامہ میں حضرت علیہ السلام نے البربر کو جیسا تھا اور وہ نہیں گئے تھے تو سوال یہ ہے کہ اگر نہ صحیح ہو تو امامت ملوت، کامکم کسی لیے تھا اور اگر امامت کامکم حضرت البربر کو تھا تو اپنے سوال کی کیا وقعت ہتھی ہے ۔

جواب ۵۵۰: کوئی ماں کا لال یہ ثابت نہیں کر سکتا ہے کہ حضرت البربر کو صحیح امامہ سے ساختہ جانے کا حکم رسول نے نہیں دیا تھا اور امامت نہ کی حقیقت ہم پہلے ہی واضح کرچکے ہیں پس جب حضرت البربر کو امامہ کے ماتحت جانے کا حکم ثابت ہے اور امامت تماز کا حکم متفاہ عدہ ہے تو پھر عادت سوال کی وقت یہ کہ جو سکتی ہے ۔

## عظیمت حضرت فاروق اعظم کے سلسلہ کرام کے سلسلے میں چیز دسوالت

اعتراض ۵۵۱: قرآن مجید میں ہے :  
 هُوَ الَّذِي أَرْسَى رَسُولَهُ إِلَيْهِ الْمُؤْمِنِينَ اللَّهُ نَعَمَ وَهُوَ ذَاتٌ بَعْدَ جَمِيعِ  
 وَدِينِ الْحَقِّ لِيُنَظِّمَ هُرَغَلِ الْذِينَ آتَيْتَ رَسُولَكُمْ بِالْحِكْمَةِ اُوْرَدِيْنَ حِكْمَةً  
 كُلَّهُ وَكَفَى بِاللَّهِ شَهِيدًا بِصَجَانَكُمْ دِيْنَ کُوْنَغَامِ اُوْرَدِيْنَ بِرِغَالِبِ

۶۹۔ محدث امام باری، پیشہ نمبر ۸ کر دے اور اللہ تعالیٰ کی گواہی کافی ہے

خدا تعالیٰ نے بعثت نبیو کی علت خاتی علیہ دین کو قرار دیا ہے۔  
ظاہر ہے صدر و شام اور سیک فارس پیر غلبہ حضرت صلی اللہ علیہ وسلم  
کے زمانہ اقدس میں حاصل نہ ہو سکا پس دریافت طلب امر یہ ہے کہ  
اس قسم کا غلبہ کس کے عہد میں لفیض ہوایا۔

جواب ۷۴۹ ہے ایت موصوفہ کا صحیح ترجیح ہے کہ، وہ وہی ذات توبے جس نے  
اپنے رسولؐ کو بیان اور دین حق کے ساتھ بیجا تاکہ اس کو نام دینے پر غالب کے  
اور گواہی کے لئے تسلیم خدا کافی ہے، الفتنے پر ۲۸

چوں کہ ایت میں صیغہ ماضی استعمال ہوا ہے اور اس سے پہلے فتح مکہ کا بیان ہے  
اس نے اس کا تعلق حضرت رسولؐ خدا صلی اللہ علیہ وسلم سے ہے کہ خلیفہ دین  
کو غالب رکھنے کا وعدہ کیا ہے اور کفتوح مختاری ہے۔ جو حال اور مستقبل  
پر حاوی ہے! کیوں کہ جیات رسولؐ میں دین ملک ہو گیا اہم انکیل دین کا اتفاقاً  
ہے کہ اسے غلبہ بھی حاصل ہو اغلبہ دین سے مراد فلیبہ زین لین یا کثرت امت  
سمجھنا ہرگز درست نہیں ہے بلکہ اس سے مقصود تعلیم دین ہے جو ہر را طال دین

پر غالب فاتح ہے: اگر کچھ رقبہ پر مسلمانوں کے سلطکو غلبہ میں قرار دے دیا  
جائے تو تائیک اسلام میں ایک لمبی بھی ایسا نہیں سلا جب اسلام کی حکمران ساری  
دینیا پر ہرگز تھوڑی اسلام اگر غالب آئے تو مغلوب بھی ہو سے اگر ان کا غلبہ دین کا  
غلبہ نہیں گے تو ان کی شکست بھی معاف اللہ دین کی شکست مانا پڑے گے  
پس غلبہ دین کو فتوحات سے ذرا سا تعلق بھی نہیں ہے!

اگر صدر و شام فارس پر غلبہ دین کا غلبہ کہا جاتے تو پھر باقی تکہ ارض پیر جو اس وقت  
کے زیر اثر مسلمین رقبہ سے کئی گناہ زیادہ تھا دین کو غلبہ حاصل نہ ہو۔ یعنی قیامت  
رقبہ پر غلبہ تھا اور کثیر قید پر مغلوب تھا! ایسی صورت حقیقت دین کی تنقیص

نماہر کرتی ہے؛ اس لئے نماہر پرستے گا کہ غلبہ رین سے مراد تسلطِ الارض ہے  
نہیں ہے بلکہ اس غلبہ سے مطلب دین کی دھرمگیر تعلیم ہے جو تمام باری اور  
روجائی سائل کا مل میشیں کرتی ہے اس لئے ہمارے ہاں تسبیحِ فتنہ میں ہے  
کہ اس غلبہ سے مراد امام ہے، اور مہدیؑ علیہ السلام تمام دنیا کو وعد و انتہاف  
سے پر کر دیں گے جیسا طرح وہ ظلم و جور سے پر ہو چکی ہو اس وقت دنیا کے  
جیسا جیسا میں دین کی تحریمت نہ ہو گی اُنکی توانی کے زمانہ قبالے کے  
مسئلہ انہوں کو اسی جگہ جیسا جمیع غلبہ حاصل نہیں ہے، جو بظاہر آزادِ مسلم ملکتیں  
پیش و پہنچی عینِ مشہود کی تھائیج و دستِ تلویں کیا غلبہ کا وعدہ خداوند صرف  
پہنچ سالوں کے لیے ایضاً جب و وقت مسلمانوں کی تلوڑِ عینِ مشہود اور جب کہ مسوگی  
تر معاذ اللہ خدا بھی پانچ وعدے سے چھکریا، مہیں ہرگز ایسا نہیں ہے  
بلکہ خلپہ سے مطلب یہ ہے کہ با ایک شوالہ کتنا ہی باری طلاق سے طائفہ و عالی شناخت  
ہو حق نبیتِ غالب رہتا ہے یعنی اسلام کو تمام دیکھنے پڑتی دو ایکان پر  
فرفیتِ حاصل ہے کیوں کہ یہ ایک فطری و عالمگیر ضایعاتِ حیات ہے کیا  
گری مسلمان یہ سوچ جی سکتا ہے کہ حضورؐ کے زمانہ میں دینِ غالب نہ تھا  
جب کہ مهرِ شنا، واپسی، دعینہ ابھی مسلمانوں کے پر ارادت نہ تھے

چھر طرح حضورؐ حضرت اور قبہ براشر و کھتے ہوئے دین کے لحاظ سے غالب ہے  
اسی طرح اللہ کا دین یا ہر وقت اور برخلاف غالب ہے، بلکہ اگر دینا ہیں ایک بھی  
مودمن یا فی ہے تو بھی دینِ غالب ہی غالب ہے فتنہ مات کو غلبہ رین سے  
کرنی راستہ نہیں ہے۔

اعتراض نہیں ہے کیا یہ شجاعت ہے کہ یہ عہد فاروقی دور میں پورا ہوا اور  
ان کے زمانہ میں تین دین کو مکمل تسلطِ فتحیب ہوا۔

جواب علیہ ایہ بالآخر سفیدِ جھوٹ ہے حالانکہ دینِ حضورؐ کے زمانہ

میں مکمل ہوا اور اسے سر وقت غلبہ حاصل ہے، حضرت عمرؓ فتوحات میں وہ  
بھیں، اور دنیا کی ابادی کا کثیر حصہ اسلامی تسلسل سے باہر نہیں۔ اگر حدود و سلطنت  
ہی کو غلبہ سمجھ دیا جائے تو بھی مزعمہ غلبہ ثابت نہیں ہو سکتا ہے، جب کہ عمرؓ  
عمرین لصفت الشیار بھی مسلمانوں کے زیر اثر نہ تھا، جب کہ غلبہ دین تمام  
کائنات کے لئے ہے نہ کہ اس کو تو کسے لئے یہ مسلمانوں کی زیر اثر نہیں ہے  
اعتراض ہے کہ اور اگر ہماری یہ تغییر خلاف واقعہ ہے تو اس حدیث  
کا کیا مطلب ہے جب کہ حضور علیہ الصلوٰۃ والسلام نے عز وہ خندق  
کے موقع پر پہلو دار کی توفیر مایا خدا تعالیٰ نے میرے باقاعدہ پر فتح کر دیا  
گیا ہے۔

**جواب ۱۵۔** بخاری روایات میں ہے کہ حضورؐ جب روزِ خندق  
پہلا کمال مارا تو کچھ حصہ پختہ کا لوٹ کیا آئی نے فرمایا فدائے شام کی گنجائی  
محکم عطا فرمائیں، اس سے مطلب صاف ظاہر ہے شام کی فتح کا اشارہ ہے  
اعتراض ہے کہ تفسیر صاف صد میں ہے اُنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم  
نے دعا کی تھی۔ اللہ ہو اعلم بالاسلام بأخذ العمرین بعمرین  
الخطاب اور بالجی! یعنی یا اللہ اسلام کو یا تو عمرین الخطاب سے  
عزت و قدریہ عنایت فرماؤ یا ابو جہل سے فرنا ہے  
خدا تعالیٰ نے حضور علیہ السلام کی یہ دعا قبول فرمائی یا نہ؟

**جواب ۱۶۔** علماء شیعہ کے تزوییک مذکورہ روایت درست نہیں ہے  
کیوں کہ حضرت عمرؓ میں کوئی عزت نہ تھی اور اب کے اسلام لائف سے  
اسلام کو عزت دینے کی دعا دالی روایت سنی علماء نے خود کھوڑی ہے اور  
اس قسم کی دعا جو عقل و نقل کے سراسر خلافات سے حاشا و کلام رسول اکرم ﷺ  
کی زبان میدار کسے ادا نہیں ہوئی اچھا بھی اگر بیان لفظ یہ حدیث صحیح سمجھ  
لی جاتے تو سنی تزمیں ثابت نہیں ہو سکتی حضورؐ کی ہر دعا قبول ہوئی ہے،

اعتراض ۱۵۔ اگر قبول نہ ہوئی تو کیا حضور علیہ السلام کی یہ دعا  
کتب حدیث میں موجود نہیں؟ اللہ ہماری آنکھ بخدا دعا  
لاستحکام بیان کے شک میں تیری پناہ میں آتا ہوں ایسی دعائے  
جو قبول نہ ہو؟

جواب ۱۵۔ حضور صلی اللہ علیہ وسلم کی یہ دعا مستحب ہوئی  
اعتراض ۱۵۔ اور اگر قبول نہ ہوئی تو فاروق اعظم رضی اللہ عنہ  
کی تشییف اوری سے بقیناً دین کو عزت و سطوت نفییں ملی  
فرمائے کیا جواب ہے؟

جواب ۱۵۔ اللہ کی یہ قدرت ہے کہ وہ شخص ناجر سے بھی اپنے  
دین کی تایید کر سکتا ہے، بخاری ملاحظہ فرمائیجھے  
اعتراض ۱۵۔ عزادات حیدری ترجیح حمل حیدری میں ہے کہ بیت اللہ شریف  
کے درودیوار فاروق اعظم کی تشییف اوری پر فخر میں آئے پس  
اگر ان کا ایمان قابل انتشار نہیں تھا تو درودیوار نے فخر کیوں کیا؟

جواب ۱۵۔ حمل حیدری نامی کتاب ہمارے لئے جو بھی نہیں ہے  
اس کی وضاحت پہلے کی جا چکی ہے؛ یا قبیل شکاری خود ہی اپنے جاں  
چھپنے چاتا ہے تو اس کی بے بس پر جاں کی ناز نثار رقصیں ہوئی ہے؛

اعتراض ۱۵۔ ذکر کورہ کتاب میں یہ بھی ہے کہ بیرون زم کے پانی  
نے فرط سرست میں سل سیل کو فالقہ حلا و دن دختا اگر فاروق  
ایمان قابل انتشار نہ تھا تو اس قدر القلب کیوں؟

جواب ۱۵۔ خود مولوی بیرفعہ باذل نے اپنی کتاب کو غیر معترک کیا ہے  
لہذا یہ شاعری ہمارے لئے دلیل فارغ نہیں یا ممکن  
اعتراض ۱۵۔ کیا یہ تکمیل کے فاروق اعظم کے اظہار ایمان سے

پس منور اکرم بعد جماعت اپنے گھر میں نماز ادا کرتے تھے لیکن جب فاروقؓ نے ایمان کا اطمینان فرمایا تو پوری جماعت لے کر حرم کعبہ میں نماز ادا کی اور سب کو جماعت سے نماز لفیض ہوئی۔

**جواب ۵** ابھی نہیں جھوٹ ہے، حضرت عمر کے مسلمان ہونے سے قبل بھی نماز علانية ادا کی جاتی تھی۔

اعراض ۱۷۴ اگر غلط سے تو فزواتِ جدیدی کی اس عبارت کا کیا جواب ہے؟ آگے آگے سب کے عتیق بکر با جماعت دافرِ مأتمہ انکے اصحاب محسنة بالیں کرتے ہے خوف و خطر داخل خانہ وار ہوتے۔

**جواب ۱۷۵** عنوانِ جدیدی ہماری مستند کتاب ہی نہیں ہے، مبانی بہ واقع حضرت امیر حمزہ رحمی اللہ تعالیٰ عنہ کی بد ولت بیش آیا تھا۔

اعراض ۱۷۵ اگر یوں تعمیر کیا جاتے کہ فاروقؓ اعظم کے آتے سے کعبہ کا درکھلا اور نماز با جماعت لفیض ہوئی بس جب تک کعبے کا درکھلا رہے گا فاروقؓ یاد نمازہ سے کی فرمائیے اس میں کیا حرج ہے؟

**جواب ۱۷۵** ایسی تعمیرِ حقائق سے بہت ہی دور ہو گئی گیوں کہ جس دن سے حضرت عمر اسلام میں داخل ہوئے اس کے بعد مصائب کا دور شدت ایکرنا گیا اور خود ہر سب ہی عرصہ کے بعد حضور کو شہر پدر ہر جانا پڑا۔ اگر حمر کا درد بہ ایسا پوتا تو مسلمانوں کو حضرت نہ کہنا پڑتی۔

اعراض ۱۷۵ اگر آپ کو فاروقؓ کو دریں علیہ دین سے انکا ہے تو سیدنا علی المرتضی کے اس اشارہ کا جواب دیجئے جب کہ آپ نے سیدنا حضرت عمر رضی اللہ تعالیٰ عنہ کے طلب مشورہ کے جواب میں فرمایا: بخواہ اللہ نیجح البلا عنۃ!

ان هذ الامر لویکن و نصره ول الخ لانہ بکثرة والقلته

فَهُوَ ذِي الْأَظْهَرِ ۝ ا۔ بے شک یہ دین کا کام اس کا غلیب اور اس کا خسارہ فوج کی کشوت اور قلت پر موقوف نہیں ہے اور یہ خدا کا دین ہے جس دین کو خدا تعالیٰ نے غالب کر دیا ہے جواب ن ۵۸ ا۔ اس کا جواب بھی یہ ہے ذکا الانفہاً میں عز و جل کر دیا ہے اس سے را در دین کا غلیب ہے نہ کہ اس فرمان میں حضرت عمرؓ کی کوئی تعریف ہے اللہ کا دین ہر دوسریں غالب ہے خواہ وہ دوسری ہو یا دوسری نہیں؛ دین کا مغلوب ہونا امر خال ہے مولا علیؑ کے اس فرمان سے دراصل حضرت امیر علیہ السلام کی شان ولایت ظاہر ہوئی ہے کہ فرمایا امیر اللہ کا دین ہے جسے اس نے ظاہر کیا ہے۔ یعنی باوجود تصرف حکومت کے حاکم صاحب تخت ذاتج و اقتدار مجبور ہے کہ وہ ہادی برحق سے مشورہ لے۔ اگر حضرت علیؑ کا منتصد تصرف عمرؓ خلافت و حکومت کی حقانیت کی تائید ہوتا تو آپ حکومت یا حکمران کی شان و تعریف کرتے نہ کہ امیر دین کی ضرورت محسوس کرتے۔ دراصل ارشاد مولا علیؑ یہیں ہے کہ اللہ نے حق کو ظاہر و غالب کیا ہے، یہ حق کو غلبہ عطا کیا ہے کہ حاکم صاحب مجبور ہو کر جاہ و حشم کے باوجود جنت خدا جو کہ گوشہ نشین ہے، کی چوکھٹ پرستی از تسلیم ختم کر رہا ہے یہ اس بات کی دلیل ہے کہ اللہ کا دین غالب ہے اور حکومت نہ کرو وارث دین کے سامنے مغلوب ہے!

افز اف ۵۸ ا۔ اگر فاروقی غلبے کو منصب عق کا غلیب تسلیم نہ کیا جائی تو فرمائیے سید تعالیٰ المرتضیؑ نے فوج فاروقی کو فوج خداوندی فرما کیوں ریا، جواب دیجئے چنانچہ سمع البلا غثہ ح ص میں ہے:

وَجَنَّدَهُ الَّذِي أَعْدَهُ وَأَمْدَهُ حَتَّى يَلْغِيَ حِيتَ مَا بَلَغَ،  
أَوْ فَارَقَهُ لَكَرَ غَدَا كَارَكَر ہے جس کو اللہ تعالیٰ نے خود تیار کیا ہے اور خرد پھیلایا ہے تھی کہ جہاں پہنچا تھا پہنچ گی،

**جواب ۵۸۱۔** حضرت امیر المؤمنین فرید ارشاد لشکر عز کے لئے نہیں بلکہ لشکر  
اسلام کے لئے فرمایا حضرت کے کلام کا تبرید اس طرح ہے جو صحیلہ عنہ کے ارشاد  
رہنمائیں مرقوم ہیں سے اسلام کی نصرت اور قتلان کا اختصار فرج کی کمی زیادتی فرید  
نہیں ہے، یہ خدا کا دین دو دین سے بس سے تمام ادیان پر اس نے غلبہ عطا  
فرمایا، اگر حکومت کا غلبہ مراد لیا جائیگا تو خلاف واقع ہو گا کیون کہ نازرخیز ہیں  
ایک منٹ بھی ایسا نہیں اسکا ہے کہ حکومتی لحاظ سے اسلام کو غالباً حاصل ہو سکا  
ہو، اور اس کا وہ لشکر ہے اور ان کا لشکر نہ کافروں حکمران اسلامیہ ہے  
اس نے ہمیاں یہ اس کی اعانت کی ہے، ایمان ہنا کہ یہاں تک پہنچا ہے  
اور اس نے کہاں تک ترقی کر لی؟ نہیں خدا کے وعدے پر بھروسہ ہے اور  
بلکہ شیخ خدا وعدہ (هزار) پورا کرے کا اور وہ اپنے لشکر کا مدودگار رفتار ہے  
اس کلام کا تعلق حضرت عمر سیان کے لشکر سے نہیں ہے کیون کہ نسلکو ماہی کے  
صیفیہ میں کی گئی ہے اور بشارت دین کے علیے کی ہے، حضرت علی علیہ السلام نے  
ایسے ارشاد ۱۹۷ میں فرمایا ہے کہ "عمر، اس دنیا سے اس حال میں رخصت ہو اک  
لوگوں کو گوتا گوں راستوں پر ڈال دیا، جن میں گمراہ اہل باب نہیں ہو سکتے  
اور راہ یا فتح یقین پر قائم نہیں رہ سکتے" "نیج البداعۃ ص ۱۹۷

**اعتزاز ص ۵۸۲۔** فرمائیے فتوحات فاروق الفاطمی اسلامی فتوحات  
تھے یا نہ اگر نہیں تھے تو امتناعی وجہ بیان کیجئے؟

**جواب ۵۸۲۔** حضرت عمر کی فتوحات کو اسلامی فتوحات نہیں کہا جاسکتا  
ہے کیون کہ اسلام کا انعام تو سعی مملکت اور جامعاد کا رواہیوں کی اجازت  
نہیں دیتا ہے، اسلام صرف دفاعی جہاد کی ابادت دیتا ہے اور جب ہم اسلام کے  
سیارہ جہاد پر حضرت عمرؓ عبداللہؓ فتوحات کو جانچتے ہیں تو تجویج گیئیں جہاد تورنماں  
صیرخا خلاف اسلام لڑائیاں ثابت ہوتی ہیں، یہی وجہ ہے کہ اہل سنتہ علمائے  
شریعت پر عور و خوض کے بعد اس لشکر کشی کو ناجائز قرار دیا ہے اور اسی وجہ سے

جد والک فتح ہوئے ہیں انہیں غصب شد جا سیداد بھجو کرنا جائز تسلیم کیا ہے جیسا کہ خطیب بغدادی مشہور سی عالم نے اپنی تاریخ بغداد جلد ۱ صفحہ میں لکھا ہے کہ بغداد کی زمین کے متعلق علماء کے اقوال کا ذکر اس کی خرید و فروخت کی کراہیت کی نسبت ان سب علماء کا قول ہے کہ بغداد دار غصب ہے ان کی جایہ دادا لفظی مکانات کی خرید و فروخت ناجائز ہے،

پس جب فتوحات اصول اسلامیہ کے ملاطف ہیں اور ان کی وجہ سے مسلمانوں کو رسمی اٹھانا پڑی ہے کہ غیر مسلم آج تک کہتے ہیں، اسلام نہوار کے زور سے پھیلا ہے اور مسلمان علماء نے ان کو ناجائز فزار دیا ہے اس لئے ان نتوٹا کو اسلام سے کوئی واسطہ نہیں۔

اعتراض ۵۸۲ : بر تقدیر عدم تسلیم سیدہ شہر بانوؓ کے نکاح کے متعلق جواب کا کیا خیال ہے اور سید نازیں العابدین کی ذات گرامی کے ساتھ جواب کی عقیدت و محبت کا رنگ کیسا ہے ؟

جواب ۵۸۳ : - ہم غرض کرچکے ہیں کہ بنی بیت ہریانہ کا حضرت عمرؓ کے عہد سے کوئی تعلق ہی نہیں ہے اور اگر ہر یہ بھی تو امام برحق کامال غصب پر پورا پورا حق برتاتا ہے، لیکن ہمارے تدبیب کو دونوں صور تزویں سے کوئی خروج نہیں ہے، اعتراض ۵۸۴ : کیا جواب رہنمائی فرمائے گئے ہیں کہ وہ کون سی کتاب ہے جس میں سید نازیلؓ سے سید ناعلیؓ کے متعلق مشاہدہ ہلمیں ..... فرمایا ہے، تیز ان جلوں کا کیا معنی ؟

جواب ۵۸۵ : حضرت علی علیہ السلام نے متذکرہ بالاتفاق حضرت عمرؓ کے لئے استاد ہی نہیں فرماتے ہیں، یہ کسی کتاب میں نہیں ہیں، اگر آپؓ کو معلوم ہو تو مہربانی کر کے بندوں کو علم کی رہنمائی فرماؤ۔ مجھے۔

اعتراض ۵۸۶ : کیا آپؓ کے نزدیک مسلمانوں کے لئے جائے پشاہ اور ٹھیام و مادر می کسی غیر مسلم تو قوی دینا جائز ہے

**جواب ۵۸۵** ا۔ اگر حضرت ابوطالب علیہ السلام کے ایمان کو اپنے میں تو پھر ہمیں اس اعتراض پر غور کرنا ہو گا، جب آپ کے مدحوب کے مطابق جناب ابوطالب معاذ اللہ غیر مون بہتر ہوئے مسلمانوں کے رسول کی جانب پناہ ہو سکتے ہیں تو پھر یہ بھی ممکن ہے کہ کوئی مسیح مسلم کسی مسلمان کی جانب پناہ ہو سکے باقی یہ تخریبی تدریست ہے وہ چاہے تو کافر ہی سے اپنے دین کی مدد کروادے جس طرح حضرت موسیٰؑ کی پیداوار کا ذریعہ ملعون ہی کوینا دیا گیا نہ اشارہ ہے بلکہ مشابہت کے معنی شکاری کا جاں بھی ہے۔

**اعتراض ۵۱۴** ا۔ فرمائیے حضرت سیدنا علی سیدنا ہمیں کوئے کر سیدنا عمرؓ کے دروازے پر سیدہ شہر بات الفریس نکاح کرنے کے لئے شریف لے گئے تو بتایا ہے وہاں نکاح کا خطبہ کس صاحب ایمان نے پڑھا اور گواہی دینے والے کوں سے صاحب ایمان نے ان کے اسماء کو لائے سے مطلع فرمائی ہے۔

**جواب ۵۸۶** ا۔ مشہور سنی کتاب حبیب السیہر کے مطابق شہر بن عبید بن عبید شہر بن عبید عرب کے دور میں آیا اور نہیں نکاح ہوا لہذا عدم وقوع پر اعتراض کیسا اور جواب کیسا۔

**اعتراض ۵۸۷** ا۔ فخار و قی در میں سیدنا علیؑ جماعت سے نمازیں ادا فرماتے تھے یا خلوت میں دلالت قویہ سے ثابت مکھی ہے۔

**جواب ۵۸۸** ا۔ حضرت امیر المؤمنین با جماعت نماز بھی ادا فرماتے رہے اور خلوت میں اکیلے بھی، لیکن کوئی ایک بھی روایت کسی کتاب

شیعیہ یعنی ہمیں ہے جس سے ثابت ہو سکے کہ حضرت امیر المؤمنین حضرت عمر کو امام بان کر ان کے پیچے نماز ادا کی ہو ایسی روایت صحیح ثابت کرنے والے متعدد کتابات میں موجود ہے۔

**اعتراض ۵۸۹** ا۔ اگر خلوت میں پڑھتے تھے تو نسی مسجد میں یا الحصر میں

دلائل بیان کجھے وہ

جواب ۵۸۸: آپ نے مسجد میں بھی نمازیں باراکیں پیر کھیں گے مکنت فرازوی کیسا تھے  
اعتراض ۵۸۹: اگر جماعت سے نمازیں پڑھتے تھے تو امام کے ذریب  
کے متعلق ان کا کیا عقیدہ تھا وہ سچ کجھے وہ منذورہ بالا دلائل ہیں  
مندوشیں نظر میں جگہ ان عقیدت اور حجت کا بارہ لامع فکر اس پا سے

جواب ۵۸۹: ایکسی بھی مسلمان کی پیچھے نماز پڑھ پئے کی اجازت سے  
بشرطیکریت فرمائی ہوا اور اقتداء کیا جاتے اور اس مسئلہ پر یہ معمول ایوب کی کوئی  
بادی میں انتزاعات کا جواب دیتے ہوئے سب سے صالح و مدلل بحث کی ہے  
اعادہ فضول ہے، صرف اتنا یاد دلاتے دیتے میں اگر نماز پڑھیں تو کھڑا  
وکرنا سچ کر راتخاری شرف دیکھیے،

اعتراض ۵۹۰: کیا یہ سچ ہے کہ انجام طبری ص میں موجود  
ہے کہ حضرت عمر فاروقؓ نے ہناؤند کے شکر کو فرمایا۔

سادیتا بجبل اور دہان انہوں نے سن لیا کیا یہ سارا  
را قرعان کی مرامت پر ٹھوٹیں ہیں،

جواب ۵۹۱: یہ واقعہ موصوع ہے علامہ طبری نے اسے انجام میں  
بلور انجام درج کیا اور اسے درست تسلیم نہیں کیا ہے پھر علمائے ملی سینہ  
کی کشید تعداد نے اس قصہ کو من گھڑت دنا قابل اعتبار قرار دیا ہے اسکی  
پوری تفصیل تشدید المطاعن میں ملاحظہ فرمائیجھے۔

اعتراض ۵۹۲: کیا یہ سچ ہے کہ بیت المقدس اپنلا کعبہ بھی  
فاروق اعظم نے فتح کیا؟

جواب ۵۹۳: جیسا ہاں بیت المقدس حضرت عمر کے زمانہ میں فتح  
اعتراض ۵۹۴: حضرت عمر فاروقؓ نے مالک فتح کر کے لئے مساجدیں

تئیرا میں اگر آپ کے علم میں بیس تو صزو و مطلع فرمادیں۔“  
**جواب ۵۹۲** ! عام طور پر مشہور ہے کہ حضرت عمرؓ کے زمانہ حکومت میں جام  
 ہزار کے فریب مساجد تئیر کی گئیں لیکن رأ التورات مسجد بنادیں اور ہر ہوتا ہے اور  
 حضرت ایمانی اور شستھے ہے ।

مسجد توبادی شب بربیں ایمان کی حرارت والوں نے  
 من اپنا پرانا پایا ہے برسوں سے نازی بن سکا

اعتراض ۵۹۳ ! مرأۃ العقول شرح الفروع والاصول میں ہے کہ سیدہ  
 شہر بالفول نے بیان کیا کہ میں نیند میں حضور علیہ الصلوٰۃ والسلام کی زیارت  
 سے مشرف ہوئی تو اپنے فرمایا انقریب مسلمانوں کا لشکر تم کو فتح یہ کہ  
 فرمایا ہے اکیا جواب ہے ؟

**جواب ۵۹۴** ! مسلمانوں کے لشکر کی فتح سے بھی انکار نہیں ہے باتی یہ ایک  
 تائیخی واقعہ ہے ادیں میں حجت قرار نہیں دیا جاسکتا جب کہ یہ حقیق ہو چکا ہے کہ  
 لبی شہر یا تو حضرت علی علیہ السلام کے دور میں آئی قیصیں نہ کہ حضرت عمرؓ کے زمانیں  
 اعتراض ۵۹۵ ! الحجاج طبری ص میں مقصود عنده کم کا قول موجود ہے  
 کہ لست فمنکر فضل عمر و لکن ایا بکرا فضل صنه میں  
 عمر و فاروقؓ کی فضیلیت کا منکر نہیں ہوں لیکن ابو بکر صدیق حضرت عمرؓ  
 سے افضل ہیں !

**جواب ۵۹۶** ! اس بات کو شیدھی مانتے ہیں کہ حضرت ابو بکرؓ کو حضرت عمرؓ  
 پر فضیلت حاصل ہے ।

اعتراض ۵۹۷ ! کیا آپ یہ بتلانے کی زحمت گوارہ فرمائیں گے کہ  
 خلافتے اور لعنة میں سے سستے زیادہ مالک فتح کر کے اسلام کے قبضہ میں کس نے دینے  
**جواب ۵۹۸** ! غیر اسلامی فتوحات کے ذریعہ کثیر قبہ ارض کو مسلمانوں کے

قصہ میں دینے کا سہرا حضرت عمری کے سر ہے۔  
 اعتراض ۵۹۴ اور ساتھ ساتھ یہ تبلیغ کی تکلیف فرمائیں گے کہ  
 سب کم ملک کس نے فتح کئے اور خلیفہ وقت کا نام کیا ہے جس کے پاس  
 سے ایک ملک بھی فتح نہیں ہوا۔

**جواب ۵۹۴** اسلامی اصول چاد کے مطابق کے سب سے زیادہ فتوحات حضرت علیؓ  
 نے کہیں، جب کہ غیر اسلامی فتوحات آپ نے بالکل بھی نہیں کیں اور بعد میں ایسا کوئی  
 بھی خلیفہ نہیں ہے جس کے ہاتھ سے کوئی ملک فتح نہ ہوا ہر ایسا کسے ثابت ہے کہ حضرت علیؓ  
 کے عہد میں مسلمان گجرات کا ٹھیا اور سندھ اور افغانستان وغیرہ تک پہنچ  
 کیا تھا اور وہ خبر میں علیؓ مسجد کا بیونا مارٹن میں ایک مرمی میں کے ہاتھ کی موچڑوں کی  
 اور حیدر آباد میں حضرت کے قدم کا نشان آج بھی ان کے چادر فیصل اللہ  
 کی گوائی دے رہے ہیں۔ لگوں حجاج علویہ اور فتوحات ثلاثہ میں فرق ہے۔  
 اعتراض ۵۹۵ اب سیدنا علی المرتضی سیدنا حسنؑ اور سیدنا حسینؑ کے فرزندوں  
 میں کسی کا نام عمر بھی ہے؟ باحوالہ جواب درکار ہے!

**جواب ۵۹۵** بھی بیان والد امام حسینؑ کے کسی فرزند کا نام عمر نہیں تھا!  
 اعتراض ۵۹۶ اخلافت اریاضہ میں سے اس خلیفہ وقت کا اسم گرامی  
 بیان فرمائیتے جیکے عدل کی شہرت چار دنگ عالم میں ہے!

**جواب ۵۹۷** حضرت علیؓ ایسی طبقات ابن سعد میں  
 کہا کرتے تھے: اقتضاناً علیؓ! طبقات ابن سعد  
 اعتراض ۵۹۸ اور کوئی مرمی خاص جو رات کو رعیت پر چوپ کیا رہا کی  
 طرح پہرو واری کیا کرتا تھا!

**جواب ۵۹۹** اب ایک مرمی علیؓ ایسی طبق علیہ السلام!  
 اعتراض ۶۰۰ وہ کوئی خلیفہ وقت تھے جن کے متعلق سیدنا علیؓ

کا بیان ہے بخلاف البدعة و اقام المسنة بـ اپنے پیغمبر ﷺ والا بدعت کو اور قائم گیا سنت رسول صلی اللہ علیہ وسلم کو!

**جواب ۴۰۱:** اب حضرت علیؓ نے حضرت عمرؓ کے متعلق فرمایا!

**خلاف البدعة و اقام المسنة** مطلب اس سے یہ ہے کہ عمرؓ بدعت کو پیغام برداری اور سنت کو اٹھایا۔ پھر حضرت عمرؓ کو حضرت امیر اس طرح ختم فرماتے ہیں کہ وہ عمرؓ اس حالت میں انتقال کر گئے کہ لوگوں کو خلافت را ہوں میں ڈال لے گئے جن میں گمراہ بہیت بہیں پاس کئے اور راہ یافتہ اپنے یقین پر فائم نہیں رہ سکتے۔

**اعتراف ۴۰۲:** اس حضرت کا اسم گرمی کیا ہے جتنا وحید با وہ بود سیدنا ابو بکر صدیق رضی اللہ تعالیٰ عنہ کے بعد وہ صدۃ القدس میں وفات

کے بعد سپرد وہ کیا کیا؟

**جواب ۴۰۳:** اب حضرت عمر بن خطاب!

**اعتراف ۴۰۴:** اکیا یہ سچ ہے کہ جس عمر بن سید الرسل نے وفات پائی آس عمر میں سیدنا ابو بکر رضی اللہ تعالیٰ عنہ اور سیدنا عمر رضی اللہ تعالیٰ عنہ نے وفات پائی

**جواب ۴۰۵:** اب یہ صحیح ہے کہ حضورؐ کی عمر ۴۳ سال تک اس طرح حضرت ابو بکر و عمرؓ میں ۶۲ سال میں، مگر ابو جہول کی عمر بھی تقریباً اتنی بی خش!

**اعتراف ۴۰۶:** اکیا یہ سچ ہے کہ سیدنا عمرؓ کو نازکی حالت میں شہید کیا گی

**جواب ۴۰۷:** اب یہ بھی صحیح ہے کہ حضرت عمرؓ کو حالت نازک میں ایک غلام نے

قیام کی حالت میں رُخی کیا جران کی موت کا سبب بن گیا! فروی الموصیرہ جسے خارجی و منافق صحابی کو حضورؐ نے حالت نازک میں قتل کر دیتے کا حکم دیا تھا

لہذا صرف حالت نازک میں قتل ہو جانا باعث عزت و شرف نہیں جب ایمان خالص و مشکم نہ ہو!

# مسئلہ قرطاس

اعتراض ۴۰۴: حدیث قرطاس کو کتب اہل السنۃ میں کس صحابی نے روایت کیا ہے؟ اور بوقت واقعہ ان کی عمر کیا تھی؟ کیا ان کے علاوہ کسی اور نے بھی اسے روایت کیا ہے یا نہ؟

**جواب ۴۰۴:** کوئی حدیث قرطاس کتب صحیحین میں تھافت عبد اللہ بن عباس رضی اللہ عنہ جن کی عمر اس وقت: ۱۵۰ تا ۱۷۰ برس تھی سے مردی ہے لیکن دیگر کتب احادیث میں یہ روایت خود حضرت عمر سے روایت کی گئی ہے اعتراض ۴۰۵: اگر کیا ہے قواس کی نشان دہی تجھے اور کتاب کا نام مع صفحہ ذکر فرمائیے؟

**جواب ۴۰۵:** اب طران نے حضرت عمر سے روایت کی جسے حضرت عمر کہتے ہیں کہ جناب رسول خدا نے بحالت مرض ارشاد فرمایا۔ کہ کاغذوں و روات میرے پاس لا دتا کیں ایک ایسا فرشته لله صدول کر جس کی وجہ سے تم لوگ اس کے بعد کبھی گمراہ نہ مون کے باز رواج رسول میں سے چند نئے پروردہ میں سے کہا کیم لوگ جناب رسول خدا کا ارشاد نہیں نہیں ہو۔ میں نے انھیں کو مخاطب کر کے کہا کہ تم صوابیات یوسف کی طرح ہو۔ جب رسول خدا یہاں ہوتے ہیں تو قمر و قطبی ہر اور صحت کی حالت میں ان کی گردان پر سوار ہو جاتی ہو، یہ سن کر آنحضرت نے فرمایا کہ ان کو جھوٹ دو وہ تم سے بینتی ہیں۔ کنز العمال ملا علی مستقی جزو ثالث حدیث ۱۳۸ حدیث جزو الرابع ص ۵۲ حدیث شمارہ ۱۰۸)

اعتراض <sup>۴۰۴</sup> ! یہ واقعہ قرطاس کس دن پیش آیا اور حضرت،  
صلی اللہ علیہ وسلم سے بعد کتنے دن تک دنیا میں رہے،  
**جواب** <sup>۴۰۴</sup> ! یہ واقعہ بھارت کو پیش آیا اور حضور کی رحلت سو ماہ کو  
ہوتی یعنی پانچویں دن،

اعتراض <sup>۴۰۵</sup> ! قرطاس لانے کا حکم اجمال طور پر حاضرین سے تھا،  
یا خصوصی طور پر حضرت عمر سے تھا،

**جواب** <sup>۴۰۷</sup> ! حاضرین میں حضرت عمر نیایاں تھے وہ قریب تھا اور  
حضور کا حکم اجمالی تھا اگر حکم عددی خصوصی بھوئی؟

اعتراض <sup>۴۰۸</sup> ! اگر خطاب حضرت عمر سے تھا تو اہل سنت کی کسی معتبریا  
غیر معتبر کتاب میں ثابت مجھے ہے؟

**جواب** <sup>۴۰۸</sup> ! یہوں کہ حضرت عمرؓ حاضرین میں موجود تھے حضرت کے  
قریب یعنی تھے اور ان کی جنیت بھی نیایاں تھی ایذا اس خطاب سے خارج نہیں  
کہ جاسکتے پھر حضرت ماحب کا جوانی و عمل اس بات کی دلیل ہے وہ بھی مخالف  
تھے، تاہم یہ حاضر واحد کلام حضرت عمر کی تھے ثابت ہے!

اعتراض <sup>۴۰۹</sup> ! اگر اگر خطاب سب سے تھا جو کہ بیت رسول مقبول  
میں موجود تھے تو کیا ان میں حضرت علیؓ بھی موجود تھے یا نہ؟

**جواب** <sup>۴۰۹</sup> ! افہم کیا یہ تصحیح ہے کہ سیدنا علیؓ حضور علیہ السلام کے  
کاتب الوفی تھے اور متبار طور پر یہی سمجھنا مطابق واقع ہے کہ قریۃ:

اعتراض <sup>۴۱۰</sup> ! کیا یہ تصحیح ہے کہ سیدنا علیؓ حضور علیہ السلام کے  
ذکر کو رد خطاب بھی ان سے تھا؟

**جواب** <sup>۴۱۱</sup> ! جب کسی شیعہ کتاب سے حضرت علیؓ اس غلبہ میں موجود  
گئی ثابت نہیں تو قریۃ خطاب کس طرح صحیح ہو سکتا ہے،

۳۷۳

**اعتراض ۱۱۰:** اگر با وجود قریب مثبتہ مخففہ حضرت علی خالدہ  
نہیں تھے تو حضرت عمر گیے پر سکتے ہیں ایج ب کو وہ صرف حضور  
علیہ السلام کی طبع پر مس کیلئے بیت رسول میں تشریف لاتے تھے،  
**جواب ۱۱۰:** حضرت علی علیہ السلام اس موقع پر موجود مرتباً ثابت  
نہیں جب کہ حضرت عمر وہاں حاضر تھے اور انہوں نے جواب بھی دیا اگر وہ  
محاطب نہیں تھے تو پھر ان کو جواب دیتے اور بارگاہ رسالت میں گستاخی  
کرنے اور فلکہ فساد پیا کہ حضور ﷺ کو اذیت پہنچانے کی کیا ضرورت تھی اگر وہ  
خلوص نیت سے صرف حضور کی یادوت کیتے آتے تھے تو صرف ٹھیک پرسی کرتے  
نہ کہ ہنگامہ رائی کر کے خلاف قرآن بنی آمی اور از ایند کرتے اور  
حضور کیلئے یا عثیت پڑھانی بنتے؟

**اعتراض ۱۱۱:** فاروق افسوس کے کوں سا لفظ علی سبیل التعین ثابت سے  
حسبکم کتا اللہ یا حسبنا کتا اللہ یہ جملہ آپ کے تردید قابل عذر اُن  
سے لیکن سوال یہ ہے کہ اس جملے کو جب حضرت عمر نے دربار نبوت میں  
فرکر کی تو کیا حضور علیہ السلام نے ان کی تغییط و تکذیب کی؟

**جواب ۱۱۱:** بنی شیعہ علمائے زیادہ تر حسبنا کتاب اللہ کا  
جملہ لکھا ہے باقی منی و مفہوم کے اعتبار سے دونوں جملوں میں کوئی فرق نہیں ہے  
حضرت اس جملے پر ناراضی اس سے ثابت ہوتی ہے کہ آپ نے فرمایا: قوم مواعظی  
میرے پاس سے دوسرے ہر جا وہ یعنی دفعہ بیو جا وہ اٹھ جا وہ، باہر بیجے جا وہ  
کیا تردید کر کے؟

**اعتراض ۱۱۲:** اسی طرح سیدنا علی اور سیدہ طاہر فیضی قاروہ اعظم  
کی تردید کر کے:  
**جواب ۱۱۲:** مجب خود قرآن حضرت عمر کے اس جملے کی تردید کرتا ہے تو پھر

۳۷۴

حضرت علیؐ یا سیدہ طاہر موسس طرح تائید کر سکتے ہیں۔ قرآن مجید میں ہے کہ اس قرآن مجید  
بی سے خدا ہبتوں کو گمراہ کرتا ہے! سورۃ البقرہ سمع! جب الیلا قرآن کافی ہے  
نہیں ہے تو پھر خلاف قرآن حضرت عمرؓ کی تائید کیوں کر کی جاسکتی ہے؟  
اعتراف ۴۱۲: اور حضور علیہ السلام یا عترت مقبول سے تردید لفظی ثابت  
ہے تو فرشان دبی فرمائی ہے اور اگر ثابت نہیں تو پھر آپؐ کو تغییر ظرف تکمیل  
کا کیا حق ہے؟

**جواب ۴۱۳:** حضور اکرمؐ نے امت کو پاربار تسلیک بالشیعین ہونے کی ہدایت  
فرمائی اور ردِ قولِ تقویٰ کو ایک دروس سے ساختہ اس طرح چیزیں فرمایا کہ دونوں میں  
جدلی تکنیک نہیں ہیں تا و تینیک حرف کو شیرا کھٹکے وار دشہواب جب کوئی حکش دو قول میں  
جدلی پیدا کرے ایک کو تو کافی کہے اور دروس سے کو ناکافی بحث کر ھکڑا دے وہ حکم  
عدول پیغامبرؐ کا یہیں ایسے شخص کی تغییر ظرف تکمیل کو مرتنا بالواسطہ رکھوں کی تافرمان ہوگا  
اس نے حدیث تعلیم حضرت عمرؓ کے قول کی مکمل تردید کر تھی ہے۔ اور حضور علیہ السلام اور  
عترت طاہرؐ کی جانب سے لفظی و معنوی تردید کا مکمل اور ناقابل انکار بثوت ہے اس لئے  
محمد بن عبدالعزیز دبلوی جیسے شیعہ شمن نے ہمیں علنا نیا قبل کیا ہے کہ حضورؐ نے است کو قرآن پاک  
وابل بیت کے حوالے کیا ہے: اور ان میں سے کسی ایک کا انکار کا فریبے (انحرافات الشریعہ)  
اعتراف ۴۱۴: قلواااہجر الاستفہمہ کہتے گئے کی حضورؐ تشریفی کے جملے  
میں پوچھ تو لو ایں جب قالوا بصیغہ محنتے نہ اس قول کو حضرت عمر فاروقؐ  
کی طرف منسوب کیوں کیا جاتا ہے؟

**جواب ۴۱۵:** اس اخراج کے جواب سے پہلے اس غم اندر اور دل سوز بھی کہاں  
کو صحیحین کے اماموں سے سنبھلے! صحیح بخاری میں یہ روایت سات بحد دہراں گذشتی ہے  
ہم یہ عبارت کتاب العجیب والسریر باب هل یستشق عالی اہل الہدیۃ و  
معاملتہم سے نقل کرتے ہیں!

عَنْ أَبْنَى عَبَّاسٍ أَنَّهُ قَالَ يَوْمَ الْخِيمَسِ  
وَمَا يَلِوْ مِنْ الْخِيمَسِ شَعْرَكَيْ عَنْ حَضْبِ  
كَادِنْ بَنْ عَبَّاسٍ سَمِعَ كَادِنْ كَادِنْ جَمَارَتْ  
كَادِنْ بَنْ بَنْ بَنْ لَكَيْ بَنْ تَكَكَ كَانَ كَيْ كَيْ  
آسَوْ كَيْ نَزِيزِينْ كَيْ لَكَلَيْلَوْنْ كَارَنْجَ بَلْ  
دَيْ كَيْ كَيْ كَيْ جَمَارَتْ كَيْ دَلْ حَضُورْ كَامَرَنْ  
زَيَادَةَ تَبَرِّزِ مَرْ كَيْ تَوَأْ كَيْ فَرْمَا بَرْ بَرْ  
پَاسْ لَكَنْهَنْ كَاسَامَانْ لَوْ تَاَهَ مَيْ  
تَيَاهَرْ بَهْ لَهْ إِيَسَا صَحِيفَه لَكَمَدَوْنْ  
كَهْ بَرَاسَ كَيْ لَعْدَتْ كَجَلْ كَجَلْ كَرَاهَ نَهْرَكَهْ  
لَوْلَوْنَ تَخْلَافَ وَتَنَازُعَ كَيْلَهْ  
حالَلَ كَيْنَ كَيْ پَاسْ جَيْلَهْ مَنَاسِبَ نَيْنَ  
كَانْ لَكَلَوْنَ تَكَهَكَ رَسُولْ بَهْيَانْ بَكَ بَهْ  
ہیں آنْ حَرَثَتْ تَنَے فَرْمَا بَا بَجَهْ رَبَنَهْ دَوْ

عَنْ أَبْنَى عَبَّاسٍ أَنَّهُ قَالَ يَوْمَ الْخِيمَسِ  
وَمَا يَلِوْ مِنْ الْخِيمَسِ شَعْرَكَيْ عَنْ حَضْبِ  
صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ وَجَمِيعِ يَوْمِ الْخِيمَسِ  
فَقَالَ أَبْنَوْنَ بِكِتَابِ الْكِتَابِ تَكَوْ  
كَتَبَ الْكِتَابِ تَضَلُّوا بَعْدَ ابْدَ افْتَازَ عَوْ  
اَدَلَيْنَبَغْيَ عَنْدِنَبَغْيَ تَنَازُعَ فَقَالُوا  
هَجَرَ رَسُولُ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ  
فَقَالَ الدَّعْوَى عَوْنَى وَلَدَى اَنَافِيَهْ  
خَيْرِ مَقَانَدَعْنِي اَلَيْهِ وَاوْصِيَ  
عَنْدِ مَوْتِهِ بِثَلَاثَةِ اَخْرَجَوْ الشَّتَّاكِينَ  
مِنْ جَزِيرَةِ الْعَرَبِ اَجِيزَهْ الْوَفَدَ  
يَغْبُوْ مَا كَنْتَ اَجِيزَهْ  
وَنَسِيتَ الْشَّلَاثَةَ

جِئِنْ مَالَتْ مَيْ ہَوْ بَهْتَرِیے اِسْ سَے جِئِنْ حَالَتْ کِی طَرَفَ تمْ بِحَكْرِ بِلَاتْ ہَوْ اَوْ اَخْرَتْ  
سَنْ اَپَنِی وَنَانَدَ کَتْبِرِ بَنِینْ تَجْيِتْنِیں اِنْشَکِینَ کَبِرِ بَرِرِ وَعَرَبَ سَنْ بَخَالَ دَوْ  
ہَرَهْ وَفُودَ کَے سَاحَهْ اَسِی طَرَحَ سَلَوْکَ کَرَهْ بَسَ طَرَحَ مَيْنَ نَنْ کَیَیَهْ تَبِرِی وَصِبَتْ  
رَادِی بَحْرَلَ کَیَیَهْ

بَخَارِسِی اِسْ رَوَايَتْ مِنْ حَفَظَتْ عَنْ كَانَمْ مَوْجَرَدَنَیْنَ ہَےْ بَلِکَنْ بَیْنَ بَیْنَ رَوَايَتْ  
اَعَامِ بَخَارِسِی اَنَّ كَتَبَ الْاعْتَصَامِ مَيْ بَرَسْ لَكَسْ ہَےْ  
عَنْ أَبْنَى عَبَّاسٍ قَالَ لَمَّا حَضَرَ النَّبِيِّ اِبْنَ عَبَّاسٍ سَمِعَ كَهْ  
كَهْ جَبَ رَسُولُ خَدَائِکَ وَقَتَ رَحْلَتَ  
اَكْبَيَا اَوْ رَاسَ وَقَتَ وَغَلَتَ كَرَهَ مَيْ

صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ قَالَ فِي الْبَيْتِ  
رَجَالٌ مِنْهُمْ عَمَرُ بْنُ الْخَطَابِ

لوگ ہست سچھ جن میں سے ایب  
غم من خطا ب نے توصیر نے فرمایا  
اویس تبار سلمی ایک نو شنید کھڑیں  
کہ جھریں کے بعد تم کیمی گمراہ نہ ہرگے  
حضرت عمرؓ کہا کہ رسولؐ خدا پر اس  
وقت بیما رکھا کام غلبیہ ہے اور تم سے  
پاس قرآن ہے ہمارے لئے کتب  
خدا کافی ہے وہ لوگ جو ہمارے معنے تھے  
اپس میں جھکوڑنے لے کچھ تو ان میں ہے  
ایسے تھے جو کہتے تھے کہ سامان کتابت  
لاؤ جھنور تبیں ایسا صاحد کا ہے دریں  
کہ جس کی وجہ سے تم کیمی گمراہ نہ ہو  
اور کچھ ان میں سے حضرت عمرؓ کہہ بیان  
ہو کئے جب انہوں نے یہودہ کل می  
نی بازدہ کی اور رسولؐ کے پاس شور  
و مثل بڑھ گیا توصیر نے فرمایا  
میرے پاس سے دور پہوا و عصیر اللہ

کہتے ہیں کہ حضرت ابن عباس ہمیشہ کہا  
کرتے تھے کہ وہ سخت میہمت ہی جزا حضرتؐ اور ان کے کتابت صحیفے کے درمیان اس وجہ  
سے حائل ہو گئی کہ لوگوں نے یہودہ کل می کی

صحیح خارجی کی اس روایت میں حضرت عمرؓ کا نام بالعراحت موجود ہے اب  
صحیح سلم کے اقتباسات ملاحظہ فرمائیے ।

قال هلو الکتب لکوکتا بالن  
تضلوابعد قال عمدان البی  
صلی اللہ علیہ وسلم وغلبیہ  
الوج وعندکو لقرآن فحسینا  
کتاب اللہ واختلف اهل  
البیت واقتصر وافهم هم  
من يقول قربوا الکتب لکو  
رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم  
كتابیں تضلوابعد ومتهم  
من يقول قال عمر فلما اشترا  
اللغو والاختلاف عن النبي  
صلی اللہ علیہ وسلم قال قوصر  
اعنی قال عبید اللہ فكان ابن  
عباس يقول ان الرزیۃ کل  
الرزیۃ ما حوال یعنی الرسمو  
ل اللہ صلی اللہ علیہ وسلم  
ویکن ان یکتب لهو ذلك  
الکتاب من خلافہ مولنظام  
کرتے تھے کہ وہ سخت میہمت ہی جزا حضرتؐ اور ان کے کتابت صحیفے کے درمیان اس وجہ  
سے حائل ہو گئی کہ لوگوں نے یہودہ کل می کی

ابن عباس سے مروی ہے وہ کہتے  
کہ جعلت ہاتھ تبرات کا دن پھر  
ابن عباس کی الحصوں سے انسو  
بیٹھ لے میں دیکھتا تھا کہ زیرین  
کی بڑی ہے ! ابن عباس نے کہا کہ  
حضرت نے فرمایا کاغذ و دوستیا  
ختی دوستیاں لاو میں ایسیں ایسا  
و شیقہ لکھ دوں کہ پھر تم اس کے بعد  
کبھی کراہ نہ ہوئے لیکن لوگوں نے کہا

( صحیح مسلم کتاب الوضیعت )  
صحیح مسلم کی منقول روایت میں حضرت عمر کا نام موجود نہیں ہے لہذا یہی روایت  
امام مسلم نے اپنی صحیح میں ابایں الفاظ قتل کی ہے ۹

عن ابن عباس قال لما حضر رسول الله صلى الله عليه وسلم وفي  
ابن عباس سے مروی ہے کہ وہ  
کہتے ہیں کہ جب رسول خدا کا وقت  
اختفار ہوا تو وہ التسری نبوت  
میں عمر بن الخطاب اور دیگر حضرات  
موجود تھے حضرت نے ارشاد فرمایا کہ  
اویس تمہارے لئے ایسا و شیقہ لکھ  
دوں کہ اس کے بعد تم کبھی ضکراہ  
ہو حضرت عمر نے کہا یہ بات تو  
حضرت علیہ مرض کی وجہ سے کہہ  
دے ہے ہیں ورنہ تمہارے پیاس

عن ابن عباس انه قال يوم الخميس  
وما يعلم الخميس ثم جعل تسيل  
وموعه حتى لا يبتلى خديجه  
كما هما نظما لل ولو ع قال قال  
رسول الله صلى الله عليه وسلم  
أنتوني بالكتف والدرارة واللوح  
والدرارة الكتاب ككتاب الـ تضليوا  
بعد أبدا فقتلوا والـ رسول الله  
صلى الله عليه وسلم يهجر  
كرسول الله زريان يك ربه مير ) ( صحیح مسلم کتاب الوضیعت )

بیت رجاء فیهم عمر ابن  
الخطاب فقال النبي صلى الله  
علیہ وسلم هللو آنکت لکم  
كتاب لا تضلون بعد قتل  
عمران رسول الله قد غلب  
عليه الوجه و عندكم القرآن  
حسينات الله فاختلت  
أهل البيت فاختصموا  
فشت هم و من يقول قرئوا  
لیکتب لکو رسول الله صلى الله عليه وسلم

تقرآن مجید موجود ہے اور کتاب اللہ  
ہی محفوظ ہمارے لئے کافی ہے اس  
پر حضار خانہ میں اختلاف ہوا  
ان میں سے بعض تو یہ کہتے تھے کہ  
رسول خدا کے حکم کی تعمیل کرو اکثر  
وہ کہتے تھے جو عمر نے کہا تھا اب بحیث  
غل بیچا تو عضو نے فرمایا میرے  
پاس سے پٹ جاؤ پس ابن عباس  
بیٹھ کہا کرتے تھے مجہیت اور سخت  
مجہیت قیادہ بات جوان لوگوں  
کے شور و لفوکی وجہ سے رسولؐ  
کے ارادہ کتابت و توثیق میں حال

ہوئی اور جس کی وجہ سے حضور کچھ نہ لکھ سکے (اصحح مسلم کتاب الرذیفۃ)  
اصحح مسلم کی اس روایت میں حضرت عمر کا نام بالصراء حت موجود ہے، چون کہ یہ  
واقعہ صحیحین میں ہے اس لئے محدثین اہل سنت کے مطابق یہ واقعہ متفق علیہ  
ہے: قالوا هجر الاستھموما کے الفاظ ان روایات میں موجود ہیں  
ہیں، البتہ قالوا بصیغہ جمع کا عذر ردد کیا جاتا ہے کہ اس جمع کے صیغہ  
میں سے حضرت عمر کو خارج نہیں کیا جاسکتا ہے، کیوں کہ وہاں موجود  
تھے اور ان کے ساتی درفتار ہاں حاضر تھے لہذا ایسے موقع پر جب ہے  
میں زیادہ افراد حاضر کا رہوں تو فرد واحد جمع کے صیغہ کا متتحمل ہوتا ہے  
بھروسے کہ روایات میں حضرت عمر کے مکالمات کو خصوصی اہمیت حاصل ہے  
اور ان کا نام واضح طور پر مرقوم ہے: کیونکہ کیا حضور تشریعیت لے جائے  
ہیں یوچھہ تلوڑ کا ترجیح کسی بھی روایت میں ہر یو طبق نہیں ہو سکتا ہے کیوں کہ

لتباہ ان تضاد ایجاد و منہم  
من یقوق ما فاقع عمر فلما  
اکثرو اللغو والاختلاف  
عند رسول اللہ صلی اللہ علیہ و  
قال رسول اللہ صلی اللہ علیہ و  
قصو ما قال عبد اللہ  
فكان ابن عباس  
يقول أن الرزية كل  
الرزية ماحال بين الرزيم  
ل اللہ صلی اللہ علیہ ولين ان  
يكتب لحمد ذلك الكتاب  
من اختلافهم والعظم

ہوئی اور جس کی وجہ سے حضور کچھ نہ لکھ سکے (اصحح مسلم کتاب الرذیفۃ)  
اصحح مسلم کی اس روایت میں حضرت عمر کا نام بالصراء حت موجود ہے، چون کہ یہ  
واقعہ صحیحین میں ہے اس لئے محدثین اہل سنت کے مطابق یہ واقعہ متفق علیہ  
ہے: قالوا هجر الاستھموما کے الفاظ ان روایات میں موجود ہیں  
ہیں، البتہ قالوا بصیغہ جمع کا عذر ردد کیا جاتا ہے کہ اس جمع کے صیغہ  
میں سے حضرت عمر کو خارج نہیں کیا جاسکتا ہے، کیوں کہ وہاں موجود  
تھے اور ان کے ساتی درفتار ہاں حاضر تھے لہذا ایسے موقع پر جب ہے  
میں زیادہ افراد حاضر کا رہوں تو فرد واحد جمع کے صیغہ کا متتحمل ہوتا ہے  
بھروسے کہ روایات میں حضرت عمر کے مکالمات کو خصوصی اہمیت حاصل ہے  
اور ان کا نام واضح طور پر مرقوم ہے: کیونکہ کیا حضور تشریعیت لے جائے  
ہیں یوچھہ تلوڑ کا ترجیح کسی بھی روایت میں ہر یو طبق نہیں ہو سکتا ہے کیوں کہ

جب خود حضور قلم و دفات طلب فرماتے ہیں تو بچپن پڑھے لو، کافی رسمیتی عمل ہے، نہیزہ کہ انتقال کیلئے بچر کا لفظ لغوی طاقت سے بے معنی ہے اور رسمی ایسا کوئی تجاویز زبان عرب میں استعمال ہوتا تھا، بچر و بیات میں حضرت ابن عباس رضی اللہ عنہیں و تاسعہ ائمہ کی فہیمن حضور کی نام اعلیٰ، حاضرین کا اعزاز اور شور شرایا ایسے قرآن نہیں کرتے ہیں کہ مذکورہ مطلب کسی صورت اخذا نہیں کیا جاسکتا ہے۔

**اعراض ۴۱۶** ابھر چبھر تک معنے میں بھی مستعمل ہے تو افتراق وال اشغال پیدا کرنے کی غرض سے خواجواہ دوسرا معنی مراد کیوں لیا جاتا ہے؟

**جواب ۴۱۶** ا. سنی تاویلات بھی عجیب ہیں لیکن جب کبھی وہ پہنچ بڑگوں کے کسی فعل یا قول کی حیثیت یا تشریح کرتے ہیں تو ان سنی علل کا منطق و ذریعہ کام نہیں کرسکتا، ایک جھوٹ کو چھپانے کی خاطر سینہ درد جھوٹی تاویلیں بنان پڑتی ہیں مگر بات پھر بھی بن نہیں پڑتی ہے، اس میں حتیٰ حضرت کی منطق قائمیت کا قصور نہیں بلکہ یہ اعجاز خداوندی ہے کہ فعل و قول بی ایسا نامہ ادھر ہوتا ہے کہ جو شرمند و توحید و تشریح نہیں ہونا چاہتا، پہلے قرآن صاحب نے استفہام کا جید استعمال کیا حالانکہ آخرت کے خواں میں کوئی ایسی بخشش نہیں ہے جس سے بذریان کا شنبہ ہوتا، اگر استفہام حق توجہ برداشتیے ازواج نے ازواج نے پردہ میں سے کیوں آؤزیں جیں کہ حکم رسول کی تعلیم کرو، امہات المؤمنین نے پردہ میں سمجھ لیا لیکن تربیت پیشے حضرات مغالطہ میں رہ گئے اگر انہوں نے استفہامی خطا تو بھرا ازواج کو حبابیت یوسف یعنی کی ضرورت تسلیت محسوس ہوئی! اس قدر سخیا بہوں کر ماڈل سے تارا اعلیٰ کا اطمینان کیوں کر دیا، اگر شیر خفا تو کی تھا اور پر شیر کوئی تحقیقات سے دور ہوا، بچر آخزو وہ کیا مجب خدا کو حضور پر غلط و لغو لفظ کا یقین کیا اور قلم و دفات پیش نہ کی اگر استفہام ہوتا تو آخرت اتنے ناراضی ہو کر دفعہ دو رکیوں کرتے

اپ کیز فرمائنا کہ مجھے میرے حال پر رہنے درد بیداری حالت اس حالت سے بہت بہتر ہے جس کی طرف تم مجھے بلاتے ہوں؛ دلیل و منطق تو ملاحظہ کر دیجئے، اچونکہ اس گستاخی کے مرتب حضرت عمر میں: اہذا احتفاظ کو نظر انداز کر کے جسی اس طرح تاویل بے بنیاد کی جاتی ہے کہ وہ فقرہ استفہ امیہ تھا، لیکن میں کتنا ہوں کہ پھر مجھی ہمارا دعویٰ میں ثابت ہوتا ہے کہ وکلا حضرت عمر و اعقاب صحیح کی بنا پر اپنا احتفاظ قائم نہیں کرتے بلکہ احتفاظ کے تنصیب کی وجہ سے کمزوریت و تحریف کرتے ہیں اعلاد وہ اس کے جگہ د حضرت عمر کا فعل معرف نجحت میں ہوتا ہے وقت یہ دلیل کی کام سرگفتار پے چلئے اس سے اتنا تواہ مان گئے کہ ان کلام کے کہنے والے حضرت عمری میں اچنا بخپہ اپنی اشیا اور ابن تیمیہ جیسے متصحّب و شیعہ دشمن علمائے جمی اسے کلام عرضیل کیا ہے اب ہجر کے معنی کی طوف آئیے: اگر اسے ہجرت کے معنی میں لیا جاتے تو بالکل بے معنی عبارت ہو جاتی ہے: کیوں کہ نہ دلے کو مہما جر نہیں کہا جاتا ہے! اور نہ پھر ما جرین کو یہی معنی دے دیجئے: یہ جر کے معنی فرش کلام بیان ہر لفظ میں عام ہیں اور عام معنی چھوڑ کر تاویل معنی کیوں کر لئے جاسکتے ہیں؟ پھر یہ کہ روایات میں غلبہ فرش کی وجہ سے کلام کے الفاظ مجھی میں جو ان معنی کے قریب تر میں کیوں کہ ہجر کے معنی خبیث و مخلط ہونے کے ہیں؛ پس پاس عمر کی خاطر لفظ تبدیل نہیں کی جاسکتی ہے۔

**اعتراف ر ۴۱۷** ! خدا خواستہ اگر تسلیم کر لیا جاتے کہ قار و ق اعظم نے بغرض بے ادبی اس قسم کا فقط حضور خلیلہ السلام کے حق میں استغلال کیا تھا تو فرمایے: سیدنا علیؑ نے اس کار د عمل کیا فرما یا الفاظ حدیث سے ثابت کیجئے؟

**جواب ر ۴۱۷** ! حضرت امیر علیہ السلام اس وقت موجود ہی شرطہ لہذا رسول کیسا، پھر موجود گی رسول میں اپنی طرفت سے کوئی اردو عمل کرنا بھی گستاخی رسول ہونتا کیوں کہ حضورؐ کی موجودگی میں ان کی آوارد سے اپنی آوارہ بلنڈ تک کرنا

شانِ مونیت کے خلاف ہے!  
اعتراض ۴۱۸: اگر سیدنا علیؑ نے حضورؐ کی عمر کے آخری لمحات میں حضورؐ کی ہلفت داری مذکور تھے تو ہر ہفت عمر کی تردید نہیں فرمائی تھی تو کیا کسے وفاوی پر محول نہ کہا جاتے گا؟

**جواب ۴۱۸:** جب حضرت علیؑ دہاں موجود ہی نہ تھے تو پھر یہ اعتراض غصوں ہے: البتہ بعد میں حضرت ایمیر حضرت عمرؓ کو بیشہ جھوٹا خان۔ غادر اور اُن سمجھا سچھ مسلم ملا تو کس لیجئے؟ واضح ہو گہ حضرت علیؑ حکم رسولؐ کے بغیر کوئی کام نہیں کرتے تھے

اعتراض ۴۱۹: فرمایہ حضورؐ کی قدر کیا رہتی ہے؟ جب کسی نبوت کا دعویٰ فرمایا تو ابولہبؓ نے سب و شتم کیا اور رفتات پانے لگے تو حضرت عمرؓ نے اور فدا سیمینؓ کی بیرونیت تھے نہ روزاً و روزاً فدا ہوتے اور روزاً خر روزاً قل تزبیر ابھی تک کوئی شخص بھی دولت ایمان سے سرفراز نہ ہوا تھا: لیکن اس مجلس میں تو ایسی ستھنیت موجود تھی جو شجاعت میں بھی نامور تھے اور فراست میں بھی یکتا داماد بھی تھے اور حجازِ دھماقی بھی ہے؟

**جواب ۴۱۹:** اتنا لفین اور دوست خادم شمنوں کے نظام کو صبر و تحمل سے برداشت کرتا انبیاء و مخلوق میں کاشیوں اے! اس صبر و استقامت سے ان کے درجات میں ترقی ہوتی ہے جس طرح اصحاب علیؑ میں کے صاحب کا ستارہ مقدر ڈوب گی اور اس تجسسی سے وفاد کی لیکن جناب علیؑ کی قدر و منزلت میں کسی فرق نہ آیا: اسی طرح نہیں ابولہبؓ کی گت فی سے حضورؐ کی شان میں کوئی تکمیل واقع ہوئی اور بڑی حضرت عمر کی بے اربی ابؓ کی تقدیر و منزلت پر اثر لانہ نہ ہوئی: اگر یہ ہو دھنسکریوتی کی بغاوت جناب علیؑ کے لئے کوئی بے قدرتی کا سبب بن سکتی ہے تو پھر یہ بات ابوالہبؓ و عکس کے معاملہ میں سپچی جا

سے گی؛ باقی جو شیدل اور فدائی حقیقی تھے انہوں نے بر مقام پر اپنی دناؤں کے  
جھنڈی سے ٹھاٹ بھوتے میں اسی لئے ان ذوات پر ایسے مطاعن دشمن بھی پیش  
نہ کر سکے کہ بھی بے وقاری کامناظا برہ کیا ہو؛ لیکن جو لوگ فدائی نہیں بلکہ حکومت  
کے سوداں تھے ان کی عادت تھی کہ ہر وقت خالفت رسول صلی اللہ علیہ وسلم  
جنگ ہو یا امن گھر ہو یا میدان، میدان سے خود بھاگتے رہتے گر گھر سے رسول  
بھاگتے رہتے ہے؛ حضرت علی طیب السلام تراس مجلس میں سو جو دریں نہ تھے البتہ  
ازدواج خندرات نے پر وہ میں سے تعیل حکم کی تلقینیں کی اور حاضرین میں سے  
کچھ اصحاب نے ایسی بی رائے دی اہم اکار و قدر از عذر بڑھ گی اور حضور مسیح  
اپنے پاس سے اٹھا دیا!

**اعتراض ۶۲:** اگر عاذ اللہ حضور کی بھی کیفیت تصور کی جاتے  
توفیر مایتے لوگوں کے ساتھ ایسے سفیر کو کس رنگ میں پیش کرو گے  
**حوالہ ۶۳:** مجھ سے اگر لوچا جاتے تو میں یہ بھوں کا میرے رسول  
سے بڑھ کر دنیا میں اور کوئی مظلوم تمہیں کر رہے ہے جس قدر یہ وقاری امت  
نکھلنے سعیرے بھی سے کی اس کی مشاہ مانا جائے ہے؛ ساری زندگی میں صابرو  
ایں پیغمبر نے امت کے لئے ہر طرح کی ضعوبت برداشت کی امت نے اس سڑک  
کو آخر دنک اڑیت پہنچا کی اور راح کو تلکیفت دینے کی تا  
کام کو ششیں جاری میں؛ جس رسول نے لوگوں کو جیلان سے انسان بننے کی تعلیم  
دی وہی کی غلطی سے بخات دلی آزادی کی نعمت عطا کی امت نے اس  
رسول کو اس قدر یہ فدر جانا کہ اس کی آخری خواہش بھی پوری نہ شگ اور  
اس کا لاشتہ بے گرد و گھن جھوڈ راپنی ہوا وحش کے پیچے ہماں گئے اس کے  
ہر خلک کو تبدیل کیں اس کی سرخیوں جیز سے عدا و ن رکھی اور خفیہ علامیہ  
وہ تمام عنصر پر و تے کار لائے گئے جس سے حضور کو اڑیت دی چاکتی  
تھی خاہری دشمن تو علا نیہ دشمنی رکھتے تھے لہذا افسوس کم ہے مگر دوست

نماد شمنوں کی تداپیر قابل صد افسوس اور لائق مذمت ہیں! لیکن یہ کیفیت اور صورت حال صرف آخر فرث ہی کے لئے نہ تھی بلکہ اکثر غمیوں سے ان کے رحماء بنے ایسا ہی کیا؛ بنی اسرائیل نے مومنی علیہ السلام کو اڑتین دین اور حضرت عیسیٰ علیہ السلام کو خود ان کے رحماءوں کے ہاتھوں ظلم و ستم کا نشانہ بن چانا پڑا؛ اگر وہ کیفیت موسیٰؑ و عیسیٰؑ کے لئے باعث تحقیق ہمیں بلکہ باعث عزت ہے تو بھرپور کے لئے ایسی کیفیت کا امکان کیونکہ بعد از قیام اور سب تحقیق ہو سکتا ہے ان دفعات سے رسولؐ کی مظلومیت ثابت ہوتی ہے اور آپ کا صبر و استقلال اچھر کر سامنے آ جاتا ہے؛ جس امت کی بحلاں کی خاطر رسولؐ نے کس قربانی سے دریغ نہ کیا اسی امت نے رسولؐ کے زبان وہی بیان پر نازیبا حملہ کیا اور آپ کی آخری وصیت کی آڑ بن گئی رسولؐ کی شان ہر حالت میں بلند رہتی ہے اور امت کے لئے دوسرے مرزا کا مقام ہے!

**اعتراض ۴۲۰** । اگر تسلیم کر لیا جائے کہ قلم و دوات لانے میں مانع حضرت عمر کی ذات تھی تو سوال یہ ہے کہ حضور علیہ السلام کی رفتار پیغمبر کے دل میوانی تھی۔ ان پا ترخ دلفوں میں رکاوٹ کرنے والے کون تھا؟

**جواب ۴۲۱** । قضیہ قرطاس میں اختیار کی گئی تدبیر ناقصر الیمان لوگوں کی وہ زبردست ترکیب تھی جس کو استعمال کرنے سے ان کو اپنے عزم میں کامیابی ہو گئی تھی اسی وجہ پر ان پر پڑے ہوئے نقاب خوشنود اکٹھے گئے اعلان غدریس کے بعد کار دایبوں سے جب رسولؐ کرم صلی اللہ علیہ وسلم کو اچھی طرح معادر ہو گیا کہ بعض مسلمان حضرت علیؑ کی خلافت قیوں کرنے کے لئے دل سے نیاز نہیں ہیں اور ان کی اپنی نکاحیں مندرجہ ذمہ دار ہیں میں تو حضورؐ نے آخری جنت پورا کرنا پاچا یہی

تالکہ لوگوں کو اپنی دلی حالت کے تھے پرانے کاموں قعہ ہی نہ ملے جوت بھی پوری بے بجا  
اوہ کسی افراد کی گیفت قلبی بھی عریاں ہو جاتے اگر موجودہ افراد کو یہ لوگ  
اپنی چالاکیوں کے ذریعہ نے حرص و لذت پر فریب کے دام میں بھنسا کرائیں  
طرف چھینجے بھی لیں تب بھی آئندہ محققین پر یہ انسانی سے ظاہر ہو جائے  
کہ جن لوگوں نے علیٰ کی مخالفت کی تھی وہ اپنے رسولؐ کے بھی تابع مدارد  
تھے ! اور ان لوگوں کے دروں میں اپنے بنی آدم کی وقعت پچھا نہ تھی !  
حضورؐ نے قوہ صواعنی کہہ کر صحیش کے لئے ان اشخاص کو اپنے حلقو  
رمحت سے خارج فرمایا : اس متفق علیہ واقعہ منع تحریر و صحیش کے بعد  
جب آنحضرتؐ کو مشہور صحابہ کی طرف سے نامیدی ہو گئی اور معلوم ہو گیا کہ  
یہ ضرور تباز عہد پیدا کریں گے تو آنحضرتؐ نے حضرت علیؓ کو بلکہ بہت دیر  
تک رانی کی باتیں کیں اور صبر کی تلقین فرمائی : علام طبری لکھتے ہیں کہ «ابن عباس  
کہتے ہیں کہ اسی حرص کے دراثن حضورؐ نے فرمایا علیؓ کو یہ سے پاس بلواؤں بی عاششہ  
نے کہا کاش آپ ابو بکر کو بلاتے اور حضورؐ نے کہا کاش آپ عمر کو بلاتے پس اتنے ہی وہ  
حضرات دہاں جمع ہو گئے حضورؐ نے جب علیؓ کو نہ دیکھا تو فرمایا کہ تم لوگ والپس چل  
جو ! الگ تہاری ضرورت ہو گئی تو میں خود تم کو بلا لوں گا یہ لوگ سن کر والپس چلے  
گے ।» الہ سعفی محمد بن جریر الطبری بـ ترازخ الام و الملک !الجزء الثالث (ص ۱۹۵)  
و القى  
یہ عتر جانبدار محققین کے نزدیک بہت اہمیت رکھتا ہے اور ہمارے مدعا پر بہت  
اچھی روشنی دالتا ہے : حکومت پر قیضہ جانے کی جو تدبیریں کی جا بیں تھیں ان میں انص  
روں بیجوں کا بہت بڑا حصہ ہے : کسی موقعہ کو یہ باختہ سے نہیں جانے دی تھیں  
اور حضورؐ کو ایک عام انسان سمجھ کر اپنی صہان کمزوری و بیماری کا فائدہ احساناً چاہتی تھیں  
اپنی راستے کے مطابق عمل کرنا اپنی امتی تھیں جب حضورؐ نے ماں اتوخود کی دفنی نے  
اپنے اپنے باپ کو بلا یا میکن تو پول کے حضورؐ کو وہ حضرت مظلوب نتھے لہذا آپ نے  
والپس کر دیا اناہر ہے کہ حضرت علیؓ کو آنحضرتؐ نے اہم کام کے لئے طلب فرمایا

۳۸۵

تھا اور واقعات بتاتے ہیں کہ حضور جنا آمیر کو صحابہ کی کیفیت بیان کر کے صبر کی تلقین کرنا چاہتے تھے اور ساتھ ہی ان کو امامت نماز کے لئے مقرر فرمانا چاہتے تھے حضرت حافظہ اور حضرت حفصہ مطلب صحابہؓ تھیں اپنے اپنے والد کو ملا جائیں حضور نے ان سے کوئی بات نہ کی اور والپس کر دیا تو خود ہمیں بیان حافظہ نے اپنے والد صاحب کو امامت نماز پر کھڑا کر دیا؛ بلکہ علی کو بدلایا گیا؛ چنانچہ صاحب روضۃ الاحباب لکھتے ہیں کہ :

”آنحضرت نے فرمایا کہ میرے بھائی علیؑ کو بلاد حضرت علیؑ اے اور آپ کے سر طرف نیستھا؟ آنحضرت نے اپنا سر بلکہ ہم سے اٹھایا اور حضرت علیؑ کو پنی بجل میں لے لیا اور آنحضرت کا سر حضرت علیؑ کے بازو پر نہ تھا؛ آنحضرتؑ نے فرمایا اسے علیؑ فلان ہیوڑی سے میں نے تھیں جیش اسلام کے لئے کچھ قرضی لیا تھا بلکہ خود رہبالحضرہ رہا اس کو میری طرف سے ادا کر دیتا؛ اسے علیؑ تم پہلے وہ شخص ہو گے جو خون کو ترپر میرے پاس پہنچو گے؛ میرے بعد تم کو بست سے مقابلہ و مقابلیت تھیں گے تم کو چاہیے کہ وہ تنگ نہ ہو اور صبر کرو اور جب دیکھو کہ لوگوں نے دنیا اختیار کی تو تم آخہت تیار کر سنا؟“ (روضۃ الصلابیں محمد بن شیبازی)

ان واقعات سے معلوم ہوا اجنبیات سے پرستیک اس کے دوران کی باتیں تھیں جو رکاوٹ خرید ہوئیں حضرت علیؑ کو فریبے تب دور کر دیا گی اور جب آنحضرتؑ نے دیکھا کہ امت اس نوشتہ کو قلبند کرنے پر راضی ہیں، پس تو عین حضورؑ نے وہ تحریر یہ نہ لکھوئی کیوں کہ مگر اسی کا خدشہ ان ہی لوگوں سے تھا!

اگر وہ تحریر آپ علیؑ سے لکھویتے تو اس کا حشر بھی وہی پوتا جو فدک کی دست دیتے کا ہوا تھا؛ لہذا حضورؑ نے حضرت علیؑ کو زبان وصیت فرمائی اور صبر کی تلقین کی اور حضورؑ نے امت کو زبانی وصیت فرمائی گئی میں تم میں دو چیزیں چھوڑے جا رہے ہوں اللہ کی کتاب اور میری عترت میرے اپل بیت۔ (آخر)“ حضورؑ نے تمام اسرار دوھا یا حضرت علیؑ سے فلوٹ میں فرمائے؟

اعتراض ۴۲۲: اگر کوئی رکاوٹ کرنے والا نہیں تھا تو حضور علی السلام  
نے معاف اللہ امت کو کس حالت میں چھوڑا جبکہ حدیث موجود  
ہے : سنا کہ تم میرے بعد گراہ نہ ہو جاؤ ।

**جواب** ۴۲۲: بادی عقیمِ حمدت لفاظین رسول تعلیمین علیہ السلام  
نے امت کی خدمتی فراہم کے باوجود انی آخری وصیت حدیث تعلیمین کی شکل  
میں چھوڑی اور امت کو تعلیمین کے پیغمبر کے پیغامات دی کہ تمام گمراہوں سے  
نجات کا صرف ایک راستہ تسلیک بالتعلیمین ہے ! رسول اکرم کا آخری حکم ہے کہ  
حقیق میں تم لوگوں میں دو الیس عالی قادر چیزیں چھوڑ سے جاتا ہوں کہ اگر تم  
ان کو کچھے رکھو گے تو ہر کوئی چیز ہو گے ان دونوں میں سے ہر ایک دوسرے  
سے بڑی چیز ہے : اللہ کی کتاب میں مدد و درہ اور دوسری میری عترت  
میرے اہل بیت، خبردار (یا درکھو) کیہ دلوں چیزیں ایک دوسرے  
سے کبھی جدا نہ ہوں گی؛ حتیٰ کہ خوف کو شرپ میرے پاس دلوں کھٹکی اور  
ہوں گی (اتفاق میں الفرقین)

اعتراض ۴۲۳: کیا حضور علیہ السلام کی ذات جو مدحت العمر تک  
کسی کافر اور ملحد سے نہ ڈر سکے وہ حضرت عمرؓ کے جواب سے  
پرساں ہیو گئے بالعیاذ بالله !

**جواب** ۴۲۳: رسول خدا کبھی کسی سے نہ ڈسے بلکہ حضور  
اس وقت بھی خوفزدہ نہ ہوئے جب وہ بیربنة نلوار ہاتھ میں لئے الادہ قتل  
پیغمبر کے لئے آئے تو اس وقت یہ کسی ڈر سکتے تھے حضور نے بلا خوف و غطر  
پیغام حدیث تعلیمین کی وصیت فرمادی !

اعتراض ۴۲۴: جب حضور حیدر السلام پار ہا، من یهد اللہ  
فلا مخلص لہ؛ فرمائی تھی اور بدایت کی تکمیل کے لئے  
آیت البیوم ۱۱ کا ملکتِ کنود یعنی کنود نازل ہو چکی تھی

۳۸۷

تو حضور علیہ السلام کے آخری ارشاد کو امتحان پر مجموع کیوں  
نہ کیا جاتے؟

**جواب ۴۲۴** حضور کے ارشاد کو امتحان پر مجموع کریں یا برا بیت  
کیلئے معاملہ تغییل ارشاد پیغمبر کا ہے کہ حضور کی خواہش پروردی تھی گئی اور انکے  
باہر میں نائز یا بھلات کے لئے اس نافرمانی سے گستاخی پیغمبر شایستہ ہوتی ہے  
اور نقص اطاعت خالہ پر ہوتا ہے جو مومنیت کی شان کے خلاف ہے ارشاد کا  
مقصد کچھ بھی ہو یہ ٹھنٹی معاملہ ہے اصل اعتراض حکم غدوں اور بے ادبی  
سے متعلق ہے جس کا ارتکاب قابل مذمت ہے۔

**اعتراض ۴۲۵** بیان عمر کا یہ قول کیا حضرت عمر کے کمالات عالیہ  
میں سے آخری کمال ہے اس جب کہ حضرت عمر نے ایسا جواب دیا  
جس کو سنکر حضور نے سکوت اختیار فرمایا اور نظر اس کے حضور علیہ السلام  
کا کسی امر پر سکوت اختیار فرمانا اس امر کے مستحسن ہونے پر دلالت  
کرتا ہے؟

**جواب ۴۲۶** اعتراض کی اس بات کو اور کوئی شیدید مانے چاہے نہ  
مانے لیکن نجیب یہ اعتراض کہ بغیر نہیں رہ سکتا ہے کہ بلاشبہ پر حضرت عمر  
کے مذکورہ کمالات کا آخری کمال تھا اس حریثہ میں کامیاب ہوئے اور بڑی  
آسانی سے اقتدار پر قبضہ جالیا اور لوگوں میں اپنی حیثیت رسول سے بھی بڑھانے  
کیوں کہ حضور کو لا جواب کرنے کے خاموش کردیا اللہ کے سچے بنی کے لبou پر پریبر  
سکوت لگا کر ثابت کیا کہ میر اکمال یہ ہے کہ میں رسول کو اپنے سے بالا نہیں  
بھتا ہوں بلکہ اللہ کا رسول میں بالکل خاموش نہیں رہا ہے بلکہ فوراً پکار  
کر فرمایا ہے! دفعہ ہر جا و نکل جاؤ۔ پس اگر قریش صاحب ایسے سکوت  
کو مستحسن سمجھتے ہیں تو مجھے رہیں ورنہ میرے تحریک یہ سکوت وہی ہی ہے  
جیسا فدا کو خلق قلت آدم کو وقت دشیا رہا لیں ہو اجس طرح اللہ نے اپنے

خلیفہ کے خالف کو راندہ درگاہ فرار دے دیا اسی طرح اللہ کے رسول تے انے  
وستی کے خلافین کو اپنی بارگاہ رسالت نے کمال کمر دو و فرار دیا جس طرح  
خدا نے شیطان کو دھیل دی قوت و غلیبی و اختیار دیا اسی طرح کتابخانے  
رسول کو مطلوبہ صراحتیں حاصل ہو سکتیں اور جو انجام ایسیں کا ہو وہی انجام میں

شیطان ہرگز  
اعتراف ۹۲۴ : قرقاس نہ دینے سے حیات القلوب، حج ۱۰ ص ۸۳۶  
میں ملا باقر جلیس نے یوں یاد گوئی کی ہے: مج عاقل راجح ایں ہیں  
کہ شک کند در لفڑ عمر کفر کے کہ عمر اہلسنان گرداند! ترجیہ بوجعیت  
ایمان نہیں لکھا جاسکتا! معدود رہوں،

بتائیے آپ کا اس عبارت سے الفاق ہے یا نہ؟

جواب ۹۲۴ : جب رسول خدا چاہتے ہوں کہ ایسی وصیت تلبینہ فرمائیں  
جس میں تمام امت کی بجلانی اور ہرگز ابھی کا علاج ہو گر کوئی امتی مانع ہو جائے  
اوہ ایسی حالت میں حضور کو رجیدہ کرے اور حضرت کو نبیان سے نہت دے  
ایسے گتابخ دمودزی رسول کیلئے ایک صحیح مسلمان امتی کی کیا رائے ہو سکتی ہے  
حضرت اکرم ﷺ کے مقابلے میں کسی شخص کا کوئی اقتدار نہیں ہے، اگر علماء مسلمانے  
کسی کتابخانے رسول اور ایذا و منہ پیغامبر اور راندہ درگاہ،

بھروسی کرنے والی رائے قائم کر لیا ہے تو یہ محنت و اطاعت رسول کی خلانت ہے،  
آپ کی فیرت ایمان نے جس بات کو چھپایا ہے میری غیرت ایمان اسے فاہر  
کرنے پر بھور کرتی سے علامہ طیبیں کی عبارت کا ترجیہ یہ ہے کہ کسی عاقل کے  
مال نہیں ہے کہ عمر کے کفر میں شک کرے اور اس کے کفر میں جوان کو مسلمان  
قرار دے! یہ تو عمر بن خطاب کی بات ہے اگر یہی الرام (لذوق بالله) اس کی  
اور بزرگ پر بھی ثابت ہو جاتے کہ انہوں نے حضور کی آخری وصیت یوں  
ہے کی اور آپ کی بے ادری و گستاخی کا ارتکاب کیا تو اس سے بھی زیادہ سخت  
الغاظ ان کے بارے میں کہروں کیوں کہ محمد رسول اللہ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم

۳۸۹

کی تدوین کے سامنے برکس کی تعظیم پیش ہے لیں مجھے علامہ ملکی کے ایمان جذبات سے کوئی اختلاف نہیں ہے کیوں کہ انہوں نے کوئی خلاف غفیرہ یا ناجائز بات نہیں کھلے اعترض ۴۲۷ اگراتفاق نہیں ہے تو ملدا یا قرآن مجید آپ کے تزدیک مسلمان ہے یا کافر اگر مسلمان ہے تو کیوں اور اگر کافر ہے تو اس کی مخصوصیت آپ کے تزدیک قابل قبول ہیں یا نہ ہر دو شقوقوں کو وفاحت سے بیان کر جائے ہے

**جواب ۴۲۸**! مذکوب سنیتے طلاق اور بلا علی قاہری کی شرح فتح اکبر کی روپے طفواً رباعی کے قاتل تک پر فتویٰ کفر عالمہ نہیں کیا جاسکتا ہے جبکہ علامہ ملکی نے اپنے اجتماع و اتفاقوں کے مطابق شخص محبت رسول میں ایک گستاخ رسول کی بیان اپنے جذبات ایمانیہ کا اظہار کیا جس سے مجھے بھی اتفاق ہے اس نے علامہ موصوف مومن تھے اکیونکہ حضرت عمر بن عبدالعزیز مخصوص بستی تھے اور وہیں ان پر ایمان لانا ضروری ہے؛ جب حضرت عمر ترقیت کرتا کس اصل دین کی مخالفت نہیں ہے تو پھر معاد اللہ ان کو کافر کس طرح سمجھا جاسکتا ہے ان کے مومن و مجاہد ہونے کا بین ہوت یہ ہے کہ انہوں نے حمایت رسول میں ایک حکم عدول صحابی کے شیخ و فیض قتل کا اٹھا کر تھے موت سے اپنی بے باک رات کھدمتی ہے اور کسی خطرہ کی پرواہ نہیں کی یہ شانِ مورثت ہے؛ اگر علامہ ملکی کس اصل دین کی تکذیب کرتے تو پھر وہ دائرہ ایمان سے خارج تھے جب کہ انہوں نے اشاعت دین حقر کیلئے فرمایاں خدماتِ انجام دیں میں یعنی جو مرمتی دشیاں تک قائم رہیں گی اور ان کی بدولت ہزاروں مسلمانوں کو رہا ہدایت لفیض ہوئی ہے؛ اللہ ان کے مرابت جیلیہ میں اضافہ کرتا رہے۔ (امین)

**اعترض ۴۲۹** اور اگر اتفاق ہے تو اب کاسیدنا علی اور سیدنا حبیبن علی کے ساتھ کیسے ایمان والستہ رہ سختا ہے جب کہ انہوں نے سیدنا عمرؓ کو مسلمان سمجھ کر سیدنا شہر با فخر کو طلب فرمایا؛

**جواب ۶۲۸** ! اتفاق کی صورت میں حضرت عمر سے امام علی اور امام حسین کا بھی بی شہر بالذکر قبول کر لیا اس لئے والبھی ایمان کو مانع نہیں ہے بلکہ اپر ایمیں طبیعت السلام نہیں بی ہا صرف و کو ایک کافر یاد شاہ سے قبول کر لیا تھا جیسے با جناب خلیل اللہ کے لئے باعث اعتراض نہ ہو سکی تو غسل کر لیا اور ان کے والد محترم کیلئے کیسے معارض ہو سکتی ہے حالانکہ ہم نے بار بار اس بات کا اعادہ کیا ہے کہ بی بی شہر بالذکر گز حضرت عمر کے زمانے میں تشریف نہیں لائیں میں اول یہ قصہ من صرفت سے جب حضرت ابراہیم مکار خدا کا فرمان مطلق فرعون صرفے نونڈی قبول کر لی اور گنہ کار نہ ہوتے تو پھر حضرت عمر جو گلکھہ گو مسلمان تھے ان کے بارے میں ایسے اعتراض کی کیا وقفت ہوگی ؟

**اعتراض ۶۲۹** اکیا معاذ اللہ ان حضرات کو آپ جتنا بھی علم نہیں تھا

**جواب ۶۲۹** کیوں نہیں وہ تعلم و حجت کے دروازے ہیں مگر ان کے علم میں یہ بات قابل اعتراض ہی نہ تھی :

**اعتراض ۶۳۰** ! لولا علی هالہ عصو سے استلال اس رنگ میں کیوں نہ لیا جاتے کہ یہ جملہ ان کے باہمی تعلقات کی پیشگوئی پر دلالت کرتا ہے ؟ نیز خند ذراائع سے اس واقعہ کی حقیقت سے حضرت علی باخبر تھے اور حضرت عمرؓ کو خبر نہیں تھی اور ظاہر ہے کہ عالم الغیب خدا تعالیٰ کے بغیر کوئی نہیں ہے ।

**جواب ۶۳۱** ! جس طرح کفار و مشکین چنوار کو صادق و ایمن مانتے ہو جی آپ کی رسالت کے منکر ہے اور ان کا یہ اقرار یا ہمی تعلقات کی پیشگوئی پر دلالت نہیں کرتا ہے اسی طرح حضرت عمر کا یہ اعتراف بھی ان کے کردار کی روشنی میں باہمی تعلقات کی کشیدگی تاثیرت کرتا ہے یہ خبری قلت علم کی دریلیں ہے اور باخبری مختل علم کی علامت ہے ، لہذا قبول کو حقیقی

خیفہ کے لئے علم شرط غلافت ہے اور حضرت علی حضرت عمر سے زیادہ عالم تھے اس لئے استحقاق خلافت حضرت علیؓ کے ثابت ہوتا ہے؛ اور حضرت عمرؓ کے متعدد اقوال شاہد ہیں کہ حضرت علیؓ ان سے علم میں بہت ہی بلند مرتبہ پر فائز تھے اور حضور نے آپ کو بابِ مدینۃ العلم و بابِ حکمت فرمایا تھا اعتراض ۴۳۴: جب سیدنا عمر خلیفہ وقت تھے اور رسیدنا علیؓ رضی خلیفہ نہیں بنت تھے؛ اور اس حالت میں عیز خلیفہ کا خلیفہ وقت کو ایک امر سے باخبر کرنا اور خلیفہ وقت کا تسلیم کر لینا کیا اس کے کمال تقویٰ اور دیانت پر ولات نہیں کرتا ।

جواب ۴۳۵: اور اصل اس مقام پر معتبر، حن کے انداز فکر اور صحیب کے اعتقاد میں نظریات و سوچ و بیکار میں مگر اور یہ: معتبر حن کے مطابق ہر دو شخص خلیفہ رسولؐ ہونے کا اپنے ہے جسے لوگ منتخب کر لیں یا وہ خود کسی محلاتی سازش سے بر سر اقدار آ جائے ایسے شخص کے لئے جو جسموںی خلیفہ بن جاتے یا مشروک کی تام زدگی سے بر سر مندا آ جاتے یا کسی اور تبلیر سے تخت نشیں ہو جائے حقیقت کا اعتراف کرنا دیانت پر حمول کیا جاسکتا ہے لیکن صحیب کے نظریات کے تحت خلیفہ رسولؐ کے لئے معصوم و علیم ہوتا اشد ضروری ہے؛ لہذا جب اس کو امتحان حلم میں ناکامی ہو گی تو وہ شخص خلافت کے لائق نہیں ہے اور اگر وہ اس ناہلیت کے باوجود بھی کرسی پر قابض ہے تو غاصب اور رخائن ہونے کے ساتھ کاذب و اثم بھی ہے اس لئے اس کا اقرار و اقبال اس کی فریانت پر ولات نہیں کریں گا بلکہ سیاسی مصلحت اور موقعت پرستی یا مطلب برآوری کے مترادف ہو کا، کمال تقویٰ و دیانت کی اشکال اس وقت پیدا ہو سکتی ہیں جب وہ اعتراف حقیقت کرنے ہوئے غصب شدہ مقام کو چھوڑ دے اور حقدار کو اس کا حق لوٹا کر اپنی نیلامت خلیل کا افہار کر کے انتہا کے لئے تائب ہو جائے اور اعلیٰ عدالت کی کا

حمدکر لے ورنہ محض ذاتی صفت کی خاطر اقبال حقیقت و تسلیم رائے تقویٰ  
ویافت کے زمرہ میں داخل نہ ہونگی!

## فَارِقٌ عَظِيمٌ كَمْ سَكَنَتْ مِسْكِينٌ أَمْ لَمْ تُؤْمِنْ بِسَيِّدِنَا عَلَىٰ تِكَارِحِ الْهَنْقَمَةِ

اعتراض ۶۳۴: فرمائیے آپ حضرات کے تزوییک سادت  
کرام امت محمدی میں داخل ہیں یا نہ یا نہ؟  
جواب ۶۳۴: داخل ہیں!

اعتراض ۶۳۴: اگر داخل نہیں تو کیا؟ کتنی خیر امت!  
خروجتِ اللناس کے خطاب سے سیدنا علیؑ کو آپ خارج  
سمجھتے ہیں برسیل خروجِ دلائل سے باخبر فرمائیے!

جواب ۶۳۴: یہ آیت صرف ابل بیت کر لئے ہے اور باقی امت  
اس کی مھماق نہیں ہے؛ این ابل حالتِ خضرت العلیؑ سے روایت کی ہے  
کہ خیر امت ابل بیت رسول ہیں؛ ملاحدہ فرمائیے تفسیر درمنشور جلد ملائکہ

اعتراض ۶۳۵: اور اگر امت میں داخل ہیں تو کیا آپ تزوییک  
سیدؑ جو کہ امت میں داخل ہیں غیر سید عالم متین جو کہ وہ بھی امت  
میں داخل ہے سے تکاریج جائز نہ سمجھتے ہیں یا نہیں!

جواب ۶۳۵: خیر امت اور امت میں انتیاز رکھنا مزدوس ہے

خیراست میں کی سیدہ و ناکار خیرامت سیدہ ہی سے جائز ہو گا اور فیر  
سیدہ کا نکاح جو عالم و متقد ہے عام امت میں جائز ہو گا تاکہ نبی احترام  
برقرار رہے!

اعتراض ۴۲۵: اگر جائز سمجھتے ہیں تو اشکال نہ رہا۔

جواب ۴۲۵: پہلے اسلئے جائز نہیں سمجھتے ہیں کہ حضور نے فرمایا  
بنائنا بیننا ہمارے گھرنے کی بیانیں ہمکاری گھرانے کے بیٹوں کے لئے  
مردوں ہیں نیز حدیث رسول ہے کہ بنی هاشم کا کفوء غیر بنی هاشم  
نہیں، صوابع حقیقت ص ۱۴۱

اعتراض ۴۲۶: اور اگر ناجائز سمجھتے ہیں تو فروع کافی ص ۱۳۷

جلد ۲ کتاب التکاہ کی اس عبارت کا کیا جواب ہے  
اذا جاکو من تر حضون خلقہ اگر آپ کے پاس ایسا حضر آئے جکا  
ودینہ فرزو جوہ الاتفعالو خلق اور دین تم کر پسند ہو تو اس  
تکن فتنہ فی الارض فسا بکیرو کونکاہ کر دا اگر تم نے ایسا نہ کیا  
تو زمین میں فتنہ اور بڑا فساد ہو گا!

جواب ۴۲۶: یہ حکم عام ہے اسادات کا تذکرہ نہیں ہے جس طرح عام  
مسلمانوں کی بیوگان اور مسلمانوں کے لئے نکاح میں لذتا جائز ہے مگر رسول کریم کی  
ازواع امت کی مایوسی میں اور امت کو ان سے نکاح کی خواہیں کرنا احرام ہے  
اعتراض ۴۲۶: کیا آپ اس مسئلے کے حل کرنے کی زحمت گولیہ  
فرمائیں گے کہ سیدنا عمر کا یہ نکاح کس عرض کے ماتحت ہوا تھا تھیں  
برکت اور ازادی احسان تعلق کے لئے یا اور کوئی مقصد تھا ہر دشقوں  
پر خاطر خواہ روشنی ڈل لئے!

جواب ۴۲۶: اس میں شک نہیں کہ میں حضرت عمر سے کوئی عقیدت  
پہنچتا ہیں بلکہ یہ ایک صحیحی حضرت صاحب کو اس تقدیر بد کار اور بیوی جیا

بھی نہیں بانتا ہوں کہ انہوں نے اپنی آخری عمر میں چار سال پنجی سے شادی رچا کر اپنی داڑھی پنجواں ہوا اور اپنی لذاسی کو عقد میں لینے کا رادہ کیا ہوا میں اسکا حج کو حضرت عمر کی سخت توپیں سمجھتا ہوں اور اس کے وقوع ہی کا انکار کرتا ہوں لہذا جب واقعی تسلیم نہیں ہے تو پھر عزف و غایبت مقصود کی سخت فضول ہوگی اعتراض ۶۳۸ / امام محمد باقر کے اس قول کا گیا مطلب ہے کہ اس قول سے قوتیت کی اہمیت کم ہوتی لظر ہے میں آتی ہے کہ پاک دامن ہو گی الکفول یکون عفیف افروع کافی کفو یہ ہے کہ پاک دامن ہو گی

**جواب ۶۳۸** / اسلامی شریعت میں قومیت و نسل پرستی کی جائش نہیں ہے عفت و تقویٰ ہی میباشد اس سے یہ شرف سیادت صرف حضور علیہ السلام کی اولاد واللہ یہیت واقر بارا کہ لدغ ٹھوک ہے کہ ان کا کھو غیر نہیں ہے یہ قدرتی فیصلت ہے اعتراض ۶۳۹ / اگر آپ یہ مکر کریں کہ عمر فاروق صرف قریشی تھے اور سیدہ تو سیدہ نہیں پھر نکاح یہ کسے جائز ہو سکتا ہے تو سوال یہ ہے کہ جناب فرماتے ہیں فتویٰ فیض یعنی وہ مدن بھی ہاشم (فرفع کافی) کہ قریش بھی ہاشم سے شادی کر سکتا ہے اگر قول امام سے انکار ہے تو پھر ایمان کی فکر یکجہتی ہے !

**جواب ۶۳۹** / یہیں قریش و ہاشم کی نادرداری سے کوئی بحث نہیں ہے ہم تو یہیتے ہیں کہ سیدان کی شادی عیسیٰ سے بھیں ہوئی چاہئے ایکوں کو حضور کا ارشاد ہے کہ ہماری بیٹیاں ہمارے ہی پیشوں کے لئے مودودیں ہیں !

اعتراض ۶۴۰ / اگر یہ مکر کیا جاتے کہ عمر فاروق کی عمر زیادہ تھی اور سیدہ ام کلثوم کی کم تو سوال یہ ہے کہ جب سیدہ عالشترے سا مکر حضور علیہ السلام نے نکاح فرمایا تھا اس وقت سیدہ کی عمر کیا تھی اور حضور کی تقنی ؟

**جواب ۶۴۰** / ا عمر کے سن دریا سے بھی ہم کو اتنا اعتراض نہیں ہے ! لیکن پھر بھی جو سببیں ام کلثوم کی اس افسوسی نکاح کی روایات میں نقش ایسی

بے وہ حضرت عائشہ سے کہ ہے یعنی صرف چار بیانیں سال افسوس پر ہے کہ ام  
کلثوم حضرت عمر کی نواسی ہوتی تھیں جب کہ معاذ اللہ حضور نبیؐ کی عائشہ کے تنا  
نہ تھے حضرت عمر کے اس نکاح میں اخلاقی تباہت پانی جاتی ہے ؟  
اعتزازِ اصل ۶۲۴ ! کیا جایا بقول امکہ کرام ثبوت کتب روافق عمر  
قیلیں وکیلیں درج اینہیں نکاح کے موالعات میں سے ہے وکھا سکتے ہیں ،  
جوابِ اصل ۶۲۵ ! جب یہ نکاح ہی معدوم ہے تو پھر امکہ نواس کے ذکر کرنے  
کیا ضرورت تھی ؟ یہ من گھرست قصہ تو امکہ کے بعد کذاب راویوں نے کسی  
خاص مقصد کے لئے کھڑا ہے دردناکہ کے زمانہ میں یہ بات قابل تذکرہ ہی تھی  
کیونکہ خلافت واقع تھی !

اعتزازِ اصل ۶۲۶ ! اگر اس قسم کے ثبوت سے عاجز ہیں تو کیا مسئلہ  
کے اقرار کی جرأت کمر سکتے ہیں وہ نہ انکار پر دلائل قائم فرمائیے !  
جوابِ اصل ۶۲۷ ! ثبوت اس بات کا ممکنہ ایسا جائے جس کا وجہ دہرا درج بات  
محض اختیار عیہ ہوگی اس کے اثبات میں اختیار عیہ ہوں گے ! ہم سرے سے اس نکاح  
کا انعقاد ہی تسلیم ہیں کرتے اور نہ ہی امکہ طالبین کے زمانہ میں یہ مسئلہ موجود تھا  
اس سے اس کے انکار و تردید کا بزریاں امکہ ثابت کرنے کا سوال ہیں پیدا نہ ہوتا  
ہے ! یہ فرمی انہا تم تو کافی عرصہ بعد ایک مندر کی خاطر گئے مھاگیا ہے اس فرع عمر  
عقل کی نزدیک کا اولین ثبوت یہ ہے کہ شکلوہ نہیں میں حضرت عمر کی میدعہ  
فاطمہ کے لئے درخواست گزاری کا ذکر موجود ہے کہ حضور نے حضرت عمر  
کو بی بی پاک کا گفتہ کیجا اور صیلہ سنتی کا عذر پیش کیا یہ بات عقداً محال اور  
اخلاقاً محبوب ہے کہیں حضرت سیدنا کی بیٹی سے سولہ سال یعنی نکاح کر لیں جیکہ  
تعلقات خاندانی میں بھی کشیدگی و تفاوت ہو ؟ دوسری یہ کہ حضرت عمر کی عورت  
سے بدسلوک کی بہت زیاد مشہور تھی اور تمام سنتی و شیعیہ مورخین یہ بات مشقہ  
ٹوپر پر حضرت عمر کے نقاشی میں تسلیم کی ہے اب فطرہ کوئی شخص جانتے

بدر جستہ ایسے بدرناج نند خرگوپنی دفتر دیکھراولاد سے بد خواہی نہیں کرسکتا  
سوم۔ یہ کہ من گھرست نکاح کی روایات میں اس فدر تفاوت ہے کہ ان کا  
کھلاہ ہوا تضاد اس قدر کے جھوٹے ہوتے کاسب سے بڑا ثبوت ہے چہارم  
یہ کہ جو سلوک زوجہ کا پئے شوہر کے ساتھ اور جو بد تیزی شوہر کی اپنی  
بیوی کے ساتھ روایات میں درج کی گئی ہے وہ حضرت عمر بن جعفر رضی اللہ  
عینہ سے متوقع نہیں ہے پنجم حضرت علیؑ یا اس امامؑ کے قول سے حضرت  
عمر کا دادا علیؑ و فاطمہؓ نہ شابت نہیں!

اعتزازض ۶۲۳ استبصر ص ۱۸۵ میں ہے!

لما توفی عمر اتنی ام کلثوم جب حضرت عمر کی وفات ہوئی تو  
فاذ طلاق بہا الٰی بیت ہے حضرت علی ام کلثوم کے پاس  
تشریف لائے اور اپنے گھر لے گئے!

فرمایا یہ ام کلثوم کس کی صاحبزادی تھی؟  
جواب ۶۲۳ بی بی حضرت ابو بکر کی دفتر ہیں اور وفات ابو بکر کے  
وقت اسمابنت علیس کے بیطن میں تھیں!

اعتزازض ۶۲۴ سیدنا علی کی یا کسی اور کو گران کی اپنی تھی تو  
قراع ختم اور اگر کسی اور کی تھی تو براہ کرم کتب اہل تشیع کی صحیح عبارات  
سے سیدنا علی المرتضی کا اپنا اقرار شابت فرمائیے؟

جواب ۶۲۴ ام کلثوم منکو حضرت عمر حضرت ابو بکر کی صاحبزادی ہیں  
جن کا نکاح بی بی عالیہ کا پروردہ سفارش اپنے حضرت نکرے کیا گیا؟ ام کلثوم درج  
کنترکتوم "مولف عالمجتاب سید مشتی سجاد چین صاحب مردم میں مظلومہ  
عبارات مطالعہ کی جاسکتی ہیں؟

اعتزازض ۶۲۵ بنیز جب کسی اور کی بیٹی کے متعلق سیدنا علی کو  
لے آئے کا کوئی حق نہ تھا تو آپ نے ایسی ہجرات کیوں فرمائی؟

۳۹۶

کیا وہ سیدنا علی کے نحرات میں سے تھی؟

**جواب ۴۲۵:** بی بی صاحبہ کی والدہ اسمائیت عیسیٰ حضرت علی کی زوجیت میں تھیں اور ام کلثوم بخاری امیر علیہ السلام کی رسیبیت میں تھیں لہذا آپ کے نحرات میں سے ہوئیں اور بی بی صاحبہ اپنی والدہ کے طرز تشریف لائیں۔ اعتراض ۴۲۶: طراز المذہب مظفری مصنفہ مرزا عباسی ص ۲۷ میں موبہود ہے، علی علیہ السلام ام کلثوم را پادی تزویج نہو دعیاں حضرت علیؑ نے ام کلثوم کا نکاح حضرت عمر سے کیا اب بعد المطلب با جائزت امیر المؤمنین علی بن ابی طالب متولی امر تزویج شد اور عباسی ان کی اجازت سے اس امر کے متولی قرار پائے اس سے واضح طور پر معلوم ہو رہا ہے کہ نکاح حضرت سیدنا علیؑ کی اجازت سے ہوا فرمائے کیا بواب ہے؟

**جواب ۴۲۷:** حضرت عائشہ سنت ابو بکر کی پر زور کلثوم سے یہ نکاح ہوا بلی بی عائشہ بی نے حضرت عباس رضی اللہ تعالیٰ عنہ کو حضرت علیؑ کو غیور کرتے پر زور کیا؛ اور حضرت نے اپنے چاکروں نکاح کی اجازت دے دی؛ اعتراض ۴۲۸: اگر یہ مکریں جاسے کہ یہ سیدنا ام کلثوم بنت علی نہیں تھی تو سوال یہ ہے کہ مولا خلیل قرذیتی کی اس عبارت کا کیا جواب ہے کہ امیر المؤمنین پس بغاوت مخاطب شدم و قیمه فکر کرم و نہیدم آں سخن ازا میں الہی عسریل علیہ السلام کہ مراد مکتن عبید شیست بلکہ مراد عصیب و خرمن است کہ بزرور خواہندگر قوت (الصافی ج ۳ حصہ) حضرت علیؑ نے فرمایا پس میں بہت ہی پریشان ہوا جیکے میں نے فکر کی اور میں نے اس سخن کو سمجھا اور کہ جبریل علیہ السلام نے کہا کہ نقش عبد صراط نہیں ہے؛ بلکہ پیری لڑکی کا (العیاۃ بالله عصیب ہو جاتا ہے جس کو زور کے ساتھ لے جائیں گے)!

۳۹۸

کیا اس میں بنت حلی کا تذکرہ نہیں کیا گیا؟

**جواب رے ۴۲۷** : اولاً توریہ روایت ہنیف سے کہ اس کامدار نبیر بن کلاؤ کی روایت پر پست جو شمن آل محمد خادم اگر بالغرض محل بینجع علی مان لیا جاتے تو اس سے حضرت کی ناراٹگی ثابت ہوتی ہے اور چونکہ مکونجی بی حضرت حلی کی سلطیہ تھیں، لہذا نبیر بن بنت یادختر رواج و مجاز کے تحت کہا گیا ہے:

**اعتراض ۴۲۸** : نبیریہ بھی واضح کیا جاتے کہ طراز المذکوب کی عبارت سے پتہ چلتا ہے کہ یہ کام بر قرار و فیض ہوا اور الھافی کی عبارت سے معلوم ہوتا ہے کہ عصیت کی تھی فرمائیے اور فتح تعارض کی صورت حلی طور پر کیا ہے؟

**جواب رے ۴۲۸** : اگر طور اغور کیا جاتے تو دونوں عبارتیں متعارض نہیں دونوں میں حضرت حلی کی ناراٹگی جملکتی ہے کیوں کہ اول ذکر میں حضرت حلی کا خود کی جملے حضرت عباسؓ کو متولی قائم کرنا دعوت نور دیتا ہے کہ آخر حساب امیر عیسیٰ خود اس وقدم دار میں کو قبول کیوں نہ کی اور امر نبیک سے کنارکش رہنی میں کی مصلحت تھی اور موفر الانذر کر روایت تو خود میں جناب امیر طالیہ السلام کی ناراٹگی ظاہر کر رہی ہے، پس دونوں روایتوں سے ثابت ہوتا ہے کہ حباب امیر نہ ہی ذاتی طور پر راضی تھے اور نہ ہی ان کی رغبت ثابت ہے البتہ دونوں میں مجبوری فدباو کے پہلو نظر آتی ہیں!

**اعتراض ۴۲۹** : اگر معاف اللہ ہی روایت تیلیم کری جاتے تو کیا اس سے دو خیزیں ثابت نہیں ہوتیں (۱) حضرت حلی المترکفی کا عاجز ہو کر اس کا کوئی قبول کرنا (۲) نکاح کا تیلیم ہونا!

**جواب رے ۴۲۹** : اگر کوئی روایت مذکورہ صحیح نہیں ہے مگر مفرد و متعارض ہے، حضرت حلی کا حاجز معدود ہو ناچو صبر کرلاتا ہے اس لئے قبول ہے کہ بیان ماوجہ زوجہ عمر کا نکاح حضرت ابو جعفر کے دارتوں اور حصہ امام المؤمنین عاشش کی

شنبید و باقی وجہ سے ہوا: اہذا حضرت علی کو ان کے اس مطالبہ کو بیان لینا پڑا اور  
نکاح بنت الیک بر و ریپیہ علیؑ سے میں انکار نہیں ہے:  
اعتراف نمبر ۴۵۰: اگر تسلیم کر دیا جائے تو کیا عجم منصب امامت کے خلاف  
نہیں جب کہ لقول الہلی ایشیع سیدنا علی کرم اللہ وجہہ کو مشکل کشا اور علی ای  
**کُل شی قَدِیر لِتَلِیْم کیا جاتا ہے!**

**جواب نمبر ۴۵۰:** ای تعلیم کرنے سے صبر امامت ثابت ہوتا ہے ضرب مناف  
منصب امامت نہیں ہے اب شک مولا علی مشکل کشاہیں اور عین طرح مشکل کشا  
علی کا مشکل کشا اللہ مصلحت " یہ دوں کارستہ وزراز کے رہنماء اسی طرح حکمت  
کے تحت مولا علیؑ نے صیر فرمایا: باقی ہم علیؑ کی شی خیر صرف خدا کے مظلوم کو  
ماتھے میں نہ کر علیؑ کو! مگر خود خداوند سریم نے میرے مولا کو اپنی صفات کا مظہر  
بنایا ہے:

اعتراف نمبر ۴۵۱: اگر یہ کمر کیا جائے کہ منکوحہ عمر کا نام رقبہ تھا امام کلثومہ  
قاتلو سوال یہ ہے کہ طراز المذهب صاحب سلطانی اس عمارت کا کیا جو بے  
حضرت علی را دو دختر است یہ رقبہ کبریٰ کنانہ بالام کلثوم کہ در سرای عمر  
ابن الخطاب بودا حضرت علیؑ کی دو صاحبزادے میں تھیں ایک رقبہ کبریٰ  
جس کی کیتھ امام کلثوم تھی جو کہ عمران الخطاب کے تھر میں تھیں،  
کیا اس سے یہ ثابت نہیں ہوتا کہ رقبہ کبریٰ اور امام کلثوم ایک بی بی  
کا ہی نام تھا!

**جواب نمبر ۴۵۱:** یہ روایت درایتی بھی روایت کا یہ جواب ہو!  
ما جزاریاں تھیں، اہذا غلط روایت کا یہ جواب ہو!  
اعتراف نمبر ۴۵۲: کوئی اعتراف نہیں ہے!

**جواب نمبر ۴۵۲:** اب کل اعترافات ایک بہزادہ کی جائے ۲۰۹۰ رو گئے  
اعتراف نمبر ۴۵۳: اگر یہ کمر کریں کہ سچاں الخطاب اور حضرت علی المرتفع

کے باہمی اختلافات اس قدر زیادہ ہو چکے تھے کہ ان کو تحریث ہی نہ تھی کہ بالواسطہ یا بلا داسطہ اس قسم کام طالبہ کر سکیں تو مراہ کرم طراز المذیب ص ۲۹ بحولہ نارخ التواریخ جلد ۱۱ کتاب دوم و حیادم کی روایت کو ذرا اغور سے دیکھ کر جواب عنایت فرمائیں ! درسالہ نہد مہر خوشیشتن خواستگاری منود !

حضرت کے انسوں سال عمر ابن الخطاب نے حضرت علی المرقانی کے پاس پیغام بھیجا اور ام کلثوم کی اپنی لئے خواستگاری کی ! حوالہ ص ۶۵۳ نارخ التواریخ کا شمار کتب معتبر میں نہیں ہے تاہم مابدا نارخ التواریخ نے یہ عبارت جرح کی خاطر نقل کی ہے جبکہ مورخین کا یہ فہیلہ ہے کہ حضرت عمر کا یہ نکاح ام کلثوم بنت ابو بکر سے رکھا ہے میں ہوا جب یہ روایت تاریخی اعتباری سے غلط ہے تو اس کا جواب کیا ہو سکتا ہے باقی اختلافات کی درسیں علیج کی موجودگی واقعہ ایک سبب ہے کہ ام کلثوم بنت علی کا نکاح حضرت عمر سے ہرگز کوئی نہ ہوا : درہ ثابت سمجھئے کہ حضرت علیؓ کے حجاز میں شرک فرمائی عادلی کو مدینہ میں تھی :

اعتراف ص ۶۵۴ اعنون ابی عبد اللہ امام محمد باقر فرماتے ہیں کہ ام کلثوماً علیہ السلام فی تقدیم حجج ام کلثوم پہ پلاسے جو ہم سے غصب کیا ان ذالک فرج غصباً گیا ہے :

(ذو روع کافی جلد ۱۱ ص ۱۱۷ باب النکاح )

حضرت امام محمد باقر کا یہ ارشاد جناب کے نزدیک کسی میر پر محروم ہے حوالہ ص ۶۵۴ یہ کلام ہرگز امام مخصوص کا نہیں ہو سکتا ہے اور یہ راوی نبی بن بخاری کی یادہ گوئی ہے اس موصوف عروایت کے خلاف قطعی اثبات بیش کے جا پچکے ہیں !

اعتراض ۶۵۵ ! اگر واقعی حقیقت پرچمول بے تو فرمائیے سید ناعباس کی طرف تفویض امراء غصب کے درمیان کیا نسبت ہے؟

جواب ۶۵۵ ! یہ قول قطعاً درست نہیں ہے اور امام پرہبستان ہے! اعتراض ۶۵۶ بنیز غصب اور لفظ فرض کا اطلاق کیا ایک امام کیلئے معاذ اللہ نہیں اور ان کی شان سے مستعد نہیں کوئی امر مانع ہے کہ آپ اس روایت کی ترویید کر کے امام مغلظہ کی عظمت کو سبقرا رکھ لیں اور روایت کو ان کے وقار پر قربان کر دیں!

جواب ۶۵۷ یہم شروع ہے اس بے مودہ روایت کا انکار کرتے آ رہے ہیں مگر اعتراض پھر جیسا لفوا در توہینِ ابیز روایت کو زیر بحث لا جھیں ہیں اس کا اوسی زیرہ صرف اہل شیعہ کے نزدیک کشودشمن آل محمد ہے بلکہ سئی رجال میں بھی ایسا ہے!

اعتراض ۶۵۸ : پھر انکار کا یہاں سے ساختہ اتفاق سے تو کیا اس سے امام مہدی کی تو شیق کی تضییغ لازم نہیں آئے گی!

جواب ۶۵۹ اس بات کو جیسی بار بار دل رہے ہیں کہ کافی کے شفعت نوشیق امام مہدی امر مسلمہ نہیں ہے :

اعتراض ۶۵۸ : اگر تضییغ کو تسلیم کر دیا جاتے تو ان کا قول غیر موقق قرار نہ پاتے ہا اور کیا عدم تو شیق سے شانِ ایامت پر حروف نہ آئیں گا

جواب ۶۵۹ : جب تو شیق امام عنده ایقیق امر مسلمہ نہیں ہے تو ایسی شکل کا پیدا ہونا ہی ممکن نہیں ہے!

اعتراض ۶۶۰ : بہر تضییغ تسلیم روایت کیا غصب ملک کے انتقام کو مستلزم نہیں ۔

جواب ۶۶۰ : شیعہ علماء نے اس روایت کو تسلیم نہیں کیا ہے!

اعتراض یہ کار ہے!

**اعتراض ۴۴۰** اگر ہے تو انعقاد نکاح کے متعلق معاذ اللہ تم اغیار کے سامنے کیا منہ دکھائیں گے؟

**جواب ۴۴۰** جب تم روایت کو صحیح تسلیم نہیں کرتے تو چہ اس کی جواب داری سے برئی الشفیعہ میں:

**اعتراض ۴۴۱** بخاسِ الموتین میں ہے اگر بی ختنہ خود عثمان رضی اللہ عنہم علی دختر خود بعمر فرستاد اگر بھی کریم نے اپنی صاحبزادی حضرت عثمان کو ودی تو حضرت علی نے بھی اپنی لڑکی حضرت عمر کو ودی؟

بہ عبارت تعلیم کے بیان کے طور پر خنزیر کی لگتی ہے: پس جس طرح سیدنا عثمان کے ساتھ حضرت کی صاحبزادیوں کا یہے بعد دیکھے نکاح کرتا غصب کے بغیر ہے اسی طرح تسلیم کرنا پڑے گا کہ سیدنا علی نے بھی غصب کے بغیر اپنی دختر نکاح کر دیا کیا آپ اس کے قائل ہیں یا نہ؟ دو نوں شقوق تو باد لالہ ثابت بھیجئے!

**جواب ۴۴۱** جیسیں اس تعلیم پر کوئی اعتراض نہیں ہے اول اس کے قائل ہیں کہ جس طرح حضور نے اپنی بیویوں کا نکاح حضرت عثمان سے کروایا۔ اس طرح حضرت علیؓ نے اپنی بیوی یام کلثوم بنت ابو بکر کا نکاح بنی عائشہ وغیرہ کے افراد پر حضرت عمر سے کرنے پر آمادگی کا افسار کیا اور غصب والی روایت قطعاً لغو اور خود ساختہ ہے حالانکہ ابتداء ابی سے اس حیثیٰ وضعي روایت کو مکحکراتے آرہے ہیں

**اعتراض ۴۴۲** فروع کافی جلد ۳ ص ۳۱۲ رطبوعہ کھنوں میں ہے، عن سلیمان ابن خالد قال ساخت سلیمان ابن خالد سے روایت ہے اباعینا لله علیہ السلام عن امراه فرمایا میں نے امام محمد باقرؑ تو فی عنہما ذرجهما این تعتضی سوال کیا اس عورت کے متعلق فی بیت زوجہما اوحیت جس کا خاوند فوت ہو جاتے گہا۔

شارات عدت گزارے اپنے خاوند کے  
شو قال ان علیاً المامات گھر یا جہاں چاہے: قریا یا پلکہ جہاں  
عمر افاقت اہم کلثوم فلخند چاہے اس کے بعد قریا یا بلاشیہ  
پیدا ہا فان طلق بھائی حب غرقوت ہوتے تو حضرت  
علی ام کلثوم کا ہاتھ پکڑ کر ان لوپی گھر میں لے  
بیٹھے!

یہ روایت سید زادہ مہدی کی بڑی شما مصدقہ ہے اور امام معصومؑ مرفیہ  
ہے کیا اس سے سیدہ ام کلثوم کا نکاح اور حضرت عمر کا شہید ہو جانا  
اور ان کے بعد ان کی بیوہ ام کلثوم کا سیدہ ناٹلی کے گھر جانشایست نہیں تھا  
جواب ۴۴۲ یہاً مخدیکیہ مراد العقول کہ روایت ضعیف ہے: یا اہم جزوں کہ  
ام کلثوم بیوہ عمر حضرت علیؑ کی سینی تھیں لہذا اس بنا پر وہ انہیں اپنے گھر جو  
ان کی والدہ کا گھر تھا رہ آئے اس روایت سے یہ گزشتہ نہیں ہوتا کہ ام کلثوم  
بنت علی میتھیں: یا انہیں روایت شہی امامؑ سے مروی ہے اور نہیں امام مہدی  
نے اس کی توثیق کی ہے بلکہ وضاحتی ہے: اغتراف ۴۴۳ یا گزشتہ نہیں ہوتا کہ  
کلام نہ رہا!

جواب ۴۴۴ اسلام اہل سنت دراصل ایک مقالظہ کا شکار ہے  
کیونکہ حضرت عمر کی ازواج کا نام ام کلثوم تھا! لہذا بعض مومنین نے دیہ  
والشہد طور پر نام سے قائد اٹھایا اور بات کا تکشیر بنادیا شیخ عبد الرحمن خود  
وحلوی چھے ہلار نے اس افسانہ کی تحقیق کر کے اس کی اصلاحیت بیان  
کی ہے کہ اس بنت علیؑ پر ملے جھر طیار کی بیوی تھیں ان کے بعد حضرت ابو یحییٰ  
کے نکاح میں آئیں اور حضرت ابو یحییٰ سے ان کے دوپھے ایک لڑکا (محمد)  
اور ایک لڑکی ام کلثوم نام کی پیدا ہوئیں اس کے بعد اس بنت حضرت علیؑ کے  
نکاح میں آئیں ام کلثوم اپنی ماں کے تھراہ آئیں اور میر ابن خطاب نے اپنیں

۳۰۳

ام کلثوم بنت ابو بکر سے نکاح کیا؟ رجال مشکوہ مدد نا رخ کامل مجھ صد فوج  
اتئی سی بات تھی جسے افسانہ کر دیا؟  
اعتراف ۴۴۲ اور اگر عمار امسکہ نایت نہیں ہوتا تو امتناعی وجہ  
پیمان فرمائیے؟

**جواب ۴۴۳**! آپ کا مسئلہ اس لئے ثابت نہیں ہوتا کہ عربوں کے  
معاشروں میں اولاد والی عورت اگر عقد شان کر لیتی تھی تو اس کی اولاد و عذر بر  
شانی کے زیر سایہ تبریزت پتا لی تھی؛ اسی شوہر شانی کی اولاد و عذر جاتی تھی!  
ہذا اس روایج کے طبق حضرت ام کلثوم بنت ابو بکر کو حضرت علیؑ کی طرف ہماں  
اور مورخین نے تحقیق کیا ہے کہ کس لارہ میں عذر کو بیانی جانے والی ابیابی ام کلثوم  
بنت ابو بکر ہی ہے । ملاحظہ بھی ہے کہ ورق الحلم صحفہ محمد حبیب مکمل مصری،  
الفضلان تبلیغ مولوی محمد ذکریا اور بدایتہ العدال اثر علامۃ دولت آبادی وفیرو  
اعتراف ۴۴۵ اگر سیدہ کے اس نکاح سے انکار ہے تو امام  
کے اس استنباط کو غور پڑھئے اور براہ کرم مستله اور دلیل کے  
درمیان تطبیق شانیت بحث جائے ।

**جواب ۴۴۶** ابیابی ام کلثوم بنت ابو بکر کے نکاح سے انکار نہیں ہے  
البتہ روایت مذکورہ صعیفہ ہے؛ لیکن پھر بھی ایہ مسئلہ مطابق دلیل ہے کیونکہ  
ام کلثوم بنت ابو بکر حضرت علیؑ کی رسیدیہ نہیں؛ ہذا استنباط عقولظریت ہے؛  
اور اعتراف کی کنجائیں میداہیں ہوئی ہے؛

اعتراف ۴۴۷ اگر یہ مذکورہ جاتے کہ سیدہ کا نکاح حضرت عمرہ  
سے تو بعید از عقل ہے البتہ ایک مادہ جن کو متشکل مشکل انسان  
بنانے کر حضرت علیؑ نے پیچھے دیا تھا اگر یہ واقعہ حقیقت پرمدنی ہے تو براہ  
کرم کسی مستند کتاب کا خواہ ذیجستے تاکہ شکر رفع ہو اور بحث قائم نہ ہو  
**جواب ۴۴۸** بھائی تک حضرت ام کلثوم بنت فاطمہ علیؑ کے نکاح

کا سوال ہے اور یہ عقد حضرت میر سے بعد از حفل بھی ہے اور بعد از نقل بھی  
البنت مادہ جن کی کہانی ہم نے کسی شیخہ معتبر کتاب میں نہیں پڑھی ہے لہذا حال  
پیش کرنے سے قاصر ہیں ؟  
اعتراض ۴۴۷ افزا یہ عیر جنس سے بھی دنیا میں شادی کی جا  
سکتی ہے !

**جواب ۴۴۷** یہ کہانی ناقابل اعتبار اور غیر متناسب ہے ایسے  
ہی بعض جبلہ کا یہ خیال ہے کہ حضرت علیؓ نے ایک مادہ جن سے شادی کی اور  
اس سے حضرت محمد صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے اہذا اس قسم کی لغو یا تبریز حلقہ علمائیں  
مرد و ذر قرار بانی ہے اور اسے حاصلانہ اعتراضات کا جواب فاموشی کے سوچنے نہیں  
اعتراض ۴۴۸ بکیا عیر جنس سے تو والد قتنا سل کا سلسلہ جاری  
ہو سکتا ہے ثبوت درکار ہے !

**جواب ۴۴۸** اذناں سائنس و فنون کا ہے اس لئے عیر جنس  
سے تو والد قتنا سل کا سلسلہ جاری ہو جانا امرِ محکمات میں سے نہیں ہے کیونکہ  
ایسے تجربات کئے جا چکے ہیں امثالاً گھوڑے اور لگدھے کے ملاپ سے خر  
یا مشو کی پیدائش یا جھیڑی ہے اور کتنے سے نوم و غیرہ کی نسل کے تھے اس طرح  
کی مثالیں ہو سکتی ہیں۔ لکڑیز بحث سوال میں بحث استدلال کے طور پر  
نہیں کی جا سکتی کیوں کہ ہم اس کہانی کو صحیح نہیں مانتے ہیں ایکسی سبب  
جاں کا عیر عاقلہ نہیں فرم ہے ।

**اعتراض ۴۴۹** اگر تسلیم کر دیا جاتے تو کیا اس تشکل میں بنت  
علیؓ کی تو ہیں نہیں !

**جواب ۴۴۹** اولاً تو یہ مَنْ گھڑت کہانی ہم تسلیم ہی نہیں کرتے  
کیوں کہ مخصوصین کی احادیث میں وارد ہوا ہے کہ شیخان ہماری تشکل اختیار  
نہیں کر سکتا ہے اور شیطان گروہ بیانات میں سے ہے البنت اُنہیں روایت

کس انسانی شکل کو مسح کرنے کی ہوتی تراثا یہن قابل اعتبار ہو جاتی کیوں کہ بہودہ عکیریتی نے جب حضرت مسیح علیہ السلام سے خداری کی تو اسکو حضرت مسیح کی شکل دے دی گئی اور صیب پر چڑھادیا گیا جبکہ حضرت علیٰ : علیہ السلام کو زندہ احوالی گیا: تابم یہ معدوم روایت تلفظ خاطر ہے اور اس سے بلاشبہ توہین کا پسلو بیدار ہو جاتا ہے :

اعتراف رکھے ۷: اگر شکل مان لیا جائے تو علی سبیل الامتر اذکر الدوام یا فتنی طور پر، اگر وقتنی طور پر ہو تو تم میں سے کوئی اس کا مدعی نہیں اور اگر دامنا ہو تو بیہ خلاف عقل و نقل ہے۔ جواب دیجئے !

**جواب رکھے ۸:** میں ایسے شکل کرنے کی دلکشی اتنا ہوں اور نہیں خارق اس کی دولوں صورتیں خلاف عقل و نقل ہیں یعنی گھرست کیانی ہماری کسی معتبر کتاب میں موجود نہیں ہے نہیں ہمارے علمانے اس کی توثیق کی ہے لہذا انکار رکھوں ہے اس علیٰ دور میں کوئی الحق آن واحد کے لئے بھی یہ تصور نہیں کر سکت کہ حضرت عمر جیسے مدبر بزرگ شخص نے سالہ سال کی عمر میں اپنی پرتواسی حضرت ام کھداوی سے بعزم، یا ۱۵ سال اپنا پیغام عقد دیا ہوا اور اس صفتیت عمری میں آپ نے شادی رچائی ہو، کس واقعہ کو ہماچنے کیلئے صرف دو طریقے راجح ہیں روایت و درایت۔ روایت اس شخص کی قبول کی جاتی ہے جو اس واقعہ میں موجود ہو اور یعنی کوہا ہو: اور اس کی ثابت مسلم ہو: درایت سے مراد اصول عقلی ہے واقعہ پر تنقید مفترق ہے لہذا جب بم اس قضیہ کو روایت و درایت کے آئینے میں دیکھتیں تو یہ واقعہ عقلی اعتبار سے بالکل غلط اور بہتان عظیم ثابت ہوتا ہے اور درایت سے لحاظ سے درست قرار نہیں پاتا اسی طرح روایتی طریقہ سے بھی یہ قضیہ کسی ایسے راوی تک نہیں جاتا ہے جو اس تکا حکایت کیا ہو اور اس کے راوی فرقہ بن کر جاگ کشی کے اصولوں کی مطابق محروم و کتاب پاتے جاتے ہیں ان راویوں میں بعض کا وجود بھی ثابت نہیں ہے مثلاً مسیح ہماری میں اسی موضع

پر ایک روایت ہے جسے شعبیہ ابن ابی الائک نے حضرت عمر سے روایت کیا ہے  
حالاں کو شعبہ ابن ابی الائک نام کا کوئی آدمی ہی نہیں تھا چنانچہ اس موصوع پر معابر  
قیرین کتاب میزان الاعتدال میں علامہ ذہبی نے اس کو فہرست راویان میں شمار  
ہی نہیں کیا اور نہ میں اس کے باسے میں کوئی علاالت لکھے میں اروایات میں،  
صیہی یعنی دو دھنیتی تھی لکھا گیا ہے، کیا ایک سامنہ سال بزرگ صحابی کسی دو دھنیتی کی سے شادی کر سکتا ہے، خدا را اپنے حلیفہ کی پا کیا رہی کا احساس کرو  
اور زیرین بخار کذاب و ناصیح تھا (میزان الاعتدال جلد ۱ ص ۱۳۷)  
کی دشمن کے جاں میں اگر حضرت میری توہین نہ کرو

## کیا فاروق اعظم کے سید قاطع کا گھر جلما تھا

اعتراف رائے ۱) فاروق اعظم کے متقلق شیعی حلقوں میں پیشہور کیا جا رہا ہے کہ آپ نے (معاذ اللہ) سید و قاطعہ الزہرا کا گھر جلا یا سیدہ کے صاحب  
پہلو پر تلوار ماری تو اس قاطع حمل ہو گی تو دریافت طلب امر یہ ہے  
کہ ہے کوئی مال کا لال جو اہل سنت کی کتب مفترزا سے بستہ تصحیح  
اس روایت کو پیش کر سکے؟

رجواہ رائے ۲) ہم یہ کہتے ہیں کہ حضرت میرے احراق خانہ میتہہ ملا ہڑو  
کا قصد کیا ادھمکیاں دیں اور بی بی پاک کے پہلو پر دروازہ گرا یا جس کی وجہ سے  
اس قاطع حسن ہوا، حضرت البرکت کا حضرت میر کو چھینا حضرت میر کا اپنے ہو اخواہ بڑوں کی جگہ  
کو خانہ قاطعہ الزہرا پر چڑھا کر لانا، جناب عمر کا بی بی پاک کے گھر کو جلانے کے لئے

اک ولگریاں جمع کرنا اور دھکیاں دینا فیز حضرت علی علیہ السلام دوستوں کو بیعت کے لئے  
لے جانے کا ذکر ہوت سے مورخین نے کیا ہے، مثلاً اکتاب الامامت والسیاست  
الجراریں ص ۱۳۲ تاریخ طبری الجزء الثالث ص ۱۹۱، عقد الفرید جلد ۲ ص ۱۷۶  
تاریخ المختصر فی اخبار البشر الحجر الاول ص ۱۵۶ اور وضن المذاخر پیر عاشقہ جلد  
یازدهم تاریخ الکامل ص ۱۱۳، امریون الذبب جلد ثالث ص ۱۳۳، الارثۃ النجفیہ  
تفصیل دوم ص ۲۷۹، استیعاب جزء الاول ص ۲۵۵، تحفۃ الشاہزادہ عشرہ ص ۲۹۲  
و عیون غیرہ۔ ابن قتیبه علامہ طبری، امام عبد ربہ اندری، البر الولیدی، ابن اشیر  
علامہ مسعودی، شاہ ولی اللہ محمد شدیلوی علامہ ابن عبد البر اور  
شاہ عبدالعزیز جی بنت پایہ علما نے اہل سنت کے افیال واقعہ کے بعد  
کوئی صورت باقی نہیں رہ جاتی کہ اس واقعہ کو عنیہ سنتہ و عینہ عیتہ فرار دیا جا  
سکے باقی یہ تو اہل سنتہ والجماعت حضرات کی عادت فطری ہے کہ وہ ہر اس  
وقتہ کا انکار کرنے ریتے ہیں جو ان کے تدبیب کے لئے مفترضات ہوئیا ہو،  
ہم کہتے ہیں کہ ہے کوئی مانی کا کال ل جو منقولہ بالا حالہ جات کی موجودگی میں اس  
واقعہ کا انکار کرے اور اپنے جلیل القدر علی علیہ السلام کی تکفیر کرے!  
اعتضاض ص ۲۷۴، کیا اہل سنت کے علمائے اس حقیقی تردید نہیں کی  
(۱) ان ھندہ القصہ محضر بلال شیبہ بیوی واقعہ ععنیہ بذیابان یہ  
ھفت بیان وزور من القول اور حجور ثبیت اور تمصر بہتان یہ  
وجہتیان (المختنۃ الالہیۃ محرریہ ص ۲۵۲)

جو اواب ص ۴۷۴ یہ تردید صرف قلن ہے اور بعض اعتقادی خوش نہیں ہے  
کہ منکر کو فاعل یعنی حضرت عمر سے ایسی توقع و امید بدھی۔ لیکن ہماری حقائق  
کا انکار و اتفاقات کی روشنی میں کیا جاتا ہے نہ کہ خوب عقیدگی سے اسی لئے علامہ  
سینیہ کی کیش تعداد نے اس واقعہ کو درست سیل کیا اور اس کی وہالت اس طرح  
کی ہے کہ سیاست کے نزدیک میں یہ سختی بالکل جائز ہی، نظم و نسق کی خاطر یہ

۳۰۹

و حکی ایک اتفاقی تدبیر تھی اور یہی معرفت معتبر فی نے خود بھی اختیار کیا ہے  
یہاں کہ آئندہ اعتراضات سے ظاہر ہو گا ۶

اعتراض ۶۷۴ : نلک الْجَاتِ رَجَلٌ مُّنْهَى بَابُ الْعِقَادِ خِلَافَتٌ  
میں ہے: وَلَقَدْ أَحْرَقَ الْخَلِيفَةَ النَّاسَ ثَانَى الشَّقَيْفَيْنِ يَعنی حضرت  
عمرؓ دوسرے تقلیل اہل بیتؓ کو جلایا۔

ولادت کار انکار متوالرات لادنہ اس واقعہ کا انکار متوالرات کا انکار  
ہذا روی بطرق کثیرہ ہے کیونکہ بہت طریقوں اور مشہور  
و اسلامی دلشنیز ہیں کہ سنت کے ساتھ روایتیں موجود  
ہیں۔ اور پیچے حاشیہ سلسلہ پر لکھا ہے اگرچہ سند کے اعتبار سے  
ہم اتنا اعتبار نہیں کر سکتے کیونکہ اس روایت کے ردہ کا حال یعنی معلوم  
نہیں کہ ان سب عیارات توں میں تعارض نہیں اور جملہ ضمی رافیقوں  
اور موافقین نلک الْجَاتِ کی اندر گئی کیفیت طشت از بام نہیں ہوئی  
پہلی عبارت میں روایت کے تو اتر کا دعویٰ آخر میں سند سے  
چہالت کیا اس بل یوں تیراہل سنت کے مذہب پر طرح طرح  
کے اعتراضات کے جاتے ہیں ۶

جواب ۶۷۵ : بلاشبہ حضرت شانی نے صرف شغل دوم کے درجے  
بلکہ مقام تنوف ملائکہ کے آگے اگر روشن سرنے کی جسارت کی۔ وفادہ اپنے  
لذیغیت کے اعتبار سے اس قدر منفرد تھا کہ اسے متوالرات میں کہا گیا ہے اور  
مختلف عیلوں سے دکالت کے آج ہک مرکب کو اس الزام سے بری الذمة  
قرار دیتے کی کوشش جاری ہیں: اس دلسو ز واقعہ کرانی شہرت ہوئی  
ہے کہ اسے اسناد کی اختیار ہی نہیں رہی اور اس کا چیر چاہتا عام ہے  
کہ اس کی تشهیر بزرگ خود اسے مستشرق کرتی ہے ایسے اہم واقعات کو محض  
اس لئے نہیں جھٹلایا جا سکتا ہے کہ اس کے اسناد معتبر نہیں ہیں کیونکہ

چاند چڑھتا ہے تو زمانہ دیکھتا ہے اور جب حضرت عمرؓ نے چاند چڑھا تو سا  
مددیہ نے دیکھا لوگ چاند پر پہنچے لیکن ہم اس واقعہ کو صرف اسناد کی بحث  
سے جھوٹا قرار نہیں دے سکتے صاحب فلک النجاة کی متین عبارت اور  
حاشیہ میں قطعاً کوئی تعارض و تضاد نہیں ہے کیوں کہ متین میں انہوں  
نے اسناد نہ شہیرہ کہا ہے اسناد کے نقیر ہونے کا ذکر نہیں کیا ہے  
بلکہ اس واقعہ کی شہرت کو سنداً مانتا ہے، ایسے مشہور واقعہ کو غلط قرار دینے  
کے لئے صرف دراست ہو سکتے ہیں ایک ظن اور درست اعقلیٰ یا دراست ظن  
راہ فیرق مقابیل کیلئے قابل قبول نہ ہوگی اور درستی راستہ خود علمائیہ  
نے اختیار کر کے اس واقعہ کا انعقاد توثیق کیا ہے لیکن اسے اپنی تاویل  
کا تابع کرنے کی کوشش کی ہے جس پر مفصل بحث آگے ارسی ہے اس واقعہ  
کا تو اتر بھل شایستہ ہے اور سنداً سے جہالت کا عذر اس کی شہرت فامر سے  
ضور ہو جاتا ہے، ہمیں سبھی صدر ہے اور ہمیں کوئی ذاتی عناد ہماری اندوں  
کیفیت صاف ظاہر ہے کہ اگر یہ عمل حضرت عمرؓ کیا ہے تو یہ نہ صرف قابل  
مندیت ہے بلکہ لائق نظرین ہے، مندیب اہل سنت کے خبارہ میں جسمہوا  
بھری ہوئی ہے اسی کو فارج ٹکر دینے کے لئے فرن احراف خانہ بنوں  
کا فقصد ہی کافی ہے، باقی مولا کے فضل سے اہل سنت کے مندیب پر تو جاں  
راقم المروء کم سے کم ایک کروڑ اعتراضات کر سکتا ہے، اور دعویٰ مولانا ہے  
کہ دس لاکھ اعتراضات صرف سنت عقیدہ توحید کے بظلال میں ہوں گے  
اگر کوئی ناصیبی فیقر آل محمد علیہ السلام کی حاصل کردہ وہ خیرات جو اسے در  
مدینۃ العلماء میں خوش میل ہے کاظماً ہے تو میلان میں آجائے بالعی مدد  
اعتراف <sup>۶۷</sup> اکیا حقیقت میں واقعہ یوں ہنیں ہے کہ بعد از  
انعقاد خلافت پھر لوگ سیدنا علیؓ کے مکان میں امور خلافت کے  
متعلق مختلف تیار لئے خیالات کرنے لگے جس پر حضرت عمرؓ کو اطلاع

۱۱۱

ہوئی تو آپ تشریف لاتے اور فرمایا ان کو نکال دو! اور یہ بھی فرملا  
یا بینت رسول اللہ مامن اے رسول خدا کی صاحبزادتی  
الخلق احباب الی مرعن ابییک مخلوق میں سے کوئی مجھے قیرے  
و من احبل احباب الینابعک اب پیسے زیادہ محجوب نہیں اور  
ابییک متک) کنز العمال (ج ۳۹) اکے بعد جو سے زیادہ میرے  
نزدیک صاحب ترقی نہیں ہے

جب یہی روایت فلک النجاة میں نقل کی گئی ہے تو کیا اس سے  
قلب فاروقی میں حضرت سیدہ کی عزت مکوڑ و مصتوں نظر نہیں  
آئی اور مصنف فلک النجاة نے عجز سراگی ہے، عمر نے اہل بیت  
کو جلا دریا۔ (۱۱) کھڑو جلا دریا سے تو نہیں کاپر و پینڈا نہیں سے فرمائیے  
آپ کے ہاں کچھ ایمان کا مقام جلی سے یا نہیں؟ کیا الیس کتاب پر  
دنیا سے شیعیت کو ناز ہے؟ اف لکووم مان تبدیلون

**جواب ر ۴۷** اعلامہ جلال الدین سیوطی اپنی تفسیر درمنشور میں حضرت  
النس بن مالک اور بریڑہ سے روایت کرتے ہیں کہ حضور نے اس آیت کو پڑھا  
بیووت اُذن اللہِ اَن ترْفَعْ كُهْرُولَ کے اندر اللہ نے حکم کیا ہے کہ  
بلند کیا جاتے ہیں ایک شخص کھڑا اہواہ اس نئی پوچھا یہ کھڑکوں سے حضور نے  
فرمایا کہ ابیا کے کھڑیں پھر الوبکر نے کھڑے ہوئے پوچھا یا رسول اللہ صل اللہ علیہ وسلم  
یہ کھڑ علی و فاطمہ کا انہیں کھڑوں سے ہے حضور اکرم نے فرمایا ہاں یہ بھرمان  
کھڑوں سے فاضل تر ہے ایسے وہ کھڑ ہے جو نہیوں کے کھڑوں سے افضل ہے  
جس کے یاد سے میں ترشی صاحب نے زعم کیا ہے وہاں سیاسی سازش  
بن سے ہی تھی اور عمر کو اس کی اطلاع ہوئی لہذا لوگوں کو ذمکرانے کے لئے وہاں  
چڑھا کر اب کنز العمال کی پوری روایت سے نہ معلوم تدبیق فاروقی  
میں بی بی آپ کی عزت کا ذمکر نظر آ جاتے!

زید بن اسلم سے روایت ہے بعد  
رسول حبوبیکر سے بیعت بھر گئی  
حضرت علی دزیر جناب فاطمہ کھڑ  
میں خلافت کے خلاف مشورہ کر رہے  
تھے عمر رضی خدا کر خانہ بیوی پر کے  
اپنے کہا سے دختر رسول آپ کے پل  
سے پڑھ کر مجھے مخلوق میں تو فرمایا  
ہمیں نہ تھا ان کے بعد مجھے تھی  
محبت آپ سے ہے کسی سے نہیں  
گھریہ بات مجھے اس بات سے  
روکے گی کہ یہ لوگ رحلی وزیر  
جسم مشورت کریں ابے شک میں  
بھیوں دوں گا ان کو اس گھر میں

کثر العالی کی مقولہ روایت سے حضرت  
 عمر کا کردار نکھر کر رہا منے آ جاتا ہے کہ یا  
 وجودیہ کہ وہ تجھی بنت رسول کے مقامات  
سے مخصوصی واقع تھے پھر بھی اس محبت  
کو نظر انداز کرتے ہوئے الگ ان کے  
تم لم تحرقين عليهن البيت (الغ) قاسم تھے اور جو کچھ لوگ امور غلط  
پر تبادلہ خیالات کر رہے تھے ان میں صرف علی دزیر کا نام صاحب نہ زوال عالم  
نے لکھا ہے اور اخراج صاحب خانہ علی اور دزیر کے لئے مطلوب خاص مصنف  
ملک الخا تھے جو کہا ہے کہ نہ اہل بیت کو جلا دیا تو اس سے مراد یہ ہے کہ  
ان کو رنجیدہ کیا تکلیف دی ان کا دل جلا دیا کیوں کہ محاورہ میں یہ معنی عام گفتگو میں

عن زید بن اسلم و اہل حسین  
بولیغ لا بی بکر بعد رسالت اللہ  
صلعو کان علی والذی یعنی بیت  
علی و فاطمہ بنت رسول اللہ  
صلعو ولیشا و نہما دیر  
تحییون فی اہر هم فلما بلغ  
ذ لک عمر ابن الخطاب  
خرج حتی دخل علی  
فاطمہ فقال بیان بیت اللہ  
واللہ ما میں الحق احلا حب  
إلى من ابیک و مامن حدا  
احب الیت ابیک ابیک منك  
دائم اللہ ماذ الک بیانی ان  
اجتمع هو لا ریف عن علی  
ان امیر هم و ان تحرق علیہم  
الباب فلما خذل حرمها و ها  
قالت تعلمون ان عمر قد  
جائی قىخلف اللہ لئن علی<sup>تم لم تحرقين عليهن البيت</sup>

ستعلیٰ بوتے ہیں کہ جیسے کہتے ہیں کہ اس نے تو مجھے ملائیا بلکہ الخواہ میں یہ نہیں ،  
لکھا گیا ہے کہ گھر کو جلا دیا، بلکہ الغاذیہ ہیں کہ اہل بیت کو جلا دیا ہے لیا کوئی بھروسہ  
پر پیش نہیں ہے؛ بلکہ مقنی کی مقولہ روایت ہی سے حضرت عمر کا ارادہ و فصلان  
کی اپنی زبان سے ثابت ہے اور یہ خارجہ نہ قدم اس اعزاز کے باوجود ہے کہ تکمیل  
مراتب خانہ سیدہ کو تسلیم کر کے کہہ رہا ہے کہ میرے قصداً احران میں یہ تقریباً ماقبل  
نہیں ہو سکے گی، الگ کسی عزت دار سے یہ کہا جاتے کہ یہ شک آپ محروم ہیں لیکن  
میں تو آپ کو ذمیل کروں گا تو الگ ریرویہ عزت کی طرف مرا ذمہ بُرکت ہے تو ہم  
حضرت عمر کے لئے بھی تھیں گے غالباً کہ اس روایت سے حضرت عمر پر دہر الارام  
آتا ہے کہ ایک طرف معظمه کی عزت و ترقی رہاتے ہوتے اور ماتحت ہوتے بھی  
ان کو بے عزت کرنے کا مندوم فعل کیا اور جنہیں کی اور دوسری طرف جو یہی  
بیعت حاصل کرنے کے لئے دھمکا کا اور آگ لگانے کیلئے بند دہشت کیا، نیز  
یہ بھی ثابت ہوا کہ حضرت ابو یکبر کی خلافت یہ راضی نہ تھے اور سیدہ  
طاہرہ بھی حضرت ابو یکبر کے انتخاب سے خوش نہ تھیں، حضرت عمر خانہ اہل بیت  
کو سازش کا گھر سمجھتے تھے؛ اسے پھونک دینا چاہتے تھے اس ارادہ میں مقام  
سیدہ کو مقام رسول کو بھی نظر انداز کر دینے پر آمادہ تھے، یہی وجہ ہے شبیل  
طیبے مذاہع عمر نے اعزاز کیا ہے کہ حضرت عمر کی تندی اور تیز مرزا جو ہے  
یہ حرکت کچھ بعید نہیں (الغار و ق حصہ اول حکم  
اعتراف رکھے) کیا ہے کوئی شخصی دلکش کا پہلوان جو فاروق اعظم کا  
قول پر میں القاطنا بثت کر دے !

آخر قن علیک بیٹا کب بیانت اے رسول خدا کی میں میں تیرے  
رسول اللہ یا لاحر قنکش بیا اور پر تیرے کھر کر صدور  
پخت رسول اللہ۔ جلا دوزن کیا میں غزور تجھے جلا دوزن کا  
ثابت تکھے اور منہ سانچا تمام یعنی ورنہ اس ذات اقدس پر ہستان

طراز بیوں سے بچئے اور اپنا مقام جنم میں بنھنیا ہے؟  
**جو اُب رہے**، حضرت عمر کا بیل پاک کریہ رحمکی دینا کہ میں ان کا  
 گھر ضرور جلا دوں گا کتب تایبخ سے مکمل طور پر ثابت ہے؛ جو الفاظ قیرشی صفا  
 نے رقم کئے ہیں ان ہی مطالب کو پورا کر قی ہر فی عبارت درج ذیل ہے  
 وکن الک تحلف عن یتیہ  
 اسی طرح ابو بکر کی بیعت سے البر  
 سفیان اموی تے تخلاف کیا پھر حضرت  
 ابو بکر نے حضرت عمر کو حضرت علی کی بیوی  
 یہ حکم دے کر بھیجا کہ علی کو اور اس کے  
 ساتھیوں کو خانہ فاطمہ سے نکال  
 دیں اور اگر وہ انکار کریں تو ان  
 سے جنگ کریں پس حضرت عمر  
 خانہ فاطمہ کو جلانے کیلئے آں لے کر  
 آئے۔ ان سے حضرت فاطمہ نے ملاقات  
 کی اور کہا اسے خطاب کے لیے بیسی  
 آئے ہو کیا تم ہمارا گھر جلانے کیلئے  
 آئے ہو حضرت عمر نے جواب دیا میں  
 تمہارا گھر جلا دوں گا ورنہ تم سب ابھی  
 الا صستہ! ابو بکر کی بیعت کرو جس طرح اور لوگوں نے کی ہے؟

(تاریخ ابوالغفار الجبل الاول ص ۱۵۰ - جوالین ابوالغفار)  
 اب جب کہ ہم نے معترض کامد ڈائپور اکر دیا ہے ہم حق رکھتے ہیں کہ انعام  
 طلب کریں وہ یہ ہے کہ قریشی صاحب صرف ایسے موذی لوگوں سے بزری  
 اختیار کریں جنہوں نے غصہ دینیوں اقتدار کی خاطر اپنے بیٹی کے اہل بیت کو  
 ستایا اور اپنا مقام جنم میں بتالیبا بیکی انعام ہمارے لئے اس قدر انمول

۳۱۵

بھوگا کہ زاد آخرت بھی بن جاتے گا اور اس دنیا میں بھی لازم وال منبع عظیم  
بھوگا، مگر یہ امید بھیں کم ہے کہ قریشی صاحب بات تک پہنچنے کے ثابت ہوں،  
کیون کہ ایسا نہیں ہے عہد تو ان کے اماموں نے بھی نہ کیا الہم اہم ان کی وعدہ  
خلافی پر بھی افسوس رہنے ہے بلکہ انتیابع امر خالیں تجویز گے:

**اعتراف** ۴۷۶ (فلك الخجاۃ میں جن کتابوں الامامتہ والیاستہ)  
مرورج النسب رسالت الزبرا النرا المؤقدہ والدار الحاطمة  
تشید المطالمین کی عبارتیں نقل کی گئی میں ایکاپہ کتابیں شبیعوں کی  
تصحیف شدہ نہیں اور چاہلوں کو فرغلانے کے لئے یہ سارے سماں  
نہیں کیا گیا تاکہ ان کے سامنے کتابیں کاناٹم آخایہ کا نومر عرب ہو کر  
ہمارا مناسب قبول کریں کے کسی کو کیا جبر کر یہ کتابیں اہل سنت  
کی میں یا شبیعوں کی اوپر زیر یہ کہ معنیہ ہیں یا غیر معنیہ اخزدین کے پیش کرنے  
میں کچھ تو دیانت پا جائیے

**جواب** ۴۷۶ (فلك الخجاۃ میں درخواست کی اکتب سے عہدیت  
دینے کی گئی میں تاکہ واقعہ زیر ساخت متفق ہیں الفرقین فرار پا ہے تم ایسے لغود  
پکے طریقوں سے نفع حق کرنے کے قابل نہیں ہیں کہ خواہ خواہ اپنی کتابیں کو  
روزگروں کی تصانیف نظر پر کرتے ہوئیں تمام اہل علم جانتے ہیں کہ رسالت الزبرا  
النرا المؤقدہ والدار الحاطمة اور تشید المطالمین ہماری کتب ہیں بلکہ الامامتہ والیاستہ  
اور مرورج النسب برگزین ہماری کتب ہیں ہیں اہن قسمیہ مصنفوں الامامتہ والیاستہ  
کی قوشیں ہم گذر شدہ اور اس میں ٹھیک ہے کہ مرورج النسب مشہور مصنفوں اہل سنت  
علماء مسعودی کی ہے ان کی توثیق حاضر خدمت ہے حضرت عمر کے مشہور و مکمل  
شمقوں العلامہ شبلی ایسی کتب الفاروق کے دریباچہ میں امام مسعودی کے نقلوں یوں  
ملکیت ہیں۔ البر الحسن علی بن حسین مسعودی المتوفی ۸۲۶ھ و ۹۰۰ھ مطالمین  
غوات الرذیفات ابن شاکر افغان نثار بنخ گا امام ہے اسلام میں آج تک اسکے

براہر کوئی رسیع النظر مورخ تپیدا نہیں ہوا، وہ دنیا کی اور قوموں کی تواریخ کا جی  
بہت بڑا ماہر تھا اسکی تمام تاریخی کتابیں ملیٹن توکسی اور تصنیف کی پچھے حاجت نہ  
موقن لیکن افسوس ہے کہ قوم کی بدمندوں سے اس کی اکثر تصنیفات تپیدا ہو کیسی یورپ  
نے بڑی نلاش سے دو کتابیں جیسا کہیں بالیک صدیق الذبب اور دوسری کہ الفاظ  
والتبہ۔ صدیق الذبب مصریں چھپ گئی ہے اس قدر پیرزور ترقی کے بعد سویں  
کوئی معتر قرار دینا اور اسے سنی الذبب نہ ماننا مشکل ہے صدری کے سوا کچھ نہیں ہے۔ یہ  
تو صرف دو کتابوں کی بات ہے ورنہ یہ واقعہ اہل سنت کی بسیروں کتب میں فرموم  
ہے چند مثالیں لیش کرتا ہوں۔

- (۱) امام اہل سنت، البیعت فی بن جعیر طبری؛ تازع الامم والملوک جلد ۲ ص ۱۹۸ مطبوعہ حضر
- (۲) امام اہلسنت شہاب الدین احمد المعروف بامین عبد ربی اننسی، الفقیر جلد ۲ ص ۲۴۷ مطبوعہ حضر
- (۳) امام اہلسنت ملک الوداع الدین استغیل الی الرغدا بایار الحنثی فی تباری الشہر جلد ۱ ص ۱۵۰
- (۴) علام اہل سنت ابوالولید محمد بن حنفہ رحمۃ الرحمہ اللہ علیہ خاتم النبیوں کامل جلد ۱ ص ۱۱۱
- (۵) امام اہلسنت ابوالفتح محمد بن عبد اللہ بن شهرستانی، الملل والخل جلد ۱ ص ۱۵۳ مطبوعہ بمعنی
- (۶) امام اہل سنت ابن عبد البر اسْتِیْعَابُ فی معرفة الاصحاح جلد ۱ ص ۲۳۳ مطبوعہ جید ریاض و کن  
ائے شاہ عبد العزیز محدث دہلوی؛ تحقیق اشنا، عشریہ ص ۶۹۶ مطبوعہ نشر اکادمی
- (۷) مولوی شبلی غنی شمس العطا؛ الفاروق حقائق اول جلد

- (۸) مولوی وجید الدین خان؛ حد تحقیق بشریت سنت ص ۱۱ مطبوعہ لکھنؤ
- (۹) مولوی حاجظ عبدالرحمن حنفی سنتی؛ المرتفع جلد ۱ ص ۱۰۰ مطبوعہ امریسر
- (۱۰) شاہ ولی اللہ دھلوی؛ ازالۃ الخناق مقدمہ دو مرہ ناشر البخاری
- کیا یہ ساری کتب شیعہ تصنیفات میں اور ان کے مولفین شیعہ الذبب تھے؟ اس  
قدر شاہ ولی کی موجودگی میں قریشی صاحب کی بیبیادہ گوئی کہ یہ سارے سامان مالیوں  
کے دروغ لانے کے لئے کیا گیا ہے صریحًا ان کے جاں ہونے کا ثبوت ہے اگر کسی  
سمی میں کوئی دم خم ہے تو اپنے ان بزرگ علمائی تکذیب کر کے دکھلتے کہیے

سخن نہیں تھے، ورنہ ایسے ادھر سے بھی کار آمد نہ ہوں گے؛ ہماری دیانت داری کو ثابت کرنے اور معتبر خلیل کے کذاب و دعا باز ہونے کیلئے مفتکہ بالا لکن بکافی ثبوت میں اپ یہ فیصلہ ناطقین خود فرمائیں کہ معتبر بدرویانی سے کام لے رہے ہیں جیبٹ اعتراف رکے<sup>۹</sup>، آخرون وجہ کیا ہے کہ امیر حکم جمل میں سیدنا علی بن عزیم شما سید عالیشہ اہل بیت نبی اولیٰ کی حرمتی کریں ان کو بے پرداہ اور نظر سے گھبراویں ان کی فوج کو قتل کریں تو بجا اور حضرت عمر اہل بیت علی کے درود کا پڑ جا کر امور غلافت کے نظم و تنقیح کو بحال رکھنے اور اختلافات کو مٹانے اور یہیں اسلام کے رشتہ کو ضمیر طبیانے کیلئے چھپ کر من الفائدہ مشورے کرنے والوں کو تلقینہ فرمائیں تو بے جا، آخر اس قدر طو طبیعی اور اعراض عن الحق کی گیا وجہ ہے؟

**جواب رکے<sup>۹</sup>**! اس واقعہ کو جنگ جمل کے واقعہ سے مثالست دینا انتہائی جاہل نہ تھا کہ ہوگی کیوں کہ بی بی عاشدہ میدان جنگ میں اپنے مسلمانوں کو برپر کیا تھیں اور میدان جنگ میں ان کی جیتیت ایک امام عادل کے خلاف بغاوت کے سر خندک تھی لیکن یا وجد داس کے کر جنگ اور محبت میں سب کو جائز ہے ایسا ہے حضرت علی نے بی بی عاشدک پوری پوری حفاظت و تلویہ کی پورے اتفاق کے ساتھ دیکھ روانہ کی، مگر سریوں کا گھر میدان جنگ ہرگز نہ تھا، بی بی عاشدہ برہاء الداست اس بغاوت میں شریک تھیں اور میدان جنگ میں ہماریں کی قیادت کر رہی تھیں، بی بی صاحبینے تمام اسلامی اصول فراہوش کر کے مغلان قتلان صفت الگانی کی تھی اور جھنگور کے آنھا کر دینے کے پار جو داس مقام پر آپ پہنچی تھیں جہاں کہتے ہوئے کہ امام عادل کا فرض منصبی تھا کہ وہ اس خلافت میں وایمان وغیر قرانی بغاوت کو کچل دیتے ہے جبکہ (لکو فہ باللہ) سیدہ طاہر مخدوم سے ایسی کوئی تحریک سرزد نہ ہوئی تھی مگر اور میدان جنگ میں کوئی مطاہب قوت نہیں ہے، حضرت ابوالکھر ناصح امام بنتے تھے اور اہل بیت اعلیٰ کو اپنا حق قادر تی کھتھتے تھے لہذا مغضن ایک امر نا حق کی غافل میحو دو لاکھ کھر پر

دھاوا بولنا اور بات ہے اور میدان کا رزار میں ایک خلائیہ یا غیرہ کو تاپور میں لینا اور بات ہے؛ پھر اس قشودہ کا مقصد دین اسلام کی معتبر طبقہ نے تھا بلکہ ان مذاہلات کو بتہ کر نہ کرنا اور حقداروں کو ہر لسان کرتا تھا۔ صرف بیعت ابو بکر حاصل کرنے کی وجہ سے یہ یقین افقام کئے گئے: یعنی عالیہ کے ٹکڑے کے تعلق حضور نے اشارہ کر کے فرمایا انہا کو قتے میہاں سے سراٹھائیں گے جب کہ سیدہ مک گھر کو یہیں کے ٹکڑے افضل قرار دیا تھا اگر باں بی بی عالیہ کے سورہ تحریر میں ان کی منزہت میں نازل ہوا اور کیاں بی بی بتول کے سورہ و مرثان سیدہ وطہ بیڑہ میں اتنا: ہم طوطا چشمی نہیں کہ تھاف نکتے میں کہ حضرت علیؓ نے ابو بکر کو حاکم تسلیم نہ کیا جس کی وجہ سے ان پر مصائب کی ہمار تو شے گئے اور حکومت نے وہ تمام عربے آزاد میں جو ایک غاصب ہاکم ہے مکن ہو سکتے تھے جب امام عادل علیؓ بن ابی طالب نے بغاوت کی سر کر کر وہ یہاں کو فتح یاب ہونے کے بعد باعزرت رہا کیا۔ اسی شکل تک منے آنے سے ایک اور بات بھی ثابت ہو گئی کہ اب ابیعیت حضرت ابو بکر کو خلیفہ ماننے پر راضی نہ تھے لہذا ان کو دراڈھکا کہ عسری بیعت یعنی کی گوشش کی گئی جس سے نہیں اختلافات مٹائے جاسکتے تھے اور نہ دین اسلام کے شریعت معتبر ہو سکتے تھے لیکن کوئی کو دین ایسی بیعت قرار نہیں دیتا ہے پس اگر ابو بکر خلیفہ نہ ہوتے تو حضرت علیؓ بلا ترقف اس کی احلاعیت قبول کر لیتے اور بادشاہ کو احکام قتل عباد کرنے کی حکومت محسوس نہ ہوتی نہیں حضرت عمر کو دروازہ بتول پر آں روشن کرنا پڑتی پیرا اگر علیؓ اعلیٰ نے انکار خلافت کر کے کوئی گناہ نہیں کی تو پھر شدید بھی ابو بکر کے مغلوب ہے پس بے گناہ بیس اچھپ کر مخالفانہ مشورے کرنا اس بات کی بھی دلیل بے کہ۔

اب ابیت رسول حضرت ابو بکر کو غاصب صحیح تھے جو شیعہ عقیدہ ہے؟  
افتراض ۷۲۸ بیشی کتاب متروج النہیں کے حوالے سے فلک النجات  
جھستہ اول ص ۲۴۲ میں یہ عمارت موجود ہے انہاراں بذلک ہابہم  
یعنی فاروق اعظم کا منشاً گھر مولانا نہیں بخدا بلکہ مشورہ کرنے والوں کو

ڈلاتا تھا، کیا اس سے متکے کی حقیقت کھل نہیں گئی؟

جو اب ۶۷ء کے مردیں النبیب ہرگز شاید کتاب نہیں ہے، کیا مسعودی کا دوی خفیہ تھا جو شیعوں کا ہے، عوام کو کیوں دھوکہ دے رہے ہو، اس کی توثیق ہرگز دشمن صفات میں قلع کرچکے ہیں! یہ علامہ مسعودی کا حسن فتن ہوگا! ان کا رادہ تھیا یاد بہ اللہ ہی بہتر حانتا ہے البتہ قعدہ ثابت ہے: پلڑا نے پربی جم جاؤ، تمہاری اس بحث سے یہ نتیجہ لکھتا ہے کہ حکومت میں اور حضرت علیؓ میں شدید مخالفت تھی حضرت علیؓ حضرت ابو بکر کو قلعًا خلیفہ رسولؐ نہ مانتے تھے بنگاہ علیؓ عیر حکومت الہیۃ تھی اس کی بنا خصب و فلم و جو رپر تھی حضور کا ارشاد ہے کہ: حق علیؓ کے ساتھ تھے اور علیؓ حق کے ساتھ تھے اتحافت نے فرمایا ہے کہ: علیؓ اور قرآن فیامت تک ساتھ رہیں گے، ایس معلوم ہوا کہ مخالفین علیؓ حق و قرآن۔

کے مخالفین ہوئے، ارشاد رسولؐ ہے علیؓ کی حضانی میں رضاست، جو علیؓ کا مشن ہے وہ میرا مشن ہے، لہذا مخالفین علیؓ مخالفین علیؓ مخالفین رسولؐ فراپا ہے، اتحافت کا قول تھا کہ جس نے اپنے وقت کے امام کو زہر پانا وہ جاہلیت کی موت مرا حضرت ابو بکر اور حضرت علیؓ ایک دوسرے کے مقابلت تھے یا ابو بکر جائز امام نہ تھے یا معاذ اللہ حضرت ابو بکر کو زہر پہچان کر حضرت علیؓ نے لٹک کر یاد کیا، اگر اپنے معرفت میں بحث کرتے ہیں تو آپ کے ذمہ بہ کی ساری بنیاد متزلزل ہو جائے گی، ایسی بحث تو غیر مسلم کر سکتا ہے جو خدا در رسولؐ دو اسلام سے ناگشناہ ہو، ایک طرف آپ کے ذمہ بہ کی بنایا ہے کرچا دوں یا رکیج بیان اور چار قالب تھے ایک دوسرے کے خیز خواہ تھے، ان میں رشک و حسد نام کو نہ تھا جناب الہی حضرت ابو بکر جائز خلیفہ خدا اور اپنے سے افضل جانتے تھے اور دوسری طرف یہ کہتے ہیں کہ آپ کے لئے مخالفت کے مشورے ہوتے تھے لہذا استحکام حکومت کے لئے یہ ضروری تھا کہ ایسی دھمکی دی جائے، اخیر مغل ایک شانگ پر لکھنی دیتک کھڑا رہ سکے گا!

# حجت مکمل

حدیث آبادلطیف آباد، یونٹ نمبر ۸-۶۱

۳۲۰

**اعتراض نمبر ۷۹:** فرمائیے اگ سے جلانا ناجائز تھا یا وحکی دینا اگر جلانا ناجائز تھا تو وہ ثابت نہیں اور اگر وحکی دینا ناجائز تھی تو مناز میں مستقی کرتے والوں کیلئے حضور علیہ السلام تے مجھی گھروں کے جلانے کی وحکی وی تھی

**جواب نمبر ۷۹:** شہی اگ میں جلانا ناجائز تھا اور نہیں ایسی وحکی دینا نماز ایک فرضیہ ہے اور حضور نے اس سے سنتی دکا ہیں دوہر کرنے کے لئے ایسی وحکی وی ناک لوگ اس فرضیہ کی اہمیت جان جائیں اور غلطت نہ کریں۔ جبکہ حصول بیعت کوئی فرضیہ خطا نہیں مخالفین سے کوئی سازش ظاہر ہوئی تھی جس سے اُن عالمی یا استحکام حکومت کو نقصان پہنچا گذر کش ہوتا۔ یہ وحکی صرف اور صرف راستے حاصل کرنے کے لئے دی گئی۔ اور اسلامی شریعت آزادی راستے پر عاید کر دہ ہر پابندی اور جبر و ظلم کی مخالفت کرتی ہے۔ پس غیرشرعی امر پر ایسی وحکی کو فرمی امر پر وی گئی وحکی سے کوئی نسبت نہیں ہو سکتی ہے۔

**اعتراض نمبر ۸۰:** فرمائیے حضرت عمر کو بدنام کرنے کے لئے نہیں  
البلاغۃ کی شرح ابن ابی الحمید اور رضۃ المناظر جبسو کتابوں کے حوالے بغیر  
قصڑک غریب مصنف گیوں دیتے گئے میں جبکہ یہ کتابیں شیعوں کی ہیں۔  
**چھوپیں:** ابن ابی الحمید کی شرح ہرگز شیعہ کتاب نہیں ہے۔ یونکہ  
شارع کا تعقیل اہل سنت وجماعت کے ایک فرقہ معتزلہ سے ہے اسی لئے اس نے  
اپنی شرح نہیں بلکہ ایل سنت وجماعت کی خلافت کو جائز ثابت کرنے کی کوشش  
کی ہے جو حقیقتہ شیعہ کے صریح اختلاف ہے۔ مشہور امام اہل سنت جماعت الاسلام  
ابن تیمیہ لکھتے ہیں کہ «شیعیت اللہ کا یہ دعویٰ کہ تمام اہل سنت وجماعت خلفاء

شیلانہ کی امامت قیاس سے ثابت کرنے کی روشنی کرتے ہیں غلط ہے کیونکہ اب سنت و جماعت میں بہت سے فرقے مثلاً معتبر لفظنا بقدر دیر، ظاہر یہ مثل واوہ ابن حزم وغیرہ حملے کے ان کی امامت قیاس سے بہت نہیں ثابت کرتے ॥ (منہاج السنۃ الجراحتانی ۲/۲)

علامہ ابی سنت محمد ابن شاکر بن احمد اپنی کتاب ثواب نوافیات ج ۲ ص ۷۴ میں لکھتے ہیں کہ «ابن ابی الحسن یہ کاشمہ بہت بڑے شعراء میں ہوتا ہے ان کا دیوان ہر شہر بہت ان سے روایت حدیث علامہ دمیاٹی نے کی ہے۔ مذہب کے متعلق ان کو مفترزاً کھاہے» ॥ علامہ کمال الدین عبدالرزاق بن احمد بن ابی المعالی الشیبانی اپنی کتاب مجئیۃ الادا فی علم الاقوام میں لکھتے ہیں کہ علامہ ابن ابی الحسن یہ حکیم اصول تھا، وہ بہت بڑے علماء اور افاضل میں سے تھا حکیم صاحب علم کامل اصول کلام کا جانتے والا نہ ہبہاً مسترزد تھا... اس کی تصانیف میں سے شرح ابن البلاعۃ ہے۔

اسی طرح روزنہ الناظر بھی شیعہ کتاب نہیں ہے اس کے مصنف محبوب الدین ابوالولید محمد بن محمد الشیبانی شفیعہ الجلبی الحنفی ہیں۔ مولوی عبد الحق لکھنواری اپنی

کتاب «تعلیفات السنیۃ» میں لکھتے ہیں، «لیعنی عحب الدین محمد بن محمد الشیبانی شفیعہ الجلبی یہ ریسٹ اور ابی سنت کے عاشق تھے، وہ شہر ہمیں انتقال ہوا۔ ان کی تصنیف عیرۃ البیویہ بہت اچھی ہے یا اسی طرح کتاب حدائق الحفییہ میں ہے کہ فیون محمد شفیعہ محبوب الدین شفیعہ ہمیں پیدا ہوئے علم حدیث کے بہت محب تھے امام ہمام نے آپ سے پڑھا۔ کتاب روزنہ الناظر تصنیف کی پس جب یہ کتب شیعہ کی نہیں بلکہ مشہور سنی کتابیں میں تو پھر تقریباً کرنے کی کیا ضرورت ہے۔

احقاق اخلاق نمبر ۷۸ :- جب مخالفین خلافت اور استیصال کندگان بفضلہ شوری نے بیت سیدنا علیؑ کو اپنے سرچھپائے کی جگہ بنایا تو اس سے تیقیناً عترت رسول کے حصہ دار بننے کا شہرہ گذرنا تھا اپس حضرت عمر نے

و صہم کا کرستیہ کے گھر کو ایسی سازشوں سے پاک بنانے کا قصد کیا  
فرمایئے اس میں انہمارِ اخلاص ہے یا انہمار عدالت۔

**جو اب سے نمبر ۱۸۰** : کوئی بھی شریف النفس اور منصف مراجع شخصی یہ حرکت علی  
الہمارِ اخلاص قرار نہیں دے سکتا ہے کہ کسی معزز گھرانے کے دروازے پر آگ جنم کر کے  
اس کو حملہ کیا جائے۔ اگر حکومت کو کوئی ایس شہباد رامختاقوائے اُمیّن طریقوں سے در  
کرنے کی روشنی کی جا سکتی تھی تو کہ اپناداہی میں انتہائی قدم اٹھالیا جاتا۔ حکومت کا غیرت  
رسوئی گئی یا نمائش، اخلاق اور حسب و مینی پرشیہ کرتا ہے اُن کے مختلف الشقین ہونے  
کا کھلا بواب تبوت ہے معلوم تسلیک باشقین ہونے کی صورت میں ان لوگوں کو چاہیے  
چاکر لعل دوم کے قام سے مذاکرات کرتے اور اگر پھر بھی ایسا بیت مخالفت کرتے تو وہ  
حکومت چھڑ دیتے۔ رحمت علی گی ایسی وکالت ثابت کرتی ہے کہ حضرت علی حکومت  
کے خلاف تھے اور حکومت ان کو مشتبہ تصور کرتی ہے۔ بیس مخالفت اور شبید و دفعہ خلاف  
پر مبنی نہیں ہوتے بلکہ عدالت کی دلیل بنتے ہیں۔ اس ثابت ہو اک حضرت ابو بکر اعظم، اور  
عترت رسول میں یا کمی تعلقات مخالفت و شبہ پر استوار تھے چہ دوسرا یہ الفاظ  
ہیں عدالت بجستہ ہیں نہ کہ اخلاص۔

یہ بات عقلاءِ حال ہے کہ مخلص دوست بالاستدروج شخص رشبہ کی زبان پر دوسرے  
خلاص دوست کے گھر کو جلانے کے لئے پہنچے اور محض اپنی راستے مسلط کرنے کی خلاف  
و حکما نہ ڈرانا شروع کر دے۔ ایسی دوستی و اخلاص ہمنے دیا میں اور کمیں نہیں  
مجھی ہے۔

**احتراف** نمبر ۱۸۲ : فرمایئے جب سیاست ابو بکر و عمر رضی اللہ عنہما  
کے انتہیں تھی اور حضرت علی کا ذمیثہ تقبیہ تھا۔ در ابتدائی تھے تو ہی کغم فاروق

۳۲۳

کو اگ لگانے سے کس نے منع کیا اور وہاں کون تھا جو منع کر سکتا۔

جو اسے میتوں ۶۸۲ بہ وہ لوگ جنہوں نے ابو یکر کو خلیفہ ماننے سے المخارک دیا تھا جب انہوں نے پہ حالات دیکھے تو ان کی فیزت نے پہ گوارہ رکیا کہ اس گھر کو نہ رائش رکھ سکیں جیسا جو رائج جنت کا نہیں ہوتا تھا اور فرشتے اگر جیسا پیاس کرتے تھے لہذا وہ باہر آگئے اور عمر کا مقصد پورا نہ ہو سکا۔ قابل افسوس مقام ہے کہ خانہ شیدہ کی بے حرمتی تو صرف شنک دکشیدہ پر کی جاتے لیکن سعد بن عبادہ کی علائیسہ خلافت شدید کے باوجود اس کے گھر ایسی کارروائی نہ کی جاتے۔

اعتراف حسرے میتوں ۶۸۳ : اگر یہ ازنکا بیک موصیت تھا تو سیدنا علیؑ نے ان کے دور خلافت میں ان کے متعلق پاکیزہ اور مصلحتی نیخیالات کا اہم کارکنوں فرمایا۔

جو اسے میتوں ۶۸۴ : اگر یہ ازنکا بیک موصیت نہ ہو تو وجہ حضرت علیؑ ابو یکر معاف ماننے کے لئے شیدہ کے ہاں آئے تو شیدہ میرہ برگزندہ فرماتی «وَتَسْمِيْنَ بَنِيَّاَهْرَبِیْکَ نَمَازَ مِنْ جُوْ  
پُرْحُولَیْنِ بَنِيَّاَهْرَبِیْکَ سَمَّیْتَ بِنَمَازٍ بِنَمَازٍ»  
اور حضرت علیؑ ان کے پارے میں کاذب، غادر، خائن اور آخر کے العابات تجویز  
کر رہا تھا۔ (مسلم شریعت)

شیخین کا مخذلہ طلبی کے لئے حاضر ہونا از خود دلیل ہے کہ یہ ازنکا بیک موصیت  
خادر نہ معافی کیا گیا ہڈورت ملتی۔

اعتراف حسرے میتوں ۶۸۵ : کیا سیدنا حسینؑ کو اس شفیقی کا پتہ نہ تھا جیکہ  
شیدہ شہر بالوں کے ساتھ نکاح کرنے کے لئے اپنے باپ کوے کر  
شیدہ نامندر کے دریافتے پر آتے تھے۔

۲۲۳

**جواب عبود ۶۸۴ :** حضرت امام جیں کو یہ سب کچھ مسلم تھا اور ان کا بی بی شہزادے کے لئے اپنے والد کے ساتھ درازہ فر پر آنا تاریخ سے ہرگز ثابت نہیں ہے۔ یہ بات ہم پچھے دہراتے آ رہے ہیں۔

**استراض عبود ۶۸۵ :** امام و قسم میں یک امام نماز و دعا امام رعیت سب امام صلاة کے پیچے نہیں والوں کو حضور علیہ السلام گھر جلا دینے کی وجہ کی دس سکتے ہیں جس میں صرف جماعت کا وقتی طور پر قسم و نسق قائم کیا جاتا ہے تو امام رعیت کے پیچے انتہائی نہ کرنے والے بلکہ خلافت کرنے والے اور سستی کرنے والوں کو خارق غلط اس قسم کی وجہ کیوں نہیں دس سکتے جس پر حملہ اسلامیہ کے پورے نظم و نسق کا مدار ہے۔

**جواب عبود ۶۸۶ :** حضور نبی کائنات اولیٰ برحق اور منصوص و معصوم تھے لہذا خدا شریعت کی خاطر ایسے احکام کا جرا درکر سکتے تھے جبکہ حضرت عبود ہی امام منصوص تھے اور وہ ہی امام مزغم تھے۔ یہو کہ جب یہ واقعہ روشن ہوا اس وقت صاحب حکومت حضرت ابو بکر تھے۔ حضرت ابو بکر کا ایسا حکم ثابت نہیں ہے کہ انہوں نے سیدہ کو جلا دینے کی وجہ کی دینے کی حریت جاری کی۔ پس جب حضرت عمر بن ہبی نے تھے تو انہوں نے اپنے امام کیخلاف مرضی یہ قدم کیوں اٹھایا۔

نیز اس بحث سے ثابت ہوا کہ اہل سنت کے اعتقاد کے مطابق حضرت علیؓ، سیدہ فاطمہ اور ان کے اصحاب و رفقاؤ نبی میں حکومت ابو بکر کے غیر مطیع بلکہ خلافت تھے۔ پس چیز حکومت ابو بکر کے لئے اہل بیت کی رضامندی ہی ثابت نہیں تو پھر یہ معلوم خلافت برحق کیسے ہو سکتی ہے کیونکہ علماء سیفیہ کا اقرار ہے بلا مشرکت اہل بیت اجماع

۳۲۵

چاہرہ نہیں ہے اور علی ڈو یگر اہمیت کی مخالفت، سستی اور عدم ابتداء لقول شما بھی ثابت ہے تو پھر حضرت ابو بکر کو چاہرہ امام کیسے تسلیم کیا جاسکتا ہے۔ اگر ان کی مخالفت اہل بیت کے لئے مفترہ نہیں ہے تو پھر شیعیان اہل بیت کے لئے کیوں ہو۔؟

## متروکح میں جمعت کی تحقیق

احتراء خرچ نمبر ۶۸۵۔ کیا آپ لوگ اس سے انکار کر سکتے ہیں کہ اہل سنت کی کتابیں اس سے لمبزی ہیں کہ حضور علیہ السلام نے تین دن تراویح کی جمعت فرمائی۔

جواب نمبر ۶۸۶۔ ہم پُری و مرداری سے اس بات کا انکار کر سکتے ہیں کہ مذہب اہل سنت والجاعۃ کی کتابیں میں ایک روایت بھی ایسی موجود نہیں ہے جس سے اسیں الفاظ ثابت، وجہ کے حضور نے دو تین دن تراویح کی جمعت فرمائی۔

احتراء خرچ نمبر ۶۸۷۔ حضور علیہ السلام نے چوتھے روز ترک جماعت کی وجہ پر یہی بیان فرمائی تھی تاہم تم پرفرض سخن ہو جائے۔ کیا اس سے یہ معلوم نہیں ہوتا کہ ترک جماعت خوف فرض کی وجہ سے تھا در رہ قلبی آرزو اور رُفاتی تھا یہی تھی کہ جمعت اہونی چاہیتے۔

جواب نمبر ۶۸۸۔ ایسی تمام روایات غیر مروٹ اور غیر ثقہ ہوئے کی وجہ سے بودھ پس اور سی اصول حدیث کے مطابق صحت قرار نہیں پاتی پس یہ بحث توڑی ایک طرف ابھی تین دن تراویح کی جماعت فرمائی ہی ثابت نہیں ہے اور ایک روایت بھی اس مقصود پر پورا

۴۲۶

ہیں رہتی ہے تو پھر جو پڑتے دن کی بات ہی بنتے بنیاد ہے اور پھر یہ کہ حضورؐ تو چاہتے  
ہی وہ سچے جو خدا ہے ان کی ذاتی تمنا و قلبی ارز دیکھنا منت خداوندی کے خلاف نہ ہر سکتے  
تھی۔

**اعتواض میتو ۷۸۸ بعد از وفاتِ اجتباق و فصیلتِ درا تو  
فاروق عظیم نے جمعت پر عمل کرو کر کیا پنوی تمنا کو پورا نہ کیا؟**

**جواب میتو ۷۸۸** ذرا یہ تو بتائیے کیا حضرت ابو یکر کرسویؐ کی اس تمنا کا کوئی احساس  
نہ ہوا جو ہر حال حضرت عمر سے زیادہ بزرگ شما عاشق رسولؐ تھے اور اخلاقِ عبادت میں بخاری  
عتر کو حضورؐ کی تمنا پوری کا شوق تکبیر ہو گیا جب یہ تمنا پوری کرنا خدا کو فسطور نہ ہوا حالانکہ  
حضرت عتر نے رسولؐ اللہ کی اخري تمنا پوری تکی جیسی کہ انہوں نے خود حضرت عبداللہ بن عباس  
عباس سے کہا۔

”بے شک حضورؐ سے علیؐ کے بارے میں چند ایسی باتیں ہوتی تھیں جن سے کوئی جمعت  
(عدم استخلاف) ثابت نہیں ہوتی تھی نہ مذر (عدم استخلاف) فقط ہوتا تھا دباؤ اوقات  
تو جناب رسولؐ خدا علیؐ کے امر میں حق سے بالل کی طرف مائل ہو جانا چاہتے تھے اور بہت بارہ  
کرتے تھے ہماری بھی امر و اقدام ہے کہ آنحضرت تے اپنے مرض موت میں علیؐ کے نام تصریح  
خلانت کے بارے میں کرنی چاہی مگر میں نے ان کو اس سے روک دیا جس سے یہی مرض  
حسن اسلام کی بذریعیت کی جسم کے رب کی قسم علیؐ کے بارے میں کبھی تریش کا اجتماع نہ ہوا“

اگر وہ غیلیفہ ہو گئے تو ہر طرف سے طرب ان پر یورش کریں گے۔ بن رسولؐ اللہ سے بھر گئے کہیں  
تے ان کے دل کی بات تماٹلی اندر وہ روک گئے۔ درشرح، بیج البلاعہ علامہ ابن الجیبرین  
(ج ۹۶)

ایسا طرح کا ایک مکالمہ صاحب تاریخ بغداد علامہ احمد رابن ابی طاہر نے لفظ

بیکمہے کر جناب غرفے کہا۔

” اسے ابن عباس یہ قو درست ہے کہ جناب رسول خدا کہیں ارادہ مختار خلافت ملی گئی ملیں جناب رسول خدا کے چاہنے سے کیا ہوتا ہے جب خدا نے نجاحاً کر خلافت علی کو ملے۔ خدا نے اس کے خلاف چاہا اور خدا کی مراد جباری ہرگزی اور رسول خدا کی خواہش پوری نہ ہوئی۔ ویکھر رسول خدا نے پہت چاہا کچھ ایمان لائے یہیں وہ ایمان نہ لایا کیونکہ خدا نے نجاحاً کر دے ایمان لائے۔ رسول خدا نے تو یہ بھی چاہا تھا کہ مرض موت میں خلافت کی وصیت علی کے نام کرویں، لیکن میں نے فتنہ وامر اسلام کی پرالنگلی کے خوف نے دکھل یا رسول اللہ بھی ببرے دل کی بات سمجھ گئی اور وک گئی اور اللہ نے جو مقدر کیا تھا اور ہر جا

(رس شرح، بنی ابیلا غثۃ الجرا الشاش ص ۱۱)

اب ان عمارتوں کی راستی میں ناظر ان کرام خدا نمازوں کے جناب غیر رسول اللہ کے ارادوں، خواہشوں اور حناؤں کو کیا دعوت دیتھے۔ ایسی طرح خواہش دینا و آزادوں سے رسول کی قوانین خلاطہ پر وہ ذکریں اور محض قیاسی ذمی خواہش کا احساس کر کے ایک بدعت کے اجرہ کو تکمیل کرنے سے رسول قرار دیں۔ یہ خلوص پہاری بھروسے باہر ہے؛ باقی تواریخ کی تدید کے لئے قبل بی عالمہ کی منقولہ ذیل رعایت کافی ہے جو تفقی علیہ ہے۔

ابوسلم بن عبد الرحمن سے روایت ہے کہ انہوں نے حضرت عائشہ سے پوچھا کہ رسول خدا صلی اللہ علیہ وسلم کی ممتاز رمضان میں کس طرح ہوتی تھی؟

انہوں نے کہا کہ آپ رمضان اور غیر رمضان میں گیارہ رکعت سے زیادہ نمازوں پڑھتے تھے۔ (صحیح بخاری پیش صحیح حدیث ۶۴۵) (صحیح مسلم جلد ۶ ص ۷۶)

پس جب حضرت مکاریہ علیہ السلام ہی ثابت ہنسیں ہوتا ہے تو پھر غیر بنوی علی کو جاری کر کر فبوی متن پر اکنہ بکس طرح صحیح سمجھا جائے۔

اعلم اضرس فہی ۶۸۹ ہم پر تو طرح طرح کے اعتماد اضافت کی جاتے۔

میں۔ اور کہا جاتا ہے کہ تراویح بالجماعت کا کوئی اصل نہیں لہذا بدعوت ہے لیکن ذرا جناب تو ارشاد فرمائیں۔

(۱) ربیع الاول کی توئی تاریخ مکون حضرت عمر شہید ہوتے ہیں تم اسی دن صلوٰۃ تشرک رپھتے ہو۔

(۲) یوم نیروز محدثتے ہو حالانکہ یہ محسوس کی عید کا دن ہے جن کی اصل بھی شریعت میں نہیں ہے ان کو بدعوت کیوں نہیں کہتے ہیں۔

**جواب نمبر ۹۸۹** آپ کی تراویح پر کئے جانے والے سارے اعتراضات ہم دلپس سے لیتے ہیں اور ان کے بعد سے میں صرف ایک اعتراض کرتے ہیں کہ اگر تراویح کا با جماعت نام کی کوئی شے زمانہ رسول میں بحقیقی تو آپ از راہ نوازش اپنی کسی معتبر یا غیر معینہ کتاب میں صحیح حدیث سے با غلط روایت سے لفظی، ترادیک ایزبان رسول و کھادیجت، ہبہ ای کسکے حوالہ مکمل و بیکیمی گا۔

وربیع الاول کو حجت اشکران پڑھی جاتی ہے وہ اشکرانہ (نافلہ) میں ازدھے بجے ہر وقت پڑھا جاسکتا ہے۔ اور تاریخ سے ثابت ہے کہ حضرت عمر و ربیع الاول کو فوت پہلی ہمسے بکھرے ۶۷ ہجری الحجر کو انتقال کیا اور عصدا مسیو علی کے مطابق عز و حرم کو قدم پہنچنے ہوئے۔ رتابتی خلفاء، ہماری کتب میں و ربیع الاول کے فضائل درج میں جس نے الفضیلات و بیکھنا ہوں۔ تراویح ایضاً مطلبی کا مطالعہ کرے۔ حضرت خذلۃ الرمۃ سے ایک طویل حدیث نقل گئی ہے جس میں رسول خدا نے اس دن کو روز عید قرار دیا ہے۔ پس جب سنت نبانت تو بدعوت کیوں نہ ہے۔

اسی طرح روز ایک فضیلت میں کافی احادیث ہماری کتب میں میں۔ اور فوراً کو تو آپ

مشائیہ بھی خود رذیعیہ ثابت کر سکتے ہیں کہ الگ لارب وقت تحویل پانی میں خود بخود صرف کتاب ہو جاتا ہے۔ یہ سروں تو تھیلی پر جانی جاسکتی ہے تجسس پر بیجھنے کا۔ وہ روز اسی روز کے فضائل کسی منجم و ماہر غسلیات سے دریافت فرمائی جائے گا۔

**اعتراض نمبر ۴۹۔** اگر اہل السنۃ کے اس مسلک اور ادانتے تزییع بالجماعۃ پر اعتراض ہے تو بردستے مسلک اہل السنۃ پر دستے مسلک اہل

### تشیع

جو اپنے نمبر ۴۹۔ دوں مسلک کی رو سے ہیں اس بحث پر اعتراض ہے۔

**اعتراض نمبر ۱۹۔** اگر بردستے مسلک اہل السنۃ اعتراض ہے۔ توہراً سرلنگو سے بکھر کے حسب ذیل روایت صراحتاً مسلک اہل سنت کی تائید میں موجود ہیں۔

عبد الرزاق بن قاری رحمۃ اللہ علیہ ہیں کہ میں رمضان میں  
مع عمر رضی اللہ عنہ فیضان الی السجدہ قادماً  
ایک فرنہ مسجد کو حضرت پیر کیا تھا جلاں  
نامگاں لوگ ٹالیاں علیہ علیہ وہ مذاہی پڑھ رہے تھے  
پس حضرت عمر فرنہ فرمایا میں چاہتا ہوں کہ ان کو  
ایک قاری پر جنم کر دوں تو پھر ہے گا۔ پھر  
ارادہ کیا پھر ان کو ابی ابن کعب پر جنم کی پھر  
دوسری رات ان کے ساتھ مسجد میں آیا تو لوگ  
جماعت کے ساتھ فرما دیکھ پڑھ رہے تھے  
پس حضرت عمر نے فرمایا میا طلاق پر ہے  
(الستقیع ص ۵۰۰ مطبوعہ مصر)

**فرمایتے طبیعتِ مطمئن ہوئی یا نہیں۔؟**

**جو اب تک ۹۹۱ -** اس روایت سے صاف ظاہر ہے کہ اس رات کی آمدِ عمر سے قبل صحاب مصلحین پا جاعتِ لفڑا پر عامل نہ تھے بلکہ یہ حضرت علیؓ کی خواہش میں پہنچا گردہ ایک قاری پر بحیرہ رجوبیت میں مقدم جنابِ علیؓ کی نگاہ میں پہنچا تھا جنابِ علیؓ کی خواہش میں مقدم جنابِ علیؓ کی تیل کی تو اگلی رات انہوں نے خود اقرار کیا وہ البدعت نہ ہے۔ پر بنی اسرائیل سے ہے۔ سوال یہ ہے کہ یہ سُنتِ حق تا پھر علیؓ کا صاحب نے افظیل پیداوت "کیوں استعمال کیا اور نہیں۔" مکمل سُنت استعمال کرنے کی ضرورت کیوں پیشیں آئیں۔

اب چونکہ عین زندگی کو یہ ہرگز اختیار نہیں ہے کہ غیر معلوم ہوتے ہوئے امورِ شریعت میں دخل اندازی کرے اور احکام میں روپیل کرے اس لئے ہم حضرت علیؓ کی حکمتیم نہیں کرتے ہیں کیونکہ حکمِ قرآن ہے کہ جو رسولؐ نے اے لاد رجوع نہ دے۔ ملتو چونکہ ترادیکے کا حکمِ رسوئی نے نہیں ریا اس لئے نہیں سے تبلیغ نہیں کرتے اور شریعی ہم حضرت علیؓ کا چار ماں تھے ہیں کو وہ بینی احکام میں ترمیم و اخاذ کریں۔ پس مخواہ روایت سے صریح اثابت ہوا کہ یہ پیداوت حضرت علیؓ کے حکم سے چاری ہر کو اور چونکہ ہم علیؓ کو نبی نہیں مانتے ہیں اور نہ، سی امام تسلیم کرتے ہیں اس لئے ان کا یہ ذاتی حکم جس کو صادر کرنے کے وہ مختار بھی نہ تھے ہمارے لئے ناقابل تبلیغ ہے پھر یہ کہ اس روایت میں بھی "ترافت کے" افظیل "سُنت" کا لفظ استعمال نہیں ہوا ہے۔

**اعتراف سے نبوو ۹۷ -** جب حضرت علیؓ تھے فی میں "زادع" بالجماعت کی ترویہ نہیں فرمائی بلکہ ایسے کلمات استعمال فرمائے ہیں جن سے درج و منقبتِ معلوم ہوتی ہے تو بتائیے آپ کو کیوں اعتراض ہے۔

«قالَ عَلَىٰ تُورَاللَّهُ عَلَىٰ عَمْرٍ قَبْرُهُ  
حَفَرْتُ لِلَّذِي فِي الْمَدْحُورِ أَنَا أَلَا أُسْكَنُ إِلَيْكُمْ فِي  
قَبْرِيٍّ جَيْسًا كَمَا سَنَّ رَادِيَجَ بْنَ الْمُنْدَرِ  
سَعَىٰ بَهْرَارِيٍّ سَجَدَ لِلَّهِ فَمَوْرِيَّا.

ابوالفضل احمد بن مسلمی سے روایت ہے کہ حضرت علیؑ نے رمضان میں تاریوں کو بڑا یا اور ان میں سے ایک قاری کو حکم دیا کہ توگوں کو میں کہتی پڑھنا سب سے اور حضرت علیؑ و نزدِ رضا صاحب دیتے تھے۔

حضرت عزیز فرماتے ہیں کہ حضرت شبلہ رشید  
و سعنان کی تاویل کا حکم فرماتے اور مردوں اور  
عورتوں کے لئے امام کا پتھام فرماتے تھے  
اویسیں عورتوں کا امام بتاتا تھا۔ رجہواں المتفقی  
مہماں احترام (ص ۲۷۰)

٢١) عن أبي عبد الرحمن السعدي أن  
علياً دعا القراء في رمضان فامر  
منهم برس جلد يصلى بالناس عشرين  
ركعة قال ر كان على يوم تراكمه

(٣) وعن عربجية الشقفي قال كان على ابن أبي طالب يام بقيام وهم دين حمل الرجال اماما و النساء اماما فنكت انا امام النساء -

اس قدر دلائل کے باوجود انکار کے وجہ کیا ہیں؟

جو اب بخوبی ۹۹۲ تاریخ کے باطل ہونے کا ادل خبرت یہ ہے کہ توہابل سنت میں اس کی رکھتوں کے تین میں اختلاف ہے۔ کچھ آنحضرت کے قانونی ہیں اور کچھ بسی رکھتے ہیں اس کی آنحضرت کے اختلاف دورانہ کر لیں تب تک وہ اس پر جو بحث قائم نہیں کر سکتے تھیں کی نقل کردہ تینوں روایات شیعہ کے سلے دیل ہیں بن ملکی ہیں لیکن کیا یہ روایتیں ایں ایں نہست کی ہیں۔ پھر جو ہم ٹپری طور پر ان پر جو بحث کرتے ہیں روایت علیہ میں عربی متن میں ایسے کوئی الفاظ نہیں ہیں جن سے من از تاریخ بالجامعة کا مطلب نکل سکتے تھے میں یہ کلی خطوط دھرانی میں لکھا گیا ہے۔ روایتِ لا فیر مسند ہی ہے اور فیر معتبر بھی اس کی تفصیل ملاحظہ کر لیجئے تا میں ایں مثبت کی تب میں اس مسئلہ پر سیر ہاصل بحث کی گئی ہے۔ اس روایت میں تاریخ بالجامعة کا اندازہ ذکر نہیں ہے صرف بسیں رکھتے پڑھاتے کا تذکرہ ہے جو پنج گانز کی ستروں کیفیت اور تین کرت درگی بھی رکھتی ہے۔ اس طرح وہاں میں جو مفترض ہے تجھے میں «رمضان کی تاریخ بالجامعة کا حکم فرماتے ہیں۔» کا جواہر لکھا ہے عربی متن میں اس کے ہم معنی عبارت قطعاً موجود نہیں ہے۔

نیز سنتی علم الرجال کے کمی طابق یہ روایت بھی صحیح الاسناد و معتبر نہیں ہے۔ جب یہ روایات خود اہل سنت کے ہاں پھر وہیں ہیں تو پھر تواریخ سے دلیل کیسے ہو سکتی ہیں۔ ہم نے یہ صحبات کی ہے کیا تو کوئی مردیع حدیث پیش کرو یا پھر تراویح، کافی حفظ زبان حسنور سے ثابت کر دو۔

**احقاق حسن عین ۶۹۳** اور اگر شیعی کتب سے ثبوت درکار ہے تو پہاڑ کرم شیعی کتب سے ثابت فرمائیتے کہ فاروق پر سیدنا علیؑ تے اعتراض کیا ہو  
ثبت متنہ لالی اللہ اصلح درکار ہے؟

**حوالہ ثبوت عین ۶۹۳** اصولاً ثبوت پیش رہا آپ کی ذمہ داری ہے کہ وہ یہ ادا پڑھیں۔ ہم تو یونی طور پر زبان علیٰ ثابت کر دیں گے کہ جناب امیر حضرت عمرؓ پر بڑت کو جاری کرنے والا "کہا کرتے تھے"، شیعہ ایلا غفران پڑھ لیجئے کہ ثابت ہو گا کہ حضرت علیؑ کے فردیک دہ سنت کو پس پشت ڈالنے والے اور بڑت کو قائم کرنے والے ہے یہ حال ہم نے گذشتہ صحفات میں تفصیل سے نقل کر دیا ہے۔ اس سے پڑھ کر اور کیا اعتراض حضرت علیؑ کی طرف سے ہر سکت محتداً و اصلاح ہو کر خلفاءٰ اربعہ کے زمانہ میں تزادہ تر کار و لاج پہنچ ہی کم تھا۔

**احقاق حسن عین ۶۹۷** آپ کی جماعت میں منہاج ہے کہ سیدنا عمرؓ پر یہ اعتراض کیا جانا چاہتا ہے کہ انہوں نے حضرت صلی اللہ علیہ وسلم کی وفات کا انکار کیا تھا۔ پس دریافت طلبہ میری ہے کہ ایک زبردست واقعہ ٹالنے فا جمعہ کی وجہ سے طبیعت کے متاثر ہو جانیکا آپ انکار کر سکتے ہیں؛ کیا حضور علیہ السلام کا داعی مغارقت و سے جانا اور بحیثیتہ ملکیتے خدا تعالیٰ ول و ولائی پر صدر سے کامیابی نہیں تھا؛ اگر یہ سب واقعہ کمی طابق ہے تو اسے مدرج و توصیف میں شمار کیا جانا چاہیے یا تو ہیں و تذلیل میں۔

جو ابے خبر ۶۹۷ دنات رسولؐ کے جانکاہ حادثہ عیتم کے موعد پر ان کے اکابرین مغلوقین کی طلاق نیک کا متاثر ہونا انگریز تھا۔ بے شک عاشقان رسولؐ کے لئے یہ داغ صفاقت واغ جگرتا اور یہ جو ای کا صدر ناقابل برداشت تھا۔ لیکن جس عنوan سے حضرت عمرؓ نے انکار فات کیا وہ اپنی حیثیت کا واحد واقعہ ہے۔ متوفی کے داحشین یقیناً دل برداشتہ ہوتے ہیں۔ وہ معنے ہیں پتھریے ہیں۔ مگریں مارتے ہیں۔ خود کو زخمی کرتے ہیں۔ ہادر فریاد کرتے ہیں۔ ان پر حکمت طاری ہو جاتا ہے۔ بے ہوش ہو جاتے ہے۔ الفرض جو جھیل کی گیقیات مکن ہو سکتی ہیں ان کا طاری ہوتا بعید نہیں سمجھا جاتا۔ ہم نے آج تک نہ سچی سنایا پڑھا ہے اور نہ سچی دیکھا ہے کہ جس طرح حضرت عمری طبیعت متاثر ہوئی اور صاحب کی نگاہ دور ہیں تے ایسا قطارہ کیا ہر تو زنا قص الهم کو جھی مطلع کر دیں۔

طبیعت کا متاثر ہونا اس طرح بھی نہیں ہوتا ہے جس طرح جناب عمری طبیعت متاثر ہوئی۔ صاحبان فور فرستہ جانتے ہیں کہ اظہار محبت و ہوش مشق کے طریقے ایسے ہیں ہوتے اپنی زندگی کے آخری دنوں میں حصہ اپنے وصیت لکھوائی چاہی توہہ لکھنے نہیں اور کہہ دیا کہ یہ شخص معاذ اللہ تھیان مکن رہتا ہے کیا محبت بھری گھنکو ہے اور تو مواعظی اس محبت کا جراہ پایا۔ رنج کی طرف سبھ کو آؤی آہ و زاری رہتا ہے سینہ منہ اور سر پیا ہے گریبان چاک رہتا ہے سریں خاک ڈالتا ہے میست پر جا کر بیٹھتا ہے حضرت عرب کی گیت سے تو رنج کی ایک گیتست، بھی ظاہر نہ ہوئی ان کی آنکھ سے تو ایک قفرہ اشک بھی نہ پیکا خود تو مجبوب کے ساتھ رہتے کا جذبہ پیدا نہ ہوا۔ لوگوں کو سچی تواریخ سے قلی کرنے کا خالی آگی۔ جب روزِ أحد حصہ اپنی تہذیبات کی جھوٹی خبر اڑا۔ اس وقت جناب عمری ایگی محبت میں ایسا ابال کیوں نہ آیا وہاں تو موقع تھا تواریخ میں سے ار لکھا رہتے اور پختے کہ جو پختہ ہاکر رسولؐ نے وفات پائی تو میں اسلام است مرد دل ہاک، اچھا چلیے بالفرض محال مان لیا کہ آب بنا ب مدھوش رنج و عنم نکھنے اور عقل گم ہو گئی ہوتی لیکن یہ اڑکم سے کم کچھ دری رفتہ اور تباہ جو نہیں حضرت ابو بکر صاحب آتے جناب عمری فقل بھی ساتھ رہتے تھے۔ انگریز محبت کا ہوش نکھا تا اب بک کو دیکھتے ہی ان سے لگ کر رہتے اظہار رنج و عنم فرماتے ہیت کے پاس تشریف نہ جاتے رنج مجبوب کا آخری دیدار کرتے ہیں کچھ زندگی بلکہ بعد ازاہ کرے تو د

وکن حضور کہ ہمارے کے مخصوصے کی تکمیل کے پیچھے مقیف بھی سامنہ روانہ ہو گے۔ اور  
شلی لٹھانی کے بقول اس طرح کھسکے کر گیا کوئی حادثہ بی پیش نہ آتا تھا یہی دعائیت محبت  
جس کا نشہ چند لمحات میں ہی اتر گیا اور کشیع گل دیکھتے ہی پڑاتے رو جلو ہو گئے۔ لکھ  
چھپا۔ یہ ہبتوں پے مقصد نہ تھا۔ یہ زندگ بے زنگ نہ تھا۔ علم پرچار ہے یہی کہ اس  
نام نہاد ہبتوں میں کی پہنساں تھا اور اس راز کا بلا سما افتش نہیں تھا۔ یہی کہ اس  
ہمارے نزدیک چونکہ مذہب میں کثرت سے منافقین کا گردہ موجود تھا جو فتنہ پردازی  
کے نتے ظن خواست کی وفات کا منظرا تھا اس لئے حضرت میرزا مصلحت آں خبر کچھینے  
روکا ہو گا۔ بیس ایکس لاکھ کا لکھنؤر ہے کوئی عرض کا پروہ چاک، جو اور خود دیکھ عرض کرنے  
کیا اور حضرت میرزا مصلحت وقت کی وجہ سے حضورؐ کی موت کی خبر کرو دکا اور ان کو روکنے  
کے لئے یہ مغضنگ یا پر و پ اختیار کیا۔ اگر قبل میں نبین کے ساتھ نہ نبین رسولؐ کو دیتے  
تو یہ بہت ہی مطابق واقعہ ہوتا رہتا یہی کہ حادثہ کا عذر تھا۔ متوں تک نہیں بنتا  
 بلکہ اس کا اٹھویں المرت رہتا ہے جیسا کہ سیدہ کی وفات کا باہث اول یہ حادثہ عظیم ہے  
 اور حضرت ملیٹ اس سانحہ کو زندگی کا سب سے بڑا سمجھا۔

**اعتراف نمبر ۶۹۵** بوجوہ چند رچند اگر طبیعت کا مثار ہو جاتا قابل  
تر دید ہے تو حضرت موسیٰ علیہ السلام کے متعلق خراب کا کیا خیال ہے  
جیکہ ان کو حضرت علیہ السلام کے سامنے وعدہ صبر کے باوجود وعدہ کا خیال رہا۔

**جواب نمبر ۶۹۵** حضرت عرکے اس واقعہ انکار و ناستِ رسولؐ کے ساتھ حضرت  
موسیٰ علیہ السلام کا فیض کسی طرح کوئی مشاہدہ ہی نہیں رکھتا ہے۔ حضرت میر غفران  
انکار و ناستِ رسولؐ کے کوئی وعدہ خسروی نہ کی تھی بلکہ یہ ایک سوچی سمجھی تدبیر حصول اقتدار  
تھی جیکہ بزم شما جایا۔ مرتی علیہ السلام نے حضرت خضر علیہ السلام کے سامنے وعدہ صبر کے  
باوجود سہمو اور وعدہ خلائق کی۔

شیعہ عقیدہ کے مطابق حضرت موسیٰ صَلَّی اللہُ عَلَیْہِ وَاٰلِہٖہ وَسَلَّمَ نے لہذا ان سے کوئی خطاب سپھوا یا۔  
 قصد اسے زد نہ ہوئی اور ہبہ وعدہ صبر کا تذکرہ معتبر صنف نے کیا ہے حضرت موسیٰ صَلَّی اللہُ عَلَیْہِ وَاٰلِہٖہ وَسَلَّمَ خضرم سے مشروط و مددہ مقاومت کے مطلق وعدہ انہیں نے اطاعت کا فرما یا ہتا۔ جیسا کہ  
 ارشاد ہے لا استجداد ف الشا لله صَلَّی اللہُ عَلَیْہِ وَاٰلِہٖہ وَسَلَّمَ و لا اعصی اللہ اصلی یعنی اگر اللہ نے  
 چاہ تو تم مجھ کو صابر پاؤ گے اور میں کسی امر میں تمہاری فائزی مانی نہ کروں گا۔ صبر کے لئے جذبہ  
 موسیٰ صَلَّی اللہُ عَلَیْہِ وَاٰلِہٖہ وَسَلَّمَ نے مشیت الہی کی شرط فائز فرمائی ہے مگر اطاعت گزاری اور نافرمانی سے  
 پیچے رہنے کو مطلق طور پر بیان کیا ہے اور اس میں کچھ تبید و شرط نہیں لگائی۔ لیس جذب  
 موسیٰ صَلَّی اللہُ عَلَیْہِ وَاٰلِہٖہ وَسَلَّمَ جبکہ حضرت موسیٰ صَلَّی اللہُ عَلَیْہِ وَاٰلِہٖہ وَسَلَّمَ کی خفتلا  
 درزی کی۔

**اعتراض** نمبر ۱۹۶ حضرت آدم علیہ السلام کے متعلق جناب کا  
 کیا فتویٰ ہے جبکہ اکل شجر کے خیال میں بزم (شما) شجر ذہن سے منع  
 خداوندی کا تصور نہ رہا۔

جو ادب نمبر ۱۹۶ حضرت آدم علیہ السلام کے پاس بیکل دیگر آکر شیطان نے  
 حق تعالیٰ کی قسم کھائی لہذا ان سے ترک اولی ہوا جبکہ حضرت عمر کی جھوٹی یاد مددہ خلافی کا  
 اعتراض ہی نہیں کیا جاتا ہے کیونکہ وعدہ مخصوص نہ تھے۔ لیس یہ متألت ہی غیر معقول ہے۔

## مسئلہ متفقہ کے متعلق سیدنا عاصم پیر حضرت کاظم —

**اعتراض** نمبر ۱۹۷ اہل تشیع میں بات زبان زو خواص دعوام

۸۳۶

بے کو غیر نسبت متعہ کو اپنے زمانہ میں حرام کر دیا تھا ورنہ حضور علیہ السلام  
سے اس کی کوئی ممانعت ثابت نہیں ہے دریافت طلب امر یہ ہے کہ  
اٹس سے آپ کا مقصد کیا ہے ؟ ایجاد منع یا اطمینان  
جواب نمبر ۶۹۔ ایجاد منع

**احتواء ضرر** نمبر ۶۹۔ اگر ایجاد منع ہے تو یہ حضرت فاروق عظیم  
رضی اللہ عنہ کو خلیفہ دام تم تو مانتے ہیں لیکن حالت و حرمت پر مختار ہیں  
لہذا فاروق عظیم رضی اللہ تعالیٰ عنہ کے حکم سے کسی چیز کا حرام ہونا  
ہمارے ذمہ بہ کچھ لا ف ہے اگر طاقت سے قابل تباہت کیجھ ہے۔

جواب نمبر ۶۹۔ آپ کے ذمہ بہ کا برائی طور سے کرنے کی طاقت کی  
حصہ ہے جیسے اسے تصرف نہ کرے جید رُحی کی صدائے فوجہ کیا جاسکتا ہے تو  
پہلے آپ خود حضرت عمر کا استدار ملاحظہ کریں۔

۲۰ درستخیل چور مسول اللہ کے زملے میں رائج تھے لیکن میں انہیں بند کرتا ہوں  
ایک متقدّم اور درسر امور قول کے ساقط متخہ "زاد العاد ابن قیم جہاد میہدی"  
علام سقط جلال الدین سیوطی لکھتے ہیں کہ دو حصتیں غیر صب سے پہلے شخص  
پہنچنے نے متعہ کو حرام کیا"

روؤں من حرمۃ المحتشم (تارتیب الحجت ص ۴۹)

ایسے ہمازیدا بنا تیری کتاب "التحفۃ انہ" میں لاحظہ یکھے اور انصاف سے  
بیہی کہ آپ کے فاروقی آپ کے ذمہ بہ میں حدت و حرمت کے مقابلہ تباہت ہوتے ہیں  
یا انہیں دین کا دار کوں ایسا وکن ہے جس میں حضرت عمر صاحب نے اپنی تاریخ راغفہ

جات شالہنیں کہتے ہیں تفصیلات دیکھئے میری کتاب «فروع دین» میں تاکہ آنکھیں بخون جائیں۔

اسحترا ضرے نمبر ۶۹۹ اور اگر انہمار منع ہے تو یہ کس طرح قابل اعتراض ہے۔ وضاحت کیجئے۔

جو ایسے نمبر ۶۹۹ - جی ہنیں یہ ایجاد منع ہے جو قابل اعتراض ہے۔

اسحترا ضرے نمبر ۶۹۹ کا اگر یہ بخیال ہے کہ متعدد حضور علیہ السلام کے زمانہ میں چار خطا تو اس پر دلائل قائم کیجئے جیکہ صحیح مسلم باب المتقہ

کتاب التکاریخ میں موجود ہے۔

عن ابی اس بن سلمة الدکوع عن ایاس بن سلمة ابن اکوع کے باپ سے ۲ یہہ قال سر خصوص رسول اللہ روایت ہے کہ حضور علیہ السلام نے اطاس صلی اللہ علیہ وسلم عامہ اور طاس ف کے سال متعدد تین مرتبہ رخصت دی المنتهی شلک ثانیہ نہیں فرمادیا اسقا۔

جو ایسے نمبر ۶۹۹ زمانہ رسول میں متعدد کے جبا از بہرنے کی لاکھوں پر بخاری و ریسل آیت تحدی کیا رہا ہے جسی کی آیت ناسخ ثابت کرنا ہوتے شیر لا ہم بے۔ قرآن کے مقابلے میں حدیث پیش ہنیں کی جاسکتی ہے۔ جب تک آیت متعدد موجود ہے سند متعدد ہو شاید پیش ہو سکتی ہے۔ روایت متفقہ مرفوع ہنیں ہے۔ اور حدیث و حرمت کے وزارع میں غیر مرفوع احسان دیتی ریسل ہنیں ہو سکتی ہیں جب کہ مقابلہ میں قرآنی اسنڈ لالی ہیچ ہو جاؤ ہے۔ باقی ہم نے اس سند پر علیحدہ رسالہ موسیٰ ہر ستم متعدد گیوں کرتے ہیں، میں تفصیلی گفتگو کی ہے شائعین مطابعہ فرماسکتے ہیں۔ تفسیر کشافت، تفسیر سیفیادی، تفسیر علام القزوینی، تفسیر شبلی، تفسیر درمشیور اور سند احمد بن حنبل وغیرہ سے پوری طرح ثابت ہے کہ آیت متعدد حکایات میں سے ہے اور مذکور نہیں ہے نیز زمانہ عزیز تک، اصحاب رسول متعدد اساد پر مائل رہے اور

۳۳۸

بعد کے علاوہ حدیث متعدد کواریات اور میں شمار کیا ہے۔

**احتراف نہیں اور اس کی یہ حدیث اپ کی تقریب نہیں  
گذری۔**

عن الربيع بن سیرة الجھنی عن حضرت ریبع فرمادے ہیں کہ حضور ﷺ عن اپنیہ سیرۃ ابن معید قال اذن لانا نے میں متعدد کی اجازت دی دی تھی اس کے رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم بالمعتمہ بعیض حضور علیہ السلام نے فرمایا جس کے پاس تمدن رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم قال متنداںی خوشیں ہوں وہ ان کا استحکام چھوڑ دے من کان عنده بشی من هذہ النساء المیتیمیمیح فلیخصل میلها

جب تحریر مودیا ہے یہم اتفاق کے متعلق حضور علیہ السلام کا ارشاد موجود ہے تو حلت شفہ پر اصرار کیا جیسا کہ عن الربيع سیرۃ الجھنی ان حضرت ریبع کو ان کے باپ نے ابادھ دلائے ان کا ان مع رسول اللہ صلی بتایا کہ وہ حضور علیہ السلام کے ساتھ فرمائیا ہے علیہ وسلم فقلال یا بحثا الناس ای قدر اذنت لکم ف الدستماع من الما نے تقریب کی اجازت دی تھی اب اللہ تعالیٰ نے قیامت تک منتهی ذراز کر دیا ہے و ان اللہ قد حرم ذلك ای یومہ القیامتہ فعن کان عنده منہن شیئی فلیغفل مبینہ ولاتا خذ و اما یتعموا هن شیئا۔

**فرماییے فاروق اعظم ر تھم کو حرام کیا ہے یا میسان مصطفیٰ اصلی اللہ علیہ وسلم خدا تعالیٰ نے؟**

جو اپنے شیئا ہے مسلم مرشریف اور ویگر کتب اہل سنت میں مرقوم تمام احادیث جو  
ممانعت متعدد میں درج کی گئی ہیں ہماری تقریب نے گذر دی ہیں۔ ان روایات کا اضطراب اور

دریافت و ریایات کے میدار پر ان کی شکست پر طے اڑا نظر ہم آئندہ اعتراض کے جواب  
بیں پیش کریں گے تاکہ اختاق حکم کی راہ سہوار ہو جائے۔

### احتواء خصہ نمبر ۰۷، حضرت علی مرتضیؑ کا فرمان المختبر الامانۃ

ص ۲۵ میں بے حضرت علیؑ نے فرمایا۔

اہم فی رسول اللہ ان انا دی بتھریہ المحتمعہ حضور علیہ السلام  
فے مجھے حکم فرمایا تھا کہ میں حرمت متعہ کا اعلان کروں۔

فرماییے اب بھی فاروق عظیم کے فرمان پر اعتراض ہو سکتا ہے۔

جو اب نمبر ۰۷ کے دلوں اعتراضات میں نکولہ روایات کتب اہل سنت سے  
ہیں۔ لہذا صولاً ہم ان کو قبول کرنے کے پابند نہیں ہیں بلکہ ناہم ان پر مفضل جرح سفی قادر کے  
مطلوب کرتے ہیں۔

قرآن مجید کی آیت متعہ پانچویں پارسے کی اپنی میں موجود بے سیعی علاسے اسلام کا الفاظ  
ہے کہ متعہ صدر اسلام میں جائز تھا جیسا کہ مولود روایات سے ثابت ہے۔ قرآن و حدیث  
سے یہ بھی ثابت ہے کہ تھوڑے شرذہ کی جانب سے حلال برداز حضور نے اس کی رجاعت میں ماذلوں  
کو دی اب حضور کے پارسے میں مسلمانوں میں اختلاف یہ ہے کہ یہ حکم بعض مذاپس نے ایں  
کیا یا حلال را۔ مذاکوں کے پردے کو رہہ کا خیال ہے کہ حکم مذاپس نے یا گیا اکثریت کو ایسی  
بات رکھتے کے لئے مزدود ہوئی کہ کچھ احادیث ایسی پیدا کی جائیں جن میں رسالت ماب  
صلی اللہ علیہ وسلم کی دیباں مبارک سے صریح طور پر متعہ کی مخالفت نہ کوہ ہوتا کہ پسے نہ ہب  
کا بھی سر قائم رہے۔ کیونکہ اسی متعہ کی مخالفت نہ کوہ ہوتا کہ پسے نہ ہب  
ثابت کا جا کے جبکہ علت کی شاہد آیت موجود ہے نہہا بھائی لوگوں نے اپنی بات بنانے  
کی خاطر یہ راہ آسان پانی کم کچھ احادیث کھڑکی جائیں اور ایک معمولی سی نفلط فیض پر جس کا

بیان آگے اُنے گاپنا مقصد پانے کی روشنیں حسبِ منشاد وضع کی گئیں میکن کیا کریں کاغذ کے پھرلوں سے پھر بھی خوشبو نہ اسکی۔ سچانی بنادرٹ کے اصولوں سے کبھی بھی چھپ بہیں سکتی ہے دل کی وحدت کن جہروں کی رنگت، زبان کی لکنت، آزاد کی تقریب یہ سب غارض گواہ کی شبادت کو مشکوک کر دیتے ہیں۔ اسی اضطراب کا نتیجہ یہ ہے تا جس بیان میں یہکی ویکھتی پیدا ہنسیں ہوتی، متنداد بیانی زبان کو روکھڑا دیتی ہے۔ بھراں صورت میں مختلف گواہوں کے بیانات تربیت کم ایک نکتہ پر متفق ہوتے ہیں، ممانعت متعارکے احادیث میں پہی مفترسائے آلتے ہے۔

یہ امر سبکے نزدیک سلم ہے کہ متعدد ایک وقت میں حلال تھا اور حضور نے بحکم خدا اجازت دی تھی لیکن ممانعت کے متعلق سخت اختلاف اور پنگکامہ آرائی ہے کوئی صاحب بکھتے ہیں، متعدد کو پنگکامہ بخیر میں حرام قرار دیا وہ مرے صاحب بکھتے ہیں کہ ہنسیں فتح مکہ میں حضور نے صاحب کو متعدد نے احکام دیا تھا۔ ہنسیں نے متعدد کو بخیر میں تو ہجرتیں ہمودی ملکی ہم ان سے متعدد کو نکر رکھتے ہیں۔ یہ مرے صاحب فرماتے ہیں فتح کو کے بعد چنگ اور طاس (حینیں)، ہے جس میں آنحضرت نے متعدد کی اجازت دی پھر فتح مکہ میں مانعت کیونکر ہو سکتی ہے۔ چونکہ حضرت ارشاد فرماتے ہیں، اور طاسی و طاسی ہنسیں یہ راویوں کی گڑا پڑھے ابنی نے اور طاس کہا ہے وہاں فتح مکہ مراد ہے کیونکہ دونوں ایک سال ہوئے ہیں۔ پاچھریں جناب حسن تصریح ہیں، اور بکھتے ہیں کہ تم سازے پاٹیں بناتے ہو متعہ کی حدت و حرمت تجویز کر جیسی ہے وہ عمرۃ الفضا میں ہے مگر اس سے پہلے متعہ حلال برداشت بدھ راب حضرت اول فرماتے ہیں کہ یہ تواب نے بالکل ناجی کی پرگز ہنسیں تمام دیگر رادی آپ کے خلاف ہیں، خبریں ہنسیں ہوئی مرتودہ اسی کے پہلے ہے فتح مکہ میں برتوہ اس کے بعد تو پھر یہ آپ کا کہنا کیسا ٹھیک یہی ہے کہ مانعت فتح مکہ میں ہے ایک بزرگ فرماتے ہیں کہ اس رادی کا اعتبار بہیں بے ایک نے تو یہ کب مختاماً کہ فتح مکہ میں مانعت ہوئی، بچھے اب بھی کہہ رکھیے جوہر الوادع میں تو اب بتایا یہ اس کی کوئی بات صحیح مانی جاتے۔ پھر لکھے کام لیں جوہر الوادع میں اکثر اصحاب

اپنی اذ و اح کو ساختنے کرتے تھے پھر انہیں کیا ضرورت تھی کہ وہ متعدد رہیں۔ یقیناً یہ اس مادوی کا دھوکا ہے۔ اس نے فتح مکہ کا بجائے جمۃ الوداع کر دیا۔ اب امامت ہی فیصلہ فراتے ہیں، کہ رٹنے کی کوئی ضرورت نہیں یہ سارے راوی ٹھیک بھتے ہیں۔ دراصل باست یوں ہے کہ نکاح منیر و دین مرتبہ مباح ہوا ہے اور دو تین دفعہ حرام یعنی سماں طہرہ رائے قائم ہوئی، ہی نہ تھی۔ پہلے سے تیری حلال نہ خدا نے اس کی حیلیت کو منسوخ کر دیا حرام ہو گی پھر کچھ بوجسکار اس کی حرمت کو منسوخ کیا حلال ہو گی اور آخر میں اس کی حیلیت کو پھر منسوخ کیا اس سے طہر چندر ترتیب اتفاق ہلا ہے۔ اس پر علامہ ابن قیم ربیم ہرگز اور فرمایا چند دفعہ منسوخ ہونے کی وجہ ہے، شریعت نہ ہو گئی۔ پھر کامیل ہر آج بنایاں گے لیکن طویاً آخر اس کی کوئی تغیرت نہیں ہے پرگز نہیں۔ ان علامہ صاحب کی تائید میں امام فخر الدین رازی کو حکر ہوئے اور بخشش لگتیں مرتبہ چاہتی تھے حرام ہونے کا قول بالکل ضعیف ہے۔ کسی معتبر آدمی نے نہیں کہا یہ فقط راویوں کے اختلاف بیان پر پردہ ڈالتے کے لئے ایسا کیا یہ حیلیت کچھ نہیں یہ ایک سطحی تھا رہے۔ اس اختلاف کا جو عقد تھا سے ما فست کے باریں یہ پایا جاتا ہے، روایات پر جب نظر ڈالی جاتی ہے تو ایک راوی کے مشاربیات۔ اور مختلف رواؤت کے مختلف روایات نظر آتے ہیں چوتھے ہم کب سے پہلے سب سے چھتری پیش ہیں؟ ۴۹۵ میں پیش ہیں کہ روایات اختلاف میں تقلیل کی گئی ہیں۔ علاوہ علی مقتنی تے کنز العمال جلد عصہ پر سبہ سے تین روایات درج کی ہیں۔ پہلی میں سب زمانے کا ہوا ہے کہ نکاح منع کی ٹھیکرے دن ہوئی۔ دوسرا میں کہا ہے، فتح مکہ کے دن ہوئی۔ تیسرا میں کہ کوئی رحمت الہائی کو منسوخ کیا گیا۔ اب آپ خود اندازہ فرمائیں ایک ہی راوی ایک ہی کتاب راویکی محرخ و محمد شابن حیری طبری کا تہذیب آثار ایک ہی ناقل صاحب کنز العمال نیکن روایت میں اس تدریخ و اختلاف ہے۔ اب ہم علماء نوری کی چارت لفڑی کرتے ہیں، کہ اس سلسلہ میں سبی علاموں کے آراء و خیالات کیا ہیں تاکہ ہمارے معروضات کی تائید کے معاخذہ فرمائیے شرح صحیح مسلم مجی الدین ابو ذر یا یحییٰ بن ثابت نوری مطبوعہ مطبعہ مجتبائی دہلی جلد صفحہ ۲۸ امام فوزی فتح عاصی میاض کی ہمارت نقل کرتے ہیں۔

مسلم نے سلم بن اوس سے فتح کے مبارح ہرنے کا اراد طاس کے دن تذکرہ کیا ہے۔ اور سبہ کی روایت میں ہے اس کام بارح ہونا فتح مکہ کے دن یعنی یہ دونوں ایک ہی ہی پھر وہ حرام کر دیا گیا۔ اور حضرت علی کا روایت میں اس کا حرام ہونا خبر کے دن مذکور ہے۔ اور وہ فتح مکہ سے قبل ہے اور سلم کے علاوہ دوسرے بعض اشخاص نے حضرت علی کا روایت ذکر کی ہے کہ انحضرت نے تلو سے جستہ الوداع میں مالحتہ روانی یا اسحاق بن راشد کی روایت ہے یعنی کسی نے ان سے انسان ہنسیں کیا ہے اور یہ ان کی ایک مغلی ہے اور حضرت علی کی حدیث کو مالک نے موظا میں اور سفیان بن عینہ اور عفرخ اور یوسف ویزیر نے یعنی ہری نقل کیا ہے لیکن ان یہی خبر ہی کا دل ہے اور اسی طرح سے مسلم نے ایک جماعت کی زبان ہری سے روایت کی ہے اور یہی صحیح ہے اور اباد و سونے ریبع بن سبیرہ کی ربانی ان کے باپ بصرہ سے حضرت الوداع میں متحقق کے بناج ہوئی اخذ نقل کی ہے اور یہی کہ اس سے قیامت تک یہی نہیں رہت ہو گی اور حسن لہری کی روایت ہے کہ تقریباً کچھی حلال ہنسیں ہوا۔ سوانع علمہۃ الفقہاء اور یہ روایت سبہ رجھنی سے بھی نقل ہو گی ہے اور سلم نے سبڑے سے جو روایتیں نقل کی ہیں ان میں کسی وقت کا تین ہنسیں ہے۔ مگر روایت محمد بن سعیدواری اور اسحاق بن الجبلیم اور سعیدی بن سعیدی میں فتح مکہ کا تذکرہ ہے۔ علا کام جیاں ہے کہ جستہ الوداع میں متعود کامباج ہونا روایت اعلیٰ طبقے ہے اسی میں کوئی مزدست نہیں اور نہ صحا پر بیش غرائز کے لئے بلکہ اکثر غور توں کے ساتھ آئے تھے اور صحیح ہے کہ جستہ الوداع صرف مخالفت ہوئی تھی جیسا کہ اکثر روایات میں ہے اور مخالفت کی تجدید اس لئے کی گئی تھی کہ لوگ مجتمع نہیں اور یعنی حاضر تھے ان کا جانب ٹھیک حاضر وقت اشخاص تبیین کر سکتے تھے نہیں لیکن اور شریعت میں ہوئی تھی جس طرح بہت سے حکام حلال و حرام کی اس دن تبیین کی گئی اور متعود کا لی یہم القاعدة کہ کہ کرسی مکہ کو پیدا گیا تاہم عیاذ نے کہبے کی وجہ حکم کا حرام ہونا خبیث ہے اور عمرۃ الفقہاء میں اور فتح مکہ میں اس اراد طاس میں فارد ہوا ہے۔ تو ملک جبے کہ ان مقامات پر مخالفت کی جو یہی کی گئی تو اور تحقیقاً مخالفت خبر ہے، ہملا ہو۔ اس لئے کہ خیرین متعصہ کے حرام ہوتے کی روایت صحیح السند ہے، جس میں کوئی طعن نہیں ہو سکتا۔ بلکہ وہ ثابتات اور معتبر اشخاص جو کی روایت سے ثابت ہے لیکن سفیان کا روایت میں ایوں ہے کہ حضرت نے تلو سے فافت

فرمائی اور حرامی کے گوشت سے خبر کے دن، بعض علاجی کے کامیابے کا اس حکام میں تذکرہ کر دیا ہے میں  
متعدد حرام کیا گیا اس میں کمی زمانہ کی تخصیص چیز ہے اور حرامی کا گوشت حرام کیا گیا خبر کے  
دن۔ اس میں یہ خبر کی تخصیص ہے اور حرامی کے حرام ہونے سے تخصیص ہے اور حرام  
متعدد کا وقت میں کیا گیا ہے بتا کر رعایات میں جمع ہو جاتے یہ بستہ دالا کہتا ہے کہ یہ ہیں۔  
معلوم ہوتا ہے کہ متعد کی مانعت کو معمولی میں ہوتی ہے لیکن حرامی کی مانعت وہ یقینی خبر  
میں نہیں۔ تاذی نے کہا ہے کہ یہ اولی درست ہے اگر وہ سری رعایتی جو سیان کے علاج و کسر  
را دیوں کی پئی۔ ۱۰ اس کی موافقت کریں۔ تاذی نے کہا ہے کہ پتہ تو ہی ہے جو ہم نے کہلے  
کہ مانعت نفس کی چند مرتبہ ہوتی ہے تاکید کے طریقہ اصل مانعت خبر کے دل تھیں یعنی  
اس میں یہ سوال رہ جاتا ہے کہ رعایات میں متعد کے مباح ہونے کا شیڈ کر دیتے۔ عصرۃ  
اللعنۃ میں اور فتح مکہ میں اور اول طاس میں پھر یہ یہو نکر کر کہا جاتا ہے کہ وہ خبر کے دل تھیں  
کہ لئے حرام ہوا قافا اس صورت میں یہ کہا جاتا ہے کہ حضور نے ابک مرتبہ حرام ہو جانش کے  
بعد پھر لپڑ دلت اسے مباح قرار دیا۔ اس کے بعد اسے یہ مشکلہ کے لیے حرام کر دیا۔ تو صورت  
یہ ہوئی کہ حضرت شیخوں اور پھر عصرۃ اللعنۃ میں مانعت فرمائی اور اس کے بعد فتح مکہ  
میں پھر دلت اسے مباح قرار دیا اور پھر ایم فتح مکہ ہی اسی کو یہیت کے لئے حرام کرو دیا اور وہ  
روایت چیز میں ہے کہ حیثہ اولاد میں اجازت دی تھی وہ ساقط ہو جائیں گی، اس نے کہ دُہ  
سپرہ چین سے منتقل ہے اور خود سپرہ سے میزراشنا میں نے روایت کیا ہے کہ وہ حجج مکہ میں  
مباح ہوا تھا اور حجۃ الرادیش میں جو کچھ بھی تھا اسے صورت مانعت۔ لہذا ان کی روایات سے  
آنسا جھنے کے لیا جائے کہ اس پر جمہور رواۃ اور رویگر صواب پر تحقیق ہیں کہ مانعت نہ فتح مکہ ہوئی  
تھی، اور حجۃ الرادیش میں مانعت صرف تاکید اور القوی مانعت کی اشاعت کے لیے تھی۔  
نہ گی حسن کا قول کہ متعد کی مانعت عمرۃ القضا میں تھی شاید اس کے قبل تھی اور نہ اس کے بعد تھا اس  
کے درکے لیے وہ معتر احادیث کافی ہیں جن میں خبر میں اس کے حرام ہونے کا ذکر ہے  
اور وہ عمرۃ القضا کے قبل ہے اور جن میں فتح مکہ اور طاس کے ملنے مباح ہونے کا ذکر ہے  
اور وہ عمرۃ القضا کے بعد میں اور پھر یہ روایت سپرہ چین سے منتقل ہے اور پہلی ان سری

روايات کے بھی رادی پیل اور روزہ روایات صحیح ہیں انماہی روایات تک کی جائے گی اور بعض ملا نے کہا ہے کہ متعدد دو مرتبہ مبارکہ اندود مرتبہ حرام ہوا ہے فال اللہ عالم۔ یہ تحقیق اپنی خاصیتی بارہت چھٹے علامہ فوی نے نقل کیا اس کے بعد حلامہ صوفی خواجہ خیال فرست لئے ہیں گے۔

”قولِ مختار ادیت صحیح چار سے نزدیک یہ ہے کہ صاحبِ محدث اور اس کی اباحث و درجہ  
تحقیق وہ خبر سے پہلے حلال مخانچیر کیوں اس کی مخالفت ہوئی پھر وہ فتح کے دن جو دم  
او طاس بھی کہا جاتا ہے اس لئے کہ دونوں مقولین پس مبارک کیا گی پھر تینوں دل کے بعد ہمیشہ  
کے لئے حرام ہوئی اور تناکید و تحریک دو حصہ تباقی رہی اور یہ کہنا صحیح ہنسیں ہے کو حلم حجاز  
بس خبر کے قبل تھا اور خیر کے دن ہی ڈھنیوں کی طرف مکہ کیوں صرف مخالفت کی  
تناکید و تحریک دیتی جیسا کہ مازکی و قاضی کا مختار ہے اور لئے کہ دو روایات بیشتر جنہیں مسلم نہ ہو  
کیا ہے ان سے صرکی طور پر ثابت ہے کہ فتح مکہ کے دن متعدد مبارک کیا گی تھا لہذا ان روایات  
کا سقط اطہار نہیں ہے اور اس میں کوئی اثر نہیں کہ متعدد دو حصہ دو حصہ مبارک کیا گی اور  
واللہ عاصم۔“

ان عبارات سے مندرجہ ذیل نتائج برآمد ہوتے ہیں۔

(۱) اول طاس (حنین) کا رفعی جو فتح مکہ کے بعد ہوئی تھی اسیکی وجہ سے رعایت میں یہ ہے  
کہ اول طاس میں شرعاً کا حکم ہوا تھا اس سے مراد فتح مکہ ہی ہے تاکہ فتح مکہ والی حدیث  
کیمباً تقدیص اور نہ ہو۔

(۲) یہ روایت کو غزوہ حجک میں متعدد جائز ہوا تھا موجوہ ہے لیکن قابل تسلیم نہیں ہے  
راوی نے ملکی سے خیر کو تبرک کر رہا ہے۔

(۳) یہ روایت کہ حجۃۃ الفاعع میں متعدد جائز ہوا تھا اور پھر حرام ہوا یہ جسی ہے لیکن تسلیم  
نہیں ہے اس لئے کہ خدا اسی رادی کی دوسری حدیث میں ہے کہ متوقعی احتجاج  
و مخالفت فتح مکہ میں ہوئی تھی۔

(۴) یہ روایت کو مسندۃ القضاۃ میں متعدد مبارک ہوا تھا سن بصیری سے منقول ہے اور

۳۲۵

ببرہ چینی سے بھی ہے کہ جو محنتہ الوداع اور فتنتے مکہ والی روایتوں کے راوی ہیں مگر انہیں تائیا  
سے تقادم کے باعث یہ بھی قابل قبول نہیں۔

(۵) قاضی علیؒ کی رائے یہ ہے کہ متعدد کی مانعنت درحقیقت خبر کا جنگ مید ہوئے ہے  
اور اس کے بعد سے جو کچھ بھی تقدارہ اس حسرت کی تائید و تجربہ مختصر۔

(۶) علامہ لونیؒ کی رائے اس کے خلاف ہے وہ بھتی ہیں کہ اگر خیر میں ہمیشہ کے لیے بحث  
ہوئی تھی تو مکہ والے روایات کریا کیا جائے۔ جن میں فتنتے مکہ میں متعدد کے مباحث  
ہونے کی تقریباً ہے لہذا یہ ہے کہ متعدد ایک مرتبہ خیر میں حرام کیا گی پھر فتنتے مکہ  
ہیں مباحث ہوا اور دوسرا یہ عربیہ ہمیشہ کے لئے حرام ہوا۔

حقیقتاً یہ خیال علامہ لونیؒ کا ہے جس کا خود امام شافعیؒ نے اس کا انواع مباحث کرنے  
ہوتے اظہار کیا ہے۔ چنانچہ انہوں نے سُرخا اس باب کی تفصیل حسب زیل الفاظ کو قرار  
داہے کہ ”باب نکاح متعدد اس امر کے بیان ہیں کہ وہ مباحث تھا بھر منسون خ ہوا اور  
پھر مباحث ہوا اور اس کے بعد پھر منسون خ ہوا اور قیامت تک کے لئے اس کی  
حسرت برقرار رہی۔“

حقیقت سے معلوم ہوتا ہے کہ امام شافعیؒ نے پہلے اس رائے کا ابلد امام شافعیؒ نے  
بھتی کیا ہے جیسا کہ تفسیر مظہری ص ۲۷۴، ۵۰۱ میں ہے کہ ”امام شافعیؒ کا قول تھا کہ مجھے اسلام  
میں کسی ایسی چیز کا علم نہیں جا گیکہ مرتبہ حلال ہو اور پھر حرام ہوئی، اور پھر حلال ہوئی  
گئی اور پھر حرام ہوا تھے تو کہ اپنی علمائے کتابتے کو وہ نیک مرتبہ منسون خ ہوا ہے  
اور نیعنی نے کہا ہے اس سے زیادہ ہے۔“

علامہ حافظ ابن حجر عسقلانیؒ اپنی شرح بخاریؒ فتح الباری جلد ۲۰ ص ۱۳۲ پر مذکور  
ہے۔

”سہیلیؒ نے کہا ہے کہ نکاح متعدد کے متعلق اختلاف ہوا ہے سب سے زیاد بھیجیں  
روایت یہ ہے کہ وہ مفروضہ تجویں میں مذکور فتنتے مکہ والی روایت ہے۔ دوسرے عنبر چیز کی روایت  
ہے کہ عمرۃ منفڑا میں ایک ہوا ہے لیکن شہور یہ ہے کہ اس کی ماقومت غرض فتنتے مکہ والی روایت ہے۔“

میں ہوئی بے جیا کہ مسلم کی روایات میں سبڑہ جہنی سے نذکورہ ہے و درسی روایت ہے  
لاغی سبڑہ کی حوالہ داؤ نے لعل کی ہے یہ ہے کہ یہ حجۃ الوداع کا موت دے ہے رہ گئی یہ روایت کو  
غزوہ اور طاس کا قصہ ہے تو وہ فتح مکہ کی روایت کے بالکل منافی ہے اس عبارت سے  
معلوم ہوا کہ ممانعت متفقہ کے تعلق جو موقایع بیان کئے جاتے ہیں تجھیں عزیزۃ القضا فتنۃ  
مکہ اور طاس بتیرک، حجۃ الوداع اس میں حنین کا نہ کرہ باتی رہ گیا کیونکہ مجھی ایک روایت  
میں موجود ہے اب یا تو علامہ سہیل کو اس کے بڑکا خیال نہ رہا اس لئے چھوڑ دیا کہ اس  
کے راری نے علیٰ کی ہے یا اس لئے کہ اور طاس و حنین دونوں یکہی ہیں بتوک والی روایت  
جس کا نہ کرہ کیا گیا ہے اسے الحاق بن را پڑی اور اب جہاں نے ابو ہریرہؓ سے روایت کیا  
ہے اور حسن بصری کی روایت کو عبد الرزاق نے اپنے طریقہ روایت سے درج کیا ہے  
اور اتنی زیادتی کی ہے کہ نہ متفق اس کے تبلیغ کا اور نہ اس کے بعد تبلیغ یہ زیارتی اس کے  
راوی عمر بن چید کی تابیل اعتراض غلط ہے اور یہ شخص حدیث میں فیروزتہ سے اور سعید  
بن منصور نے صحیح طریقہ سے اس کی روایت بیرون زیارتی کے کہے غزوہ فتنۃ والی  
روایت صحیح سدیم پائی ہے تو کہیں ہے اور اول اس کی روایت بھی صحیح مسلم میں  
مسلم این اکوڑ سے منقول ہے رہ گیا حجۃ الوداع کو را دیکھ روایت میں سبڑہ جہنی  
سے منقول ہے ان بیانات سے معلوم ہوا کہ تمام روایتوں میں جو علیہ بزرگی کمزوری کے پائی ہے  
ثبت ہاں کب صحیح ثور سے پہنچ ہوئی ہے وہ صرف غزوہ فتنۃ مکہ والی حدیث ہے جبکہ  
چہرہ والی روایت اگرچہ صحیح اسنڈ ہے مگر اس کے صفائی میں اب علمتے کلام کیا ہے لیکن  
عزیزۃ القضا والی روایت صحیح اسنڈ نہیں ہے اس سے کہ و حسن بصری کا مرسل ہے اور  
ان کے مرسلہ روایات سب ضعیت ہیں کیونکہ بہتر غصہ سے روایت لے لی جاتے تھے  
اوہ اگر روایت درست جس بوقوفکن ہے کہ عزیزۃ القضا سے شیخہ مرادی جائے اس لئے کہ  
دونوں ایک سی ممالک میں ہیں، وہ گیا بتوک کا قیمتیہ قابو ہریرہ کے روایات میں تو بھائیں  
کو حصہ پہنچ دیا گیا تھا، لہذا مکن ہے کہ یہ کسی قدیم زماں میں ہوا ہے اور توں سے  
جبکہ اس دوست بڑی ہے یا یہ کہ ممانعت پہنچ پڑی، اور اور بعض صاحب کو اس کا علم ہوا ہے۔

اہنہادہ لوگ اسے سمجھ کر کرتے رہتے ہوں۔ اور اسی لئے مانست غصہ غصب کے سب خف  
سما تھے اس کے علاوہ ابوہریرہ کی روایت میں کلام بھی ہے اس لئے کہ وہ جو عمل ان کا مکمل  
کے واسطے سے ہلکہ بن ٹھار سے ہے ان دونوں میں کلام سے اور حب بارک حدیث صحیح  
ہے میں ہے اس لئے کہ وہ عبادوں کی بھیر کے حرفاً سے ہے اور وہ متروک ہے اور بعده اور اس  
والی روایت بھی زیجع میں سبیرہ کی دوسری روایتوں کے خلاف ہے اور فتح مکہ والی  
روایت ان کی زیادہ صحیح ہے اور بھیرابو اگو و والی روایت میں تو فتح ماقفلت ہے لہذا  
مکان ہے تھا مالعنت بری ہوا شاعت و تاکید کے لئے جیسا کہ بہم نے کہا ان مقامات  
میں سے صحیح و صریح رسول کے غزوہ یخیر اور فتح مکہ کے کوئی باقی تباہی نہ ہے اور  
اس عبارت میں بھی احادیث کا بہت فراخ حوصلی سے قلع قمع کیا گیا ہے۔

مکہ القضا و والی روایت غلط مردود وغیرہ معتبر تبرک حجتۃ الاداع و والی روایت غلط فتح  
مکہ والی روایت کے مقابل اول طاس و والی روایت ستردار نامقطر نیچے میں وہ روایتیں  
کہ حجیح السندا و معتبرہ سمجھی جا سکتی ہیں جن میں کسی حدیث سے سنن کے اشارے سے  
گمزد ہی ہیں ہے وہ در باقی میں ایک غزوہ یخیر اور دوسرے فتح مکہ۔ ان دونوں روایتوں  
کے تسلیم کرنے کا نیچا یہ ہے کہ تعدد دوسرے فتح میانہ ہوا اور دوسرے فتح میانہ میکان مسلمان  
ان قسم اس کے سختی سے مخالف ہیں۔ وہ لکھتے ہیں۔ "اختلاف ہو اپنے اس وقت کے  
متسلسل کرجیں میں متوجہ مامہا بے چارقوں پر۔ پسند یہ کہ دوسرے کاروں کا ہے تو یہ توں ہے۔  
ایک جماعت کا عالمیں سے کہ جن میں شافعی وغیرہ شامل ہیں۔ وہ کے ریکہ وہ سال فتح  
مکہ ہے یہ ابن عینیہ اللہ ایک جماعت کا قول ہے قیمرے یہ کہ وہ جنک خینیں والا سال ہے اور  
حقیقتاً بھی وہ کہا قول ہے اس لئے کہ جنین فتح مکہ کے بعد ہی اس سے متصل تھا راء  
جس قصہ یہ کہ حجتۃ الاداع ہے یہ حقیقتاً غلط یعنی راویوں کی بے کہیاں اسکا فتح مکہ سے جدت  
الرواسا کی طرف منتقل ہو گی جیسا کہ معادیہ کا خیال عمرہ جبراہ سے جدتۃ الاداع کی طرف منتقل  
ہوا۔ قصر والی روایت میں جب کا تاب صحیح میں ذکر ہو اپنے اور خیال کا ایک نہاد سے  
دوسرے کاروں میلک مکان سے دوسرے کاروں کی طرف رحو کے سے منتقل ہو جانا اکثر حق خاور

حافظ سے کم درج کئے محدثین کو پیش آیا کرتا ہے۔ اور صحیح یہ ہے کہ متعدد فتح کے دلے سال حرام ہوا ہے اس لئے صحیح مسلم سے ثابت ہے کہ صحابے نے فتح مکہ میں حضورؐ کی معیت میں حضرت کا اجازت سے متفق کیا ہے اور اگر مخالفت متفق خبر نہیں ہوئی تو اس کے معنی یہ ہوں گے کہ متفق درستہ متفوخر ہوا اور یہ ایسی بات ہے جس کی تفیر شرعاً میں مل نا ملکن ہے اور ایں تفیرتیں ہر تکمیلی ہنیں ہے نیز خبر میں مسلمان عورتیں متفقیں اصحاب کتاب کے ساتھ تکالیف اس وقت تک جائز ہے جو اخلاقی اور احادیثی اور احادیث معاویہ ہدی خیسرا العباد مجدد فہرست مذکورہ مطبوعہ مصر علاوہ ابن قیم نے اس عبارت میں صفات طور پر اس خیال کی کہ مردی ظاہر کی سے کو متفق ہوندہ مرتبہ حلال ہو اور چند مرتبہ حرام ہو کا خیال ہے کہ اس قسم کے اٹھ پڑنے تفیرتیں میں جواہریں کرتے اور شان کی نیظہ کو ادا دستیاب ہو سکتی ہے اسی طرح امام غفرانی ہدی اس خیال کی مخالفت یوں کرتے ہیں۔

یہ قول کو متفق ہوندہ مرتبہ حلال اور چند مرتبہ فتوخ ہر اضیفہ ہے کسی مبتدا نے پہنچ کیا ہے مگر وہ جپنول نے صفت اس تناقض کو جو روایات میں ہے دور کرنا چاہا ہے یعنی دل تغیر کر کیہ جدید پیرا صاحب ۱۹۶۱ میں حلام، شیخ عبدالحسان بن شیخ محمد بن سليمان ولاد الحنفی نے مجتبی الابنی فی شرح منقی الایکر مطبوعہ فتنہ نیزہ جدید پیرا ۲۷۱ میں سب سے الگ بات کیا ہے وہ ہے چلتے ہیں۔

وہ تکالیف متفق خیبر اور فتح مکہ کے دریافتی نہاد میں مباحث تھا لیکن یہ کہہ دیا شد، گی اصحاب صحابہ میں تک اگر کوئی تاجی ہی کے حوالہ کا فیصلہ کرے تو وہ جائز نہ ہوگا۔ اور اگر کوئی اسے مباحث سمجھے تو وہ کافر مسما جا بائیکا۔

اس کے معنی یہ ہیں کہ تکالیف متفق خیبر میں حسام نہیں بلکہ مباحث جواہر ہے اور اسی باحث فتح مکہ تک تمام دینی، یہ تھے چند علاوہ ابی سنتہ کے اقوال کو وہ روایات کے اختلاف و پاگندگی کے باعث سراسریہ و مصطفیٰ پس انہ کیلی بات سطہ نہیں کر سکتے جبکہ المراد میں باحث و تحریم کے روایات بجائے خود خلیل روایات فتح مکہ کے صحیح اللہ ہی، را وی دو لوں کے یک سال بلکہ متحد ہیں۔ سیکنڈ وہ یہ کہہ کہ مفترض کردہ یہ باتاتے

پس کو حقیقت فتح مکہ کی حکایت سے جو راوی نے دھوک سے جنت الوداع کے متعلق نقل کر دی ہے، ملاسہ این قیمت نے صاف کا ھاہے کہ «دہم کا لب موتف نہیں وہ درسے وہ قدر پر دھوک سے متعلق ہر جانا اکثر خفا طاکے لئے ہوا رتا ہے» ہے حالی ہجی دوامی بات پہلی ہے کہ جو واقعہ فتح مکہ کا تھا کہ وہ فعلی سے راوی نے جنت الوداع کے متعلق نقل کر دیا اور اسی سے جو راویت اس اسلام میں ذکر ہے وہ بالکل اس مضمون کا ہے جو فتح مکہ کے متعلق نقل کی ہے یعنی سبڑہ چھتی کا بیان کروہ ایک دوست کی بیت میں گیا اور چاروں کے عرضن اس نے غورت سے متوجہ کیا۔ لیکن تین دن بعد حضور ﷺ نے متفہ سے مانعف فرمادی اور وہ اس مفترف سے علیحدہ ہو گیا، یہ بہت بھی ہے کہ بالکل ایک بھی فریبت کا داغ نہیں کہ ہی راوی کے لئے فتح مکہ اور جنت الوداع دوں تو عنوان پر پیش آیا، اسدا یقیناً یہ راقعہ فتح مکہ خالیں غسلی سے راوی نے ایک موتفہ پر جنت الوداع میگزین دیا اسے جیلیں نے نقل کر لیا، یہ ملاسہ این قیمت کا خالی قسمیں قیاس معلوم ہوتے ہیں لیکن اس کے بعد ان ترویات کی بھی قدر قیمت ہبھیں رہتیں، جن میں جنت الوداع کے متعلق صفت مانعف کا ذر ہے، محل صفت ہے بنا بھوک کو حضور نے جنت الوداع میں متوجہ سے مانعف زدی، اسی لئے کہ جب وہ پردا واقعہ سبڑہ فتح مکہ میں اباحت و تحریر کا تھا راوی نے فتح مکہ کا بھتے دھوک سے جنت الوداع کا نام میں نقل کر دیا تو مانعف کی نازع میں بھی بھی غسلی واقعہ قریب قیاس ہے، اور معلوم ہوتا ہے کہ راوی نے فتح مکہ کے بھتے غسلی سے جنت الوداع کو پیدا ہے جیکا اسکا بھی راوی دبی بے جو فتح مکہ کا طرف منسوب کر کے لکھ دیا ہے، اس سے صاف ظاہر ہے اور این جگہ عرقلانی کی تحریر کے مطابق بالصراحت معلوم ہوتا ہے کہ مراجعت متوجہ کے متعلق ان کو صحیح و صستر کے روایتیں کچھ موجود ہیں وہ صفت خبر اور فتح مکہ کے متعلق ہیں۔ خبر کے متعلق ملا مہ این قیمت کا اختلاف مان یعنی کے بعد بہ جمال فتح مکہ آخری گز بنازرع ہے جس کے متعلق عواجدہ راویات کی بنا پر راستے قائم کی جائی گی تھے کہ اس میں خود حرام کیا گی۔

بلکن یہ امر قارئین کے لئے اور بھی زیادہ جیسے اگر مثبت ہو گا، کہ جب ہم ایت متن  
کے تاریخ نزول پر نظر ڈالتے ہیں تو وہ باعث ازہار ماذ فتح مکہ سے فخر اور اس کے بعد  
ہے جس کا پتہ علام حافظ عبدالدین سید طیقی اپنی کتاب «باب النقول فی اسباب  
النزول» مطبوعہ صدر بحاشیہ تحریر المقياس میں لکھا ہے۔

اکیت والمحضات ایج مسلم والبرداڑ و وزیری ولناہی نے ابو سعید ختم رہی سے  
روایت کی ہے کہ ادھار میں پچھے فرست قنی بخاری قیند میں آئیں جو شمسہر وال رخیقیں ملائیں کی وجہ  
سے ہم کو بڑا معلوم ہوا کہ ہم ان کے ساتھ مجاہرست کریں۔ لہذا ہم نے حضور سے ربیافت کیا اس  
وقت یہ آیت ~~نائل~~ ہوئی۔ والمحضات عن النساء، الاما ماملکت ایسا نکم اس  
کے مخفیہ ہیں۔ بکشہر وال عورتیں تمام خدام میں بخوبہ جنہیں خدا نے تمیں ماں غیثت میں  
وابسے، اس کے بعد ہم نے ان عورتوں کو اپنے لئے حللاں سمجھا اور طبرانی نے ہبیں ملائیں سے  
روایت کی ہے کہ یہ آیت جیتن میں ناصل ہوئی۔ جب جیتن فتح جو اقوام از ازوں کو پہنچ سی  
عورتیں اسی کتاب میں سے درستیاب ہوئیں مجذوب کوئی شخص ان میں سے کسی کو کچھ پاسی  
چنانچہ کہتی تھیں کہ میں شوہر دار ہوں۔ لوگوں نے حضور سے دریافت کیا اس وقت یہ  
آیت ~~نائل~~ ہوئی۔

در تحقیقت آیت منعکے طرز عبارت پر تظرف ای جاتے تو صدمہ ہو گا کہ اس میں شرعاً مشرد ہے میں منع کی اباحت کا حکم نہیں دیا جاتا ہے بلکہ اس سے معلوم ہوتا ہے کہ متوالیک مساجد و جائز مقررہ طریقہ نکاح ہے جس کا تذکرہ معمنی چیزیں سے کردیا گیا ہے اور اصلی کی در حکم کا ہی ان کرنا منظور ہے ذکر و بالاشان نہیں کی داشتی میں جزو اسلامی خدر کا اصحاب ایسا کارروائیت میں ذکر ہے جب آیت کے معنی پر نظر کی جاتی ہے تو یہ اصرحت طور سے منیاں نظر آتا ہے ارشاد ہوتا ہے۔

بہتر سے ملک بھیں کے علاوہ ہر دن تمہارے لئے عقد حباز بنسیں ہے ادبی خدائی مقرر  
مشربیت ہے۔ بہتر سے اپر اور جو ان کے علاوہ ہر دن بہتر سے لئے جس بانی ہیں یہ کہ  
تم اپنے احوال کے ذریعہ سے ان کے ساتھ عقد کر داں کو اپنا پابند بناتے ہوئے نہ رانکا

کے طور پر تاب جن عورتوں سے تم نے منع کیا ہو ان کی اجرتیں ان کو ادا کردار پھر مقرر فتنہ مکار کے بعد بھی آپس میں زیادہ دیدت کرنا چاہو تو حبائی ہے " (المن) "

اس آیت کے معنوں سے معلوم ہوتا ہے کہ مقصود بالذات اس میں متعدد گھاذ کا حکم دینا ہے بلکہ غیر ملک میں شوہر وار عورتوں کی مانعت کے ساتھ ان کے علاوہ عورتوں کے سخراخ کے جواز تبلانے کے لئے وار و بولہ ہے جس کے سلسلے میں نکاح منع کا یہ حکم ذکر کر دیا گیا ہے کہ اگر نکاح منع کرو تو اجرت دید دار بولہ میں ہب پر عورتوں سر فرقہ ردار کے لئے یا زنا دلتی کرو۔

اب اس روایت میں یہ بھی ہے یہیں کہا جا سکتا کہ ادھار طالب سے مراد فتح مکار ہے اس نے کو قبح مکار میں نہ ابی کتاب یا سیاہ کے خیانت کا درجہ دہنے تھا۔ ماننا پڑے کام کریں تو فتح مکار کے بعد کام ہے اور اس آیت قرآن سے حیثیت منعہ ثابت ہونے کے بعد پھر خیر برائی مکار میں جو اس سے پہلے کے واقعات ہیں اگر منعہ حرام ہی ہو تو بھی اس کا پھر اعتباً ہے ہو گا۔ پھر یہ کہیت ہے متعہ کا خصوصی حصہ نہیں دیا گیا ہے۔ جس سے ثابت ہوتا ہے کہ اس سے پہلے نہ ہی منعہ حرام ہوا اور نہ ہی بعد میں مباح ہوا بلکہ اسی میں منعہ کی حیثیت کا لیک مضر و ضرر ثابت شدہ تھے کی صورت میں پیش کرتے ہوئے اس کے احکام کا ذکر کیا گیا ہے پس از روئے قرآن ثابت ہوا کہ وہ تمام احادیث جن میں مانعت منع کا مختلف اوقاعات ہیں ذکر ہے غلطیت دیتے بنیاد اور بالکل سے حقیقت ہیں۔ ہم نے فی حیثیت سے متام روایات کی تحقیق پیش کر دی ہے تاکہ کسی شخص کی گنجائش اخترا عنہ ہی باقی نہ رہے۔ مجھے اعراض پس کر دیں معنون طریق ہو گیا ہے میکن اس کی احیت کے پیش نظر اس کی طالعت نظر انہیں زکریا ہے۔

پہلی ایک اور سوال ابھر تابے کردیا یات مجھ سے طور پر کیا تھا اور میں ہیں معتقد رعایا سے منقول ہیں۔ اور کافی حدیث نے تجزیہ کیا ہے۔ لہذا یہیں کہا جا سکتا ہے ان میں کوئی بھی احیت ہے پھر ان کا آپسی میں تصادم شکوک پیدا کرتا ہے۔ لہذا اس مدعوی صورت حال میں آخر کیا حل ہو سکتا ہے تو اس کوئی کو سلیحائے کی ایک ترکیب ہے وہ یہ

کہ اس سلسلہ میں صرف دو روایات ایسی ہیں جن سے تقدیر کی حرمت تا قیامت ثابت ہے۔ باقی روایات میں ایسا نہیں ہے جبکہ ان سب کو یہاں کے دو رکتے میں تو ہماری سمجھوں مندرجہ ذیل باتیں آتیں ہیں۔

(۱) قرآن کی آیت تقدیر ہو فتنہ مکہ کے بعد اور طاس میں نازل جوئی تقدیر کو ایک ثابت و مروج جائز و مندرجہ ذیل طریقہ نکاح کی صورت میں پیش کرتی ہے جس سے ثابت ہوتا ہے کہ اس سے قبل متعدد حرام نہ تھا۔

(۲) صحابہ کرام بار دفاتر رسول کے بعد متقدیر عالی رتبے مثلاً صحیح مسلم ہی میں ہے کہ ”عطاء کی روایت ہے کہ جابر ابن عبد اللہ شفیع کے ارادہ سے مکمل معطیہ تکمیل کی توبہ ان کی ملاقات کو گئے اور مختلف لوگوں نے ان سے محدث سائل دریافت کئے پھر متعدد کاتدر کرہ ہوا۔ انہوں نے رجایا تکمیل کہا کہ ماں ہم لوگوں رحمہماں نے علیہ رحمٰن اور پھر اپریل بکر و عکس کے زمانہ میں برادر بہر تقدیر کی ہے و (صحیح مسلم جلد غیر اصلاح)

اسی طرح مسلم شریعت میں ہے کہ۔

”ابوالانبیاء کا بیان ہے میں نے جابر بن عبد اللہ کو بیٹتے سنداکہ ہم لوگ برابر ایک میٹھی جریا اسٹے کے غرضی میں متقدیر تر رہے ہیں۔ حضرت کے چہہ میں اور پھر ابو بکر کے زبان میں پھان کہ کہ حضرت عمر نے میرزا بن حربیث طلبے واقعہ میں ان سے مخالفت کی واصحہ مسلم جلد غیر اصلاح (۲)

(۳) حلیفہ دوم عمر بن الخطاب کا مخالفت کراپنی طرف منورب کرتے ہوئے قدریہ کرنا کہ وہ حضور کے صافتے چاہئے تھا۔

حضرت عمر سے منقول ہے کہ انہوں نے کہا وہ تم کے متنہ حضور کے زمانہ میں خوب رکھتے ہیں انہوں کی مخالفت کرتا ہوں۔ ایک متنہ انسار و دوسرے متنہ اسکے (رکنیز اسماں جلد غیر اصلاح میں) (۲۹۶)

(۴) مترجمہ کا کوئی حکم ایسا نہیں ہے جسے کبھی حلول قرار دیا گیا ہو اور پھر حرام

۳۵۶

اور پھر علاں اور بجیں حرام ہے ماحصلہ سے جو طریقہ شریعہ کے بالکل خلاف ہے۔  
پس معلوم ہوا کہ یہ روایات غلط ہیں۔ اور متعدد صفات کا اعلان صرف  
فران مڑی کے تھت ہوا۔

اعنفوا حضرے بنو ہم۔ اگر متعدد آپ حضرات کے نزدیک مستحق امر سے  
تو ان حضرات کے اسماء گرامی کی نشان دہی فرمائیتے جن کی ولادت  
با سعادت ابوین کے اس مستحق فعل سے ہو۔

**جو اپنے نبیو ۷۲ میں** علامہ ابن حجر عسقلانی اور صاحب اصحابہ تحریر کیا  
جے۔ کہ ابن مسلم بن امیہ کی تولید متعدد ہے جو ہے۔  
«عمر بن شیبہ کا بیان ہے کہ مسلم بن امیہ نے متعدد یا سکون کیز حکیم ابن امیہ اسلامی اور  
اس سے فرزند کی ولادت ہوئی۔»  
روشنیت الباری جلد بزرہ ص ۱۰۸، اصحاب فی معرفۃ الصحابہ جلد بزرہ ص ۶۳۔ موصوف کہ ابن  
خیاط نے ان صحابیین شمار کیا ہے جو مکہ میں مقیم تھے۔  
کنز الفعال میں ہاتھی نے ان جزوی سے روایت لفظ کیا ہے کہ۔

«عیوب بن مسیب کا بیان ہے کہ متعدد کیا اسی حسریث اور فلاں صاحب کے صاحبزادے  
و دونوں آدمیوں نے اولاد دنوں کی اولاد ہوئی۔ حضرت ابو بکر اور حضرت عمر کے زناہیں  
کنز الفعال جلد بزرہ ص ۲۹۳ نوال شخص سے متاز است کا مراد ہے۔»

تفصیلی مذکوری م ۲۶۵ میں ہے کہ حضرت ابو بکر کی صاحبزادی اسماء بنت ابی بکر  
نے کہا کہ «ہم درست میں ہم سے متعدد ہماں اور قبرین قیاس ہے کہ متعدد کرنے والے حضرت  
زینب بنت ابی عاصی تعلقات میں عبد اللہ بن زینب کی ولادت ہوئی ہر اسی بناء پر حضرت  
عمرہ ہے کہ زینب نے عبد اللہ بن عاصی سے کہا۔» (الاشتبہ اللہ تخص فی انتہیہ، شیخ قم کو حضرا  
کا خوف ہنپیں ہے متعدد کی احیات دیتے ہو۔) توانیں جیسا نے فرمایا، مل اونک

یا عمرتی، یعنی فرلا جا کارا پی دالدہ سے تو دریافت کرد، (زاد المعاوین قیم عبد عزیزا ص ۲۱۹)

**احقاق اختر نعمت میں**، اگر آنکہ کرام اور ان کے پیمانہ دکان سے یہ فعل ثابت ہے اور ان کا اپنا اقرار اور یہ تصریح کہ میری فلائی اول وال عزم اولاد اس مستحسن فعل سے ہے جوہیں مختلف کتاب میں موجود ہے۔

### جو ایں عبادت میں ہے

بلاد ضرورت متنہ کرتے کی مانعت کتب سے ثابت ہے اور یہ کوئی فرض نہیں ہے کہ اس پر عمل کرنا ہر لیک پر واجب ہو، لہذا اگر آنکہ نے عقد متعدد بھی کیا تو یہ ہر گز مذہب یہیں ہوگا کہ متعدد قرآن پر الیجیب تک حکم ثابت فہر طلاق دینا حاصل ہے جبکہ بظاہر حضور نے کسی زوج بھر کو طلاق نہ دی بلکہ آپ کے نہیں میں حلال ہے مگر یہ فعل نہیں رسم کا سنت سے ثابت ہے اور دو ہی خلفاء رائیوں کا سیر تولد سے منحصر خاص ضرورت و حالات کے تحت جائز کی گی ہے۔ اب آنکہ کوئی یہ حالات صیغہ نہ آئے تو یہ کوئی ضرورتی یہیں ہے وہ بلاد ضرورت متنہ کرتے تاہم ان کی احادیث متعدد کی تائید میں کہ بولکش مخصوص ظہر ہے، ہم اماووں کے امام سید الائیا حضور سرور کائنات صدی اللہ علیہ السلام کا متعدد ہے یہی کی کتب سے ثابت کرتے ہیں، اور بظاہر ہے کہ جب حضور نے متنہ فرمایا تو آنکہ اپنے نانکی کائنات کے خلاف جھوپی یہیں ہو رکتے ہیں، اب اس سنت کے آنکہ ارسیں امام احمد بن حنبل لکھتے ہیں کہ "از عبا رس پختے ہیں کہ جناب رسول مقبول نے متنہ کیا تھا۔" (مسند احمد حنبل الجزر الاول ص ۳۳)

اسی طرح الائام ائمہ حضرت علی ابن ابی طالب علیہ السلام کا ائمہ حضرت عمر کا خلیفہ سے ملاحظہ کریں۔ (رس بسانی ستر باطن ص ۲۸۶)

اب جب کو عقد منحصر تا پت ہر گوئی یہ ضروری ہیں ہے کہ اولاد بھی ہو۔ کیون کہ اکثر لوگ مدرسہ مدرسہ عورتوں سے عقد منحصر کیا کرتے تھے ہر حال ہیں صرف عقد نہ ثابت کرنے ہے ذکر اولاد ثابت کرنے ہے۔

**اعتراض عینو ۵۰۵۔** اس امام کا اسم گرامی بیان فرمائیے جیں کے سامنے متفقہ کافر کیا گیا اور حب مطالیہ کیا گیا کہ کیا عترت سے بھی یہ فعل ثابت ہے تو اپنے از روئے کا مہتمنہ پھیر لیا۔ کیا یہ واقعہ اصول کافی میں موجود ہے۔

**حوالہ عینو ۵۰۶۔** ایسا کوئی رائقِ احوال کافی میں موجود ہیں ہے اگر کوئی شخص ایسا واقعہ اصول کافی میں ثابت کر دے تو متبرہانہا تمامیہ العام و راجحے گا۔ باقی بہاء مرافت انت سرفی کر دوں گا کہ اگر کوئی شخص معتبر فوج کے لئے کاموں کی صاحب کیا ہے اپ کی بیٹی یا ہنس سے نکال کر سکتا ہوں بلکہ اس وقت نظرہ "مفتر من" کی کیفیات کیا ہوں گی۔ حالانکہ قائل کوئی خلاف اشروع بات نہیں کہے گا۔ حاصل را اشارہ کافی است۔ ہم نے مقدمہ پر ایک مختصر سالہ الگ سے شائع کیا ہے جسیں علمی نامہ "بہم متفہ" کیوں کرتے ہیں؟ یہے خارج اس کا مطالعہ فرمائیں تاکہ تفصیلات سے آگاہی رہ جاسے۔

## فاروقی فتوحات

**اعتراض عینو ۵۰۷۔** کیا یہ پیغ ہے کہ سیدنا فاروق اعظم کے مسامی چیلہ سے دلاکھ پھیس بہزاد ایک سو تین مربع میل رقبہ اسلام اور مسلمانوں کے قبضہ میں آیا؟

**حوالہ عینو ۵۰۸۔** جیسا جاہے۔

۸۵۶

**احتراض نمبر ۷۰۷۔** - فرمائیئے قادر سیہ، جلوآل، حلوان، تکریت، خورستان، ایران، اصفہان، طبرستان، آذربایجان، آرمینیہ، فارس، سپیستان، مکران، خراسان، اردن چھٹ، پروک، بہت المقدس، اسکندریہ، طرابلس، کو شرح کر کے اسلام کے قبضے میں کس نے دیا؟

**جواب** نمبر ۷۰۷۔ یہ سارے علاقوں حضرت میر کے زمانہ میں تھے ہونے۔ احتراض نمبر ۷۰۸۔ فرمائیئے مسلمانوں کو خوش حال بناتے کے لئے ۹۹ میل نہر پیاروں میں کھدا کر دریا یہ نیل کو بچیرہ قلزم سے کس نے بلا�ا؟

**جواب** نمبر ۷۰۸۔ جی یہ کام بھی جناب میر کی حکومت میں ہوا۔ احتراض نمبر ۷۰۹۔ مکار اور مدینیت کے درمیان مسلمانوں کے بیٹے مرا پیش چکیاں ہوئیں کس نے تغیر کرتے؟

**جواب** نمبر ۷۰۹۔ حکومت میر نے۔

**احتراض نمبر ۷۱۰۔** کس کے ذریعہ خلافت میں احکام الٰہی کے یاد کرنے کے لئے یہ قانون بنایا گیا کہ ہر شخص سورہ لہقہ سورہ نسا و سورہ مائدہ رجح اور سورہ تور کو یاد کر لے۔؟

**جواب** نمبر ۷۱۰۔ جیا گیا ہے کہ یہ ہدایت میں دور عصر بیان جاری کی گئی ریکن کیا ثابت کیا جاسکتا ہے کہ خود حضرت میر کو یہ سورتیں زبانی یا رکھتیں اگر کوئی سنی المذهب صحابہ نتھے میں سے صحیح الاستاد ایک بھی رعایت دکھادرے جسیں میں نہیں بن

غم پر ثابت ہو کے اپ کو یہ سو ریسیں زبانی یاد رکھیں تو جو صغری نبڑا کا اتنی دستم بعد افغان  
و عمل کا

اسحتوا خرے نمبر ۱۱۔ مسلمانوں کے اس بادشاہ کا نام تباہی۔  
جہنوں نے ملکی سیاست کو قائم رکھنے کے لئے فوج کا اسٹاف افسر  
خدا نہ ترجیح طبیب و جراح مختار کئے ہوں۔

چواریے نمبر ۱۲۔ پہنچی شہنشاہ عزیز علم یونیکس کے مرپوہے جہنوں  
نے اسلام میں ان اقدام سے امیر پریم کی راہ ہمار کردی۔

اسحتوا خرے نمبر ۱۲۔ اس کو غیرت کے اہلدار کی برکت سے  
بے پرده عورتوں کو پرده ملا۔

چواریے نمبر ۱۲۔ حضور اکرم کی فیضت کے اہلدار سے پرده کا حکم نازل ہوا جاہد  
سے رہا یہ ہے کہ آنحضرت ایک دفعہ بی بی عائشہ کے ساتھ کھانا ناول زبان سے تھے کہ  
حضرت پر اگنے حضور نے صلح طعام کی۔ سنبھال عزیز طبقہ نے اتفاقاً حضرت عزیز کا انگلی حضرت  
عائشہ کی اہلگی سے لگ گئی تھی حضور کو ناگوار گذرا۔ اسی وقت آیت جا ب نازل ہوئی۔  
(غیرہ و منشور نمبر ۵ ص ۷۱)

اسحتوا خرے نمبر ۱۳۔ خلفاء اربعہ میں سے کس نے بیت  
المقدس فتح کرتے وقت پیدا چلنا منتظر کیا۔

چواریے نمبر ۱۳۔ یہ آفاق بھی چنانی میں سے پیش آیا ہے کیونکہ معاہدہ  
کی تکمیل کے بعد جب حضرت صاحب نے بیت المقدس کا لادا وہ کیا تو اس وقت ان کے  
گھوڑے کے ستم گھنی کو پیدا ہو گئے فتنے بنایا عزیز دیکھ کر اُنگلے دوسرا ذریعی  
گھوڑا بھی بیت المقدس کا تھا حاضر کیا گیا۔ گھوڑا شیوخ و چالاک بھقا مگر حضرت

عمر نے تجدیدِ کارشہب سوار تھے اُسے قابو میں لانا ممکن نہ ہوا مجید را پہلی چلتا متطرد کر دیا۔  
ورثہ ممکن تھا کہ گھوڑا بیج وس لمبہ پہنچا کھیاٹے ہو کر کہاں مکھت یہ عزوف کی چال تو اے  
کہاں سے سیکھی؟ رالغافری حصہ اول  
(۲)

**احتواء حضرت عینہ اے۔** - اس خلیفے کا ڈاہتا یہے جو راول کو رعیت  
پر پہرا دیا کرتا ہے۔

**جو ایں عینہ اے۔** - دیسے تسب خلیفے ایسے ہی قلعے مکھڑت عمر کا یہ راہیک  
خاص مقصد کے لئے تھا کہ مخالفتی حکومت معلوم ہو گئی تھے  
احتواء حضرت عینہ اے۔ کعبہ کے خلاف کواعلے درجہ کا حسین فٹ  
سے کس نے بدال دیا ہے۔

**جو ایں عینہ اے۔** - اگر سنت کے خلاف بدالو دعیت فرپا یا رئن غلط  
تو زمانہ حباییت میں بھی بدلا جاتا ہے۔ باقی مصریوں نے قیامت کا خلاف بنا کر ریاست  
نے پڑھا و پار کوئی اسرار فضیلت نہ ہوا۔

**احتواء حضرت عینہ اے۔** - اس خلیفہ رسول کے نام کی تصریح ذریعیت  
جس نے منفرد نماک فتح کر کے ان میں چار ہزار مسجدیں تعمیر کرائیں۔

**جو ایں عینہ اے۔** - دنیا میں اسلام کے طویل سے قبل اور حضرت عمر کے بعد کئی  
فائز گزرے ہیں۔ جنہوں نے حضرت عمر سے زیارہ مفتاحات کی ہیں۔ اور مسلمانوں میں لا توار  
حاکم ہوتے ہیں جنہوں نے ہزاروں مساجد بنوادی ہیں۔ ورنہ یہوں جاتے ہیں صرف نیلہ نماشی  
ایک بخان مرجم کے در حکومت میں حماۃ اندمازہ کے مطابق پاکستان میں ہزاروں مساجد  
تعمیر کی گئی ہیں۔ اسی طرح انہرثی کی در حکومت میں بھی مساجد بنوائی گئی ہیں۔ صرف ملک

فتوح کرتا جیسا کہ اسلام اور حقیقت و مذاہات کی اجادت بھاہیں دینا بلکہ مرف دنائلی چہار کا حکم دیتا ہے کہ کامنامہ ہیں ہے اور مساجد تمیز کرنا کارٹیک صدر ہے لیکن فارغصب اور عیر شرعی طریق سے حاصل کردہ زین پر سچہ بنانا اخراج مسمی نہیں ہے احتراض نہیں ہے احتراض نہیں ہے سب سے پہلے کس مسلمان باوشاہ نے رعایت میں مردم شماری کی رسماں ڈالی تھی۔

**حوالہ نہیں ۱۷۔** یہ کام بھی ایک خلاف شرعاً امر کے تحت مزاہما ہے ایسا بھائیت مفروضہ راصی کی تعمیم کے معاملے میں ایک غلط پالیسی کے تحفظ کے لئے ایسا کیا گی اس پر تفصیل بحث البلاع المیں یعنی عاظوظ کی جاتے یہ کام بھی حضور نے نہیں کیا تھا۔

### ملاباقر مجلسی کے وہ مرتباں جو اس نے

فاروق عظیم کی نسبت حتیٰ ایقین میں پیش کئے ہیں۔

**احتراء صدر میں ۱۸۔** ملاباقر مجلسی نے حتیٰ ایقین ص ۲۵ مطبوعہ ہتران میں فاروق عظیم کے متعلق لکھا کہ۔

عمر گفت کہ تو نگفتی کہ ما داخل مکہ خاہیم عمر نے کہا تھا کہ مکہ شد و طراف خواہیم کر دچھر اللہ حضرت میں داخل ہوں گے اور طراف فرمود کہ من نگفتم اسال خواہ دش بعد کریں گے کیوں نہ ہوا حضرت اذیں خواہ دش پس غلبناک برخاست نے فرمایا کہ میں نے یہ تو نہ کہا تھا و گفت اگر یا ورنی یا قائم با اینہا اس سال ہو گا پس عمر غلبناک

۳۶۰

جنتگی کر دم و نزد ابو بکر آمد و ہو کر اٹھ کھڑا ہوا اور کہا اگر کوئی میرا  
 شکایت آنحضرت کردا بلو بگو اور امش اندادو ہے تو اسی ہوتا تو میں کفار سے عذور  
 کرو چوں رو فتح مکشید و رسول خدا رطنا جنتگ کرتا ابو بکر کے پاس  
 آیا اور حضرت کی شکایت کی ابو بکر  
 نے اسے منع کیا جب فتح مکہ کا  
 دل ہوا اور رسول خدا نے کھجے کی  
 چاپیاں ہوتی میں نے کر عمر کو

لاید را گرفت حضرت فرمود عمر را  
 بطلبید چوں آمد حضرت فرمود  
 ایں است آنکہ خدا مرا وحدہ  
 وادہ بود۔

طلب کیا اور فرمایا یہ سے وہ دعوہ  
 جو کہ خدا نے میرے سامنے کیا ہر اتنا

یہ داعم لکھ کر پھر یہ آیت چیل کی ہے۔  
 خلا در بیث لا یو منوت حتیٰ حکوموت فیما شیر میں هم ثم لیجدا و ای  
 الفسهم حریما معاوضیت ویسلمو التسلیماً<sup>۱۵</sup>

اہل سنت کی کسی معینتگر کتاب میں اگر طاقت ہے تو یہ ہیلا مصنفوں پاپیں  
 الفاظ ثابت کیجئے اور مفتہ مانگا العلام حاصل کیجئے۔

جواب نمبر ۱۸۱ کے جواب آخر صفحہ سے قبل یہ وضاحت صورتی ہے کہ علام محمد  
 علی یعنی یہ بیارت اپنی بیٹیں لکھی ہے بلکہ اس تحریر سے قبل لکھا ہے کہ بخاری و سہ  
 وابی ابی الحییر (معترض) اور تمام مورخین و محدثین نے روایت کی ہے کہ جب صلح نامہ  
 حیدریہ میں یہ لکھا کہ اہل اسلام سے جو مشرکوں کی طرف جائے اس کو وہ لوگ نہ بھیروںیں اور  
 مشرکوں سے جو اہل اسلام کے پاس آئے یہ لوگ اسی کو بھیروںیں جھرست مگر غصہ انہوں کے

اور حضرت رسالت ناپ کے پاس اگر پوچھا کہ آپ خدا کے رسول ہیں فرمایا۔ مل چکر پوچھا  
ہم مسلمان ہیں اور وہ کافر آپ نے فرمایا اہل حضرت عمر نے کہا پھر ہم اس دلست کو اپنے  
دہلی میں کیروں قرار دیں۔ پس حضور رسالت ناپ نے فرمایا مجھے خدا نے جس چیز کا حکم دیا ہے وہ کہنا ہے  
اور خدا مجھے خدا نے ترکے کا بلکہ میری مدد کو سے کا حضرت عمر نے کہا..... اس سے بعد  
منقولہ عبارت کا بیان ہے۔ پس اس تہیید کا موجودی میں علامہ جلستی فاقی طریقہ بیسی اللہ  
ہیں، اب ہم معتضد کے مطابق پہنچ عبارت اہل سنت والجماعت کی بہت بھی  
معتبر کتاب سے دربارہ نقل کرتے ہیں اور راوی خود عمر ہیں۔

”حضرت عمر بحثت ہیں۔ یہ حال ویکھ کر میں حضور کے پاس آیا۔ میں نے کہا کیا آپ اللہ  
کے سچے پیغمبر ہیں ہیں۔ آپ نے فرمایا کیوں ہیں ہیں۔ میں نے کہا کیا ہم حق پر اور ہمارے  
وہ مکن ناجی پر ہیں ہیں۔ آپ نے فرمایا یہ شک میں نے کہا تو پھر ہم آپ سے دین کو کیوں  
ذلیل کرتے ہیں آپ نے فرمایا میں اللہ کا رسول ہوں اور میں اس کی ناداری ہی ہیں کرتا وہ  
میری مدد کے گھر میں نے کہا آپ فرماتے تھے کہ ہم کب کے پاس پہنچیں گے اور طواف  
کریں گے آپ نے فرمایا یہ شک مگر میں نہ ہو کہ کہا تھا اسی سال ہو رکا۔ میں نے کہا  
حقیقت میں آپ نے یہ تو ہیں فرمایا تھا آپ نے تو فرمایا تھا تم کجھ کے پاس ایک دن  
خود رہ یا چوکے اور اسکا طواف کرو گے اور اسکا طواف کرو گے حضرت عمر نے کہا اور پھر میں اب بکر کے پاس گی اور یہ دن  
کہا کیا آپ اللہ کے سچے پیغمبر ہیں ہیں۔ انہوں نے کہا کہ یہ شک ہیں۔ میں نے کہا کیا  
ہم حق اور ہمارے دشمن ناجی پر ہیں ہیں۔ انہوں نے کہا کیوں ہیں دلا ضرہ“  
رشیسہ الرہابی تحریم صحیح بخاری کتاب الشرط مع الماسی پٹ ص ۱۰۴ مطبع احمدی لاہور  
بحوالہ ثابت خلافت حصہ دو مص ۱۰۰۔

اس عبارت میں صرف ”اگر کوئی نیما اہلی ہوتا تو میں انہار سے مزدوجنگ کرتا“ کی  
عبارت ہو جو ہیں ہیں بے جنب ابی الحمید نے نقل کیا ہے۔ اب جبکہ تمام مطالب اہل سنت  
کی منیر کتب سے باہت ہیں تو ہم یعنی سمجھتے ہیں کہ امام کا مطابق کریں اور ہمارے لئے صرف  
ہمیں انعام کا فیروزگار کو مستحق اس کے تباخ گفتگو کو تیہ کرتے ہوئے کتنا یار رسول ہے اپنی

حقیقت کا رشتہ توڑا و متک پاشقین ہرنے کا اعلان کر دے۔

امتحاناتِ اختراء نمبر ۱۹۱۹ء۔ اہل سنت کی معنیرت کتاب سیرۃ قالمبیویہ ابن

ہشام جلد نمبر ۲۳ ص ۲۳ مطبوعہ مصر میں متفقہ طور پر یہ واقعہ نقل کیا گیا۔

بے تکرار اس بناوی چمارت کا ہمیں بھی ذکر نہیں والی توصاف لفظاً بوجوہیں  
انا اشہد انہ رسول اللہ تعالیٰ تی بول

الله تعالیٰ باد رسول اللہ تعالیٰ

رسول اللہ تعالیٰ بیٹی قال او لستنا

با المسلمين قال بیٹی قال او لبسا بالشر

کبیع قال بیٹی قال فعنی ما الفطی الدینة

فی ذینا۔ روا التفسیر ابن تیمیہ ص ۱۹۷

تم مسلمان ہر عرضی کیا کیا وہ مشرک

نہیں بیٹی فرمایا والی وہ مشرک میں لس عرضی کیا کہ سلسلے ہم دین میں لفظان

برداشت کریں۔

کیا اس سے اخہار ناسف اور فرعاً احساس کا جذبہ بہ معلوم نہیں ہوتا۔

جیسا کہ سوال وجواب سے واضح ہے۔

**جواب نمبر ۱۹۱۹ء۔** جواب اعتراض مصدق قبل ہم حضرت عمر کے دلکشاں شمس العلاء

شبلی نسافی کی رائے پر و قلم رزنا ماسب سمجھتے ہیں بشبلی لکھتے ہیں۔

حضرت پورا کردی گفتگو اور خصوصاً اندیز گفتگو الچ غلاف اور مقابلاً چنانچہ بودیں۔

ان کو سخت نامت بولی اور اس کے کفارہ کے لئے روز سے رکھی۔ قبليں پڑھیں پڑھیں بیڑات

وی۔ غلام آنذاں کئے تاہم عالی وجہاب کی اصل بناء اس کا ترقی کر تعلیم انہوں کے کون سے

ال تعالیٰ انسانی جیشیت رکھتے ہیں۔ اور کون سے رسالت کے منصب سے «الفاروق» جو

اب سوال یہ ہے کہ اگر حضرت عمر کا یہ کلام گستاخانہ نہ تھا تو پھر کفار سے ادا کرنے کی مزورت یکوں پیش آئی۔ اور شبیہ نے اعتراف خطا نئے ہوئے رسول کی حیثیت کا مشود اعلان کیوں فرمدی کچھ۔ یقیناً یہ گفتگو بر بنائے نشیکے بروت حق، جبکہ اعتراف خود حضرت عمر نے بایں الفاظ کیا، قال عمر ابن الخطاب واللہ ما شکت من ذ اسلامت الا یو هذہ حضرت عمر ابن الخطاب نے کہا کہ تم بے خداک ایسا شک بابت محمد پیر مجھے کسی نہ برا جب سے میں مسلم ہوا ہوں مکہ تج کیدن زیادہ شک ہوا۔

و تفسیر ابن حجر یہ ہے مدارس و المشردون صدھہ ناد المعاویہ قیم جلد نیپرا ص ۲۷۳ تاریخ خیس جلد بزر ص ۲۴۷ و میزو، ابن بشام کا سیرت میں پیر سے واقعات کا اندر ارج نہ ہونا یہ ہرگز ویلہ ہنہیں ہو سکتا ہے کہ ماقرئہ معاویہ نہ ہو جائے کوئی اپنی اسٹہر معاویہ با یہ شدت تک پہنچی ہوئی ہیں، پس ایسے احساسات اپنے بے ثباتی، کم ایسا فی اور عدم یقین کی علامات ہیں۔ اگر یہ گفتگو نہ اپنے اعتراف ہوتی تو نہ ہی حضرت عمر اس کی تلافی میں کفار سے ادا کرتے اور نہ ہی شبک رسول کی زندگی کے بعد حصے بنانے پر مجبور ہوتے۔

احسن انصوہ بنو، ۶۰۔ کیا آپ کو اس کا علم ہیں کہ جب دستخط ہوتے لگتے تو حضور علیہ السلام نے طور پر مشادت حضرت عمر نہ کا نام بھی لکھوا دیا تھا۔ کیا منکر کو بھی بھی اپنی تایید میں گواہ کے طور پر لیا جاتا ہے۔

**جو اب سنبھو۔** جب معاویہ صلی اللہ علیہ وسلم اپنی پرہیت سے پڑے بٹے سے صحابہؓ میں حضرت عمر بھی داخل تھے اس تھابت، ہر سے، جیسا کہ شبیہ نے لکھا ہے یکن یہ بھی کسی فضیلت کا پاسٹ ہنہیں ہو سکتی ہے، اور اسے ہی تھبت ایمان بن سکتی ہے۔ کیونکہ فریضی مخالفت کے افراد نے بھی دستخط کئے تھے اور معاویہ دردون کے مابین اور مساوی کی حیثیت رکھتا ہے جس طرح دشمن کے دستخط ثبوت ایمان ہنہیں ہو سکتے ہیں۔ اسی طرح مسلمانوں کے دستخطوں میں ایمان

تکارہ نہیں دستے جا سکتے ہیں۔

**احقرا ضرے نمبر ۲۳۔** احتجاج طبری صفحہ ۲۵ میں ان السیکنہ تتنطق علی  
لسان عہد رمعتی اللہ کی رحمت فاروق عظیم کی زبان پر پولتی ہے ہزاریہ  
اگر یہ قول مبنی برصدق ہے تو تمہارے نزدیک وہ روایت کبھی قابل اعتبار  
ہے اگر وہ روایت قابل اعتبار ہے تو اس روایت کا کیا جواب ہے۔

**جواب یہ ہے** بعیناً ۱۴۔ جس طرح وہ روایت سنی کتب میں موجود ہے اسی طرح یہ روایت  
بھی سبینوں کا ہے اور علامہ طبلبری نے اس روایت کو بطور احتجاج کا حکم کر جو کی وجہ پر  
نے اس روایت کو صحیح تسلیم کیا ہے اور اسی سنت میں بھی یہ روایت موصوفہ بھی گئی  
ہے اندک کتب شیعہ کے روایت ثابت نہیں ہے پہلی روایت کے باarse میں خود حضرت  
عمر کی شہادت اور دونوں نمایم کی کتب میں موجود ہی اس کو قبل کرنے پر غیر درست ہے جیکہ  
دوسرا روایت کا ذکر شیعہ کتب میں موجود ہے اس کو قبل کرنے پر غیر درست ہے جیکہ  
ہنسیں و کاغذی سے پس ناقابل قبول ہے کسی روایت کے ناقل کے لئے یہ خود ری ہنسیں ہوتا  
ہے کہ وہ اس روایت کو صحیح بھائی انتساب سے طبری نے اسے محض تعلیم کیا ہے اور اس پر احتجاج کی  
ہے۔

**احقرا ضرے نمبر ۲۴۔** کیا آپ ثابت کر سکتے ہیں کہ حضور علی الصداقة  
والسلام تے فاروق عظیم رحمۃ اللہ کے اس قول کے بعد میغوشنا نہ کاہوں سے دیکھا  
ہو تصریحی عبارت درکار ہے۔

**جواب نمبر ۲۴۔** اگر مولوں اکرم حضرت عمر کی اس گفتگو سے ناراضی نہ ہے۔ بلکہ  
ناراضی نہ ہے تو پھر حضرت عمر نے الجعل مشینی کفار سے کے روز سے کیوں دکھلے؛ نعمیں کیوں پڑیں  
خیرات کیوں دکھل رکlam کیوں آزاد کیتے؟ کیا یہ سب کچھ راضی ہے کا ان کو رضاخیا یا ناراضی کرنے

کا فقارہ؛ اگر رسول نا راضی نہ ہوتے اور عمر کے دل میں شک نبوت پیدا نہ ہوا تو پھر حضرت ابو بکر نے جناب پرستے یہ کوئی نہ کہا۔

بِسْمِ اللَّهِ الرَّحْمَنِ الرَّحِيمِ  
يَا عَمَّ الْزَمْعَرَةِ فَاتِّي أَشْهَدَنَاهُ  
وَقَاتِلْهُو لَكَ وَلِيَقِنَّا اللَّهُكَ لَرْسَلَهُنَّ

(تاریخ طبری جلد ۲ ص ۱۷)

پھر حضرت پیر خود فرماتے ہیں کہ ایک دن تک رچ کی ہے کہیں اسی دوسرا سی شیطانی اور نفس کے ذریب سے جو اس کا روئی ہے کھایا تھا تو ہبہ استغفار کر رہوں اور اپنے اعمالِ حرام و صدق نیتیات کو ہیں نے واسیلہ بنایا ہے تو کہ اس گناہ سے مجھے بُراثت حاصل ہو سکے۔

گز راجحہ مدارج ح ۲ ص ۲۷ مترجم جمیل کے لیے کھڑا نہ ہوا تھا (طبری جلد ۲ ص ۱۷)  
جب علی عزیز سے بربان عمرہ کی لفتوں کا خلاف آداب تباہت ہے تو پھر حضرت کی گواہی کیا گیا اور حضرت نعمانی، اسی موقع پر تراجمی صاحاب کی تھی اور طبری کے مطابق ان کا یہ عالم حقاً حضور کے تین مرتبہ حکم دیتے کے بعد پور کوئی تیل کے لیے کھڑا نہ ہوا تھا (طبری جلد ۲ ص ۱۷)

حضرت امام حسن حضرت حال سے کہیدہ خاطر پر کاٹھ کھڑے ہوئے اور ام المؤمنین حضرت امام شافعی کے خیمے میں خاموشی کے ساقے بیٹھ گئے۔ بی بی امام شافعی نے پیغمبر کے چہرے پر آثارِ حال دیکھنے تو وہ پوچھ گی آپ نے صاحب کی نافرمانی اور بے اعتمانی کا شکوہ کیا۔ یہ تمام تفصیلات تاریخ طبری کی درسی جملہ میں معاوہہ حدیثیہ کے ماقنات کے بیان میں محفوظ ہیں۔ مطابق کوچکی ہیں۔

اَحَدُ تَوَاوُعَ سَبَبَ نَبِرَ سَبَابَ - لَقَدْ رَضِيَ اللَّهُ عَنِ الْمُؤْمِنِينَ . مِنْ  
فَارِوقٍ اَعْظَمَ تَبَجَّبِي شَمَالَ تَقْتَلَ يَا نَبَّا ؛ اَكْرَ شَمَالَ تَقْتَلَ تَوَرَّ رَوَابِتَ قُرْآنَ عَجِيدَ  
کی نُصَ کے خلاف ہے، جواب در کار ہے۔

جو ایسے نبیر سباب ۶۴۳ - لَقَدْ رَضِيَ اللَّهُ عَنِ الْمُؤْمِنِينَ میں حضرت عمر کی سثریت بہادر سے زدیک مسئلہ ہیں ہے۔ پس روایت و ایت کا شائق جائز ہے۔

۳۶۶

احادیث نبوی ۷۴۔ جب اہل سنت کی تمام تفسیروں میں یہ بات موجود ہے کہ فاروق عظمؑ نے یہ ساری کلام تحقیق کے طور پر کی تھی معاذ اللہ آپ کو نہ ہی بتوت پر شک تھا اور نہ خبار غیب پر درجہ آپ اشہد اللہ رسول اللہ نے فرمائے تو خواخواہ آپ لوگ ان کی کلام کو اسکا برکتوں جھوٹ لگاتے ہیں۔

چواری نبوی ۷۴۔ اہل سنت کی تمام تفسیروں میں یہ بات ہرگز عرقوم ائمہ ہے کہ حضرت عمر نے یہ ساری گفتگو تحقیق کے طور پر کی تھی۔ بلکہ تفاسیر کی کینٹر تداریں مرتفع کے برخلاف ہے۔ یہ طبق توضیح آج دلخواہ کی جا رہی ہے لیکن جب خود حضرت عمر کا اقرار و دباؤ شک موجوب ہے، اور حضرت ابو بکر کا مشترکہ محفوظ ہے کہ رکاب رسولؐؒ کے سامنے رکھا اور سب سے بڑھ کر کفا راست کی اور یہیں کامل شاید ہے کہ یہ کلام تحقیق کے طور پر دھقا بلکہ اشہد انہوں نے اللہ کا فرمان ہرگز دیل ایمان ہمیں ہو سکتا ہے کیونکہ قرآن مجید میں ہے کہ،  
 «اسے رسول جب متbarsے یا اس منافقین آئے پس تکتے ہیں کہم افراد رکھنے پر اور پیغامبرؐؒ کے رسول میں۔ مگر اللہ ظاہر کرنے دیتا ہے کہہ منافقین مزدوج جھوٹیں۔ ان لوگوں نے اپنے (خلط) ایمان کو سپر پناہ کھا ہے ॥ (المنافقون علی) پس از دستے قرآن بیان شمارت رسالتِ بھلی کوہ و دنکھل کی گنجائشِ بد کرنے کے بیان کا فیضیں ہے۔

احادیث نبوی ۷۵۔ شیعی والال استفادہ سے حضرت ابراہیم علیہ السلام پر کیا فتویٰ عائد ہوتا ہے جبکہ انہوں نے بھی اس قسم کے سوالات پار کا و ریوہت میں کئے تھے خدا تعالیٰ کی طرف سے حکم ہوا خوار یعنی کے ابراہیم علیہ السلام کیا آپ ایمان ہمیں لانے ہے، تو آپ نے جواب

**دیبا لاشیہ ایمان لا دیا ہوں لیکن یہ ساری تحقیقی طبقات قلب کے لئے  
کر رہا ہوں۔**

**جواب نمبر ۲۵۔** حضرت ابراہیمؑ کے کلام کا انداز ہی طالباً نہیں اور طاری گفتگو  
تحقیقات سے بچک حضرت عمرؓ کے کلام میں کتابی و پسی اور بیانیں ہوتی ہے۔ حضرت ابراہیمؑ نے خود  
کہا ہے کہ میں اطیبان قلب کی خاطر علم حاصل کرنا چاہیا ہوں جبکہ حضرت عمرؓ نے افراد کیا ہے کہ اتنے  
شک تھے پہلے کبھی ہنسیں ہوا ہے۔ چلتے اس بات کو ہم ہان لیں گے۔ اگر زبان غرے اپنی  
کمی حدیث کی کتاب (صحاح و ستہ مشکوہ موطاً) سے کوئی ایک صحیح الاسناد روایت  
ثابت کر دیں کہ انہوں نے خود کہا ہو کر میں نے یہ سوال جواب تحقیق کے لئے کہے تھے میرے  
مجھاں حضرت ابراہیمؑ نے حصول علم کی خاطر بچھا اللہ نے جو ایسا دیا مشاہدہ کر دیا اور حضرت  
ابراہیمؑ نے اہم ارتکب کیا تو کہ کفار سے ادا کرنے جبکہ جناب عمرؓ کو کسی کفار سے برطے پڑے ادا  
کرنے پڑے اگر یہ طلب علم کی خاطر خاتون پیر و بزرگ بانے کی کیا ضرورت تھی۔ یہ تو عمرؓ کے دکھلوکی  
بھاگ دوڑ پہنچیں کہیں رسولؐ کی حیات کو دھوکوں میں کو تکمیل کرنے میں دنائی عمر سمجھا  
ہے۔ کسی نے نہ اسست و کھا کر راست قدم قررو یا ہے کسی نے سرسے داقر ہی کا اخخار کر دیا  
ہے۔ اور کسی نے محض بیانِ ذمہ کے تحت تحقیق کا پہلو درج کر دیا ہے مگر نہ دلست خدا یا  
ہے کہ ہر راہ مذہبے اسلام نے تسلیم تسلیک کے اب کو اور حسید را صوندازے۔

**اسکتا ہے نمبر ۲۶۔** فرمائیے ابراہیم علیہ السلام خدا تعالیٰ  
کے سامنے براۓ تحقیقی سوال کریں تو جائز اور فاروق اعظم نبی  
دربار میں سوال کریں تو قابل گرفت۔

**جواب نمبر ۲۷۔** ابراہیم علیہ السلام کے معصوم اولیاء اعلام بنی ہبی اور حضرت عمرؓ  
ذیسلم نے مخصوص اُنہی دنوں میں کیا صفت بدل جیکن اللہ نے پرستے تحقیقی سوال کی اور حضرت عمرؓ نے  
برنماۓ تسلیک سوال کیا جتنا فرق ابراہیمؓ اور عمرؓ کا اُن میں ہے اتنا ہی فرقی دنوں سوالات

۲۹۸

وہی اذکر سوال کا جواب پاک شکرانہ ادا کرنا پڑا موزر الدلائل فارمات کی مناجات پڑھی حضرت ابو عبید  
نے بالگاہ ایزدی میں نو و بانہ سوال کیا اور حضرت عمرؓ بارگاہ رسالت میں گستاخاد استفادہ  
کیے۔

## کیا عمر فاروقؓ نے وفات کے سال میں اپ صلی اللہ علیہ وسلم کا انکار کیا تھا

احتراض سے نمبر ۲۷۶۔ ساہپے کہ فاروقؓ عظیم کے اس قول پڑھی آپ  
لوگ اعتراف کرتے ہیں جبکہ فاروقؓ عظیم نے رکبا حضورؓ نے وفات  
ہبین پائی گویا کہ حضرت عمرؓ نے اخیزت صلی اللہ علیہ وسلم کی دفات کا  
انکار کیا۔

ویرافت طلب امریہ ہے کہ کیا کوئی شخص دیدہ والہ نے مجھی وفات  
کا انکار کر سکتا ہے۔ کیا یہ حقیقت ہنسیں کہ فاروقؓ عظیم نے یہ کلام  
فرط محبت اور صدیقہ جدائی اور انقلاب طبیعت کی وجہ سے کہے ہے۔

حوالہ سے نمبر ۲۷۷۔ سیاسی اعراض کو پاتے ہی خاطر لوگ، ایسا بھی کہنا کہ انکار کر لیتے  
ہیں حضرت عمرؓ کے انکار کو ہم واقعات کے پس منتظر اور آمدہ رو عمل کی روشنی میں جب رجھتے  
ہیں تو ہمیں افسوس ہے مجھ فرمائی محبت کے جیبات نظرتے ہیں اور نہ ہی صدر و جدماں کے ثبوت  
البتہ انقلابی طبیعت کسی حد تک درست ہے مگریہ انقلاب سیاسی تھا۔ نہ کہ جنبدی۔  
احتراض سے نمبر ۲۸۰۔ یہ کام شاہزادت حسین پر اگرستیدہ

زیریں نوحہ ماتم واویلا اور گریبان چاک کر سکتی ہیں جن کے متعلق صراحتاً حضرت علیہ صلواتہ والسلام سے منع ثابت ہے تاں واقعہ جانکاہ کی وجہ سے فاروق اعظم سے اس قسم کے الفاظ سرزد کبھی نہیں ہو سکتے۔

**جواب نمبر ۶۲۸** - بی بی زیریں صلوات اللہ علیہا علیہ السلام تک سو گواریں، اور زاد تمام رسوبات ادا کرنی رہیں جو کوئی عزادار کیہا کرتا ہے۔ بیک حضرت عمر رضی اللہ عنہ ایک گھنٹہ بھی حادی شدہ، نہ ہی ان کی آنکھوں سے آنسو ہے اور شدی انہوں نے تمہیں کیا نہ بی حضرت عمر کا مدفن میں شرکت کی بلکہ سقیفہ جابر ایک پیٹ سے مرتب کروہ لقریب رکنا چاہی حضرت عمر کی میثہ صدائی کیفیت اس قدر عجیب و مختلف ہے کہ اس کی شال ملہ مشکل ہے۔

**اعتراض نمبر ۶۲۹** - فرمائیے حضرت عمر پیر یہ کیفیت ہمیشہ تک کے لئے رہی یا وقتی طور پر۔ اگر وقتی طور پر یہ کیفیت رہی تو کبھی قابل اعتراض ہے، کیا وقتی طور پر کیفیات کا ظہور فطرت انسانی میں داخل ہمیں۔؟

**جواب نمبر ۶۳۰** - حضرت عمر کی یہ کیفیت صرف اتنی ریزی ہی جب تک ان کو اس کی ضرورت خوسس ہوئی۔ اور حضرت ابو بکر کے آتھے ہی، ان کا صدر جانا تھا اور دنی و دُنکن کا انتظار کئے بیز پسے حصول اقتدار کی کوشش میں معروف ہو گئے اور سقیفہ کے اکھاڑا میں و نکل کرنے چلے گئے فطری کیفیات کا ظہور میں ملکن ہے مگر جو کیفیت حضرت عمر پر طاری تھی اُسے فطری بہنا خلاف نظرت ہو گا۔ کیونکہ اس کیفیت کے اثرات اور بعد کے ماقومات ثابت کرتے ہیں، کوئی طویل گفتگو نہیں ممکن ہی ان سیاہی تباہیوں سے ایک بھی جو حصول اقتدار کے لئے اختیار کی گئی تھیں۔ ورنہ صدر سے اس قدر عارضی تھیں ہوتے ہیں اور نہ بھی خدا

داروں کے تیورا یہی ہوتے ہیں۔

**اسکتو اصل میں ۳۷۔ اور اگر ہمیشہ تک فاروق عظیم پر یہ اثر رکھے تو کیا یہ قول رذایات صحیح کے خلاف نہیں۔**

**جیکہ ابو بکر صدیق رضی اللہ تعالیٰ عنہ نے یہ آیت پڑھی۔**

**وَمَا حَمِدَ الْأَرْسُولُ خَدْحَدَتْ مَنْ قَبْلَهُ الرَّسُولُ تَزَفَّفَ قَارُونَ عَظِيمَ**  
تے فرمایا مجھے ایسا معلوم ہوتا ہے کہ یہ آیت آج نازل ہو رہی ہے۔  
فاروق عظیم کے اس قول سے کیا آپ کے کشیہات کی تردید نہیں ہوئی۔

**جو ایت نمبر ۳۷۔ اسی اثر کی صورت صرف آدم ابو بکر تک ہی ملتی۔ لہذا اب ہم**  
حضرت ابو بکر کے خطبے پر غزر کرتے ہیں اس سے جو ہمارے دعویٰ کی تائید ہوتی ہے اس اپ  
کے کشیہات کی تردید ہوتی ہے۔ کارنماں سقیفہ کا مقصود اول حصوں اقتدار ہتا۔ لہذا ہم  
نے تدبیر قفرۃ اختیار کی تاکہ امرت میں پھرٹ پڑے اس اس میں ایک جماعت ان کی حامی  
کار بن جائے۔ چنانچہ جو ہمیں حضرت ابو بکر تے تھریت عمر کو اشارہ کیا وہ خاموش ہوئے  
اور ابو بکر نے خطبہ دیا، علام ابن حجر عسکری لکھتے ہیں کہ۔

حضرت ابو بکر خطبے کے لئے کھڑے ہوتے اور فرمایا اسے لوگوں میں سے جو فدی کا عبارت  
کرتا تھا، اسے جانتا چاہیے کہ حسین رحمنے اور جعفر بن ابی عمارت کرتا ہے وہ معلوم کر سے کہ خدا نزد  
ہے کبھی نہیں مرے کا اس امر کے لئے صورتی سے کہ کوئی حاکم مقرر کیا جائے پس اور اپنی رائیں  
معو، لوگوں نے کہا تم نے یہ درست کہا، ہم اس میں مشورہ کرتے ہیں۔

(صواتی مختصرۃ المقدمة الثانية ص ۵)

اب یہ تدبیر پہلی بخوبی دیکھتے کہ حضرت ابو بکر سادم کی تقییم کریں ایک طبقہ وہ قریب دیا  
جو سو گواریختا اور حوت سو گول پر رنجیدہ تھا۔ دوسرا وہ جوان حضرات کے چڑا ٹھیک مقصود ہیں  
مشریک کھار چفا، مائم داروں سے علیحدہ تھے۔ ان کا انہا کسی دوسری طرف تھا اور جو جو طبقہ نہ تھت یہ

نگاہ رکھئے ہوئے تھے حضرت ابو جہر نے ان اور خدا کا عبادت کیا اور کہا ہے کیونکہ خود سے متعلقہ حق  
دوسرا ہے عز و امداد گروہ کو ختسہ کا پرستار قرار دیا تاکہ درگوں کو ادھر شالی ہوتے میں تعالیٰ ہو  
جاتے اس میں لیکے راز مخفی تھا۔ فطرت انسانی ہے کہ مرنے والے کیسا اتفاق ہم دردی ہو جاتی ہے۔  
اور وہ ہمدردی و محبت اس کی اولاد و افراد کی طرف ہو دکر جاتی ہے۔ امت میں صحتِ رسول  
نے چھرم پیدا کر دیا لوگ محبوب رسول کے احصانات یاد کر کے روپیٹ رہے تھے بڑا نازک  
وقت تھا۔ کھلکھل کا کہ جیسے ایسا نہ ہو جاتے کہ متوفی کے اہل بیت کی طرف جذبات محبت و ہمدردگی  
انقلاب رجایں حضرت ابو جہر نے فرماً محبتِ رسول کو عبادت سے پیش کر کے اسے مکروہ بنانے  
کی لاکشش کی اور اس کی کراہیت میں اخاذ ہیں کیا۔ کہ اسے عبادتِ الہی کے مقابلوں میں نظر لا کر دیا  
جس سے اتحاد و پیروز ہوا۔ اختلاف نے جنم لیا۔ اور اس طرح سوچا کہ جما منصوبہ کا بیاپ ہمگیہ  
پس پیا۔ اس آیت کی تواریخ کا راز تھا۔ وہ شد آیت عمر کو بھی یاد رکھی۔

## فضل عبیدنا عثمان کے متعلقہ بحث

اس تراجمتے نمبر ۲۳۷۔ فرمائی ہے سیدنا عثمان رحمی اللہ تعالیٰ علیہ عنہ کے  
مغلن اُپ حضرات کا کیا عقیدہ ہے۔ کیا اُپ کے نزدیک وہ صاحب  
ایمان تھے یا نہ اور وہ دنیا کے اندر حصار قبیل کے گروہ سے تھے یا نہ اگر  
جب اثبات میں ہے تو فہری المقصود۔

جو اواب نمبر ۲۳۸ کے۔ ہر دو شخصی جسی نے قبیلین سے مختلف کیا ہمارے نزدیک کامی

الامیان برگز نہیں ہے۔ حضرت عثمان بن عفان کے متعلق امام موصوم بابی عاث کا فتویٰ  
ابتک سند احمد جبل میں موجود ہے کہ وہ کیدار قریشی کر، اس نظر کو تلق کر دیہ کافر برگیبے  
بہر حال چلا جا بے اثبات میں نہیں ہے۔

**اس ختاصرے نمبر ۳۲۔** اگر جواب لفی میں ہے تو فرمائیجے فروغ  
کافی کتاب الروضۃ ح ۲ ص ۹۹ کی زیل کی عبارت کا کیا جواب ہے ہے؟

دنیا و ک متادی اخر النہار اور زندادیہ والا دن کے آخری  
الات عثمان و شعیعتہم حصے میں نما دنیا ہے۔ خبر و حضرت  
الفائز وفات عثمان اور اسکے تالبین اور دیگر کامیابیاں ہیں۔

**جواب نمبر ۳۲۔** اس عبارت کا جواب ہم نے ذکار الہام میں پڑھے ہی دیا ہے  
کہ یہاں عثمان بن عفان برگز نہیں ہیں۔

**اس ختاصرے نمبر ۳۳۔** جب امام موصوم نے سیدنا عثمان  
اور ان کی جماعت کے نائزاً المرام بورت کے متعلق فرمادیا اور قرآن  
مجید میں اصحاب الجنتہ کو نائزاً نیز قرار دیا گیا ہے کوئی تو بخش قرآن یہ  
ثابت نہ ہوا کہ سیدنا عثمان اور ان کا گروہ غالباً خوبی پس

**جواب نہیں ہے۔** امام موصوم نے ہرگز حضرت عثمان اور ان کی جماعت کے  
فالِ المرام بورت کے متعلق نہیں فرمایا ہے جب قتل بطباطین والقہ ہی نہیں تو کیسے ثابت ہو  
گیا کہ عثمان اور ان کا گروہ غالباً خوبی ہے بھم آئندہ اعتراض کے جواب میں پوری رابطہ  
نقی کر دے ہیں۔ تاکہ ناظرین پر حقیقت آشکار ہو سکے۔

**اس ختاصرے نمبر ۳۴۔** فروع کافی کی مذکورہ عبارت میں جیسا

سیدنا علی اور ان کی جماعت کو کامیاب کہا گیا ہے دہلی حضرت  
عثمانؓ اور ان کی جماعت کو بھی کامیاب کہا گیا ہے فرق صرف اتنا ہے  
کہ سیدنا علیؓ اور ان کی پارٹی کی کامیابی کا اعلان ہر صبح کو ہوتا ہے  
اور سیدنا عثمانؓ اور ان کی پارٹی کی کامیابی کا اعلان دن کے آخری حصے  
یہی تو نہ سایہ ایک پارٹی کے ایمان کا اقرار کیوں اور وہ سری پارٹی کا  
کے ایمان کا اقرار رائے کار (کار) کیوں ۔

**جو اب ستمبر ۲۰۱۷ء۔ پہلی گزارش یہ ہے کہ یہ روایت فوٹے کافی میں موجود ہے**  
بلکہ کتاب الروضۃ میں ہے جا لگ کتاب ہے۔ اور روایت یہ الفاظ علماء تیار  
کے سلسلے میں لکھے گئے ہیں کہ قریب طہور نامہ محدثی عدیہ اسلام آسمان میں منادی یہ نذر بیکجا  
دن کے پہلے حصہ میں کربے شک علی علیہ السلام اور ان کے شیعہ کامران یہی لکھن علی کے آخری  
حصہ میں ایک نذار نے والا یہ نذار سے گا۔ عثمان اور اس کے شیعہ کامیاب ہیں۔  
اگر اس روایت پر نظر کیا جائے تو معلوم ہوتا ہے کہ حضرت علیؓ اور ان کے شیعوں  
کی کامیابی کا اعلان آسمان میں دن کے ابتدائی وقت میں مجاہب خدا ہو گا۔ لیکن حضرت عثمان  
کی پارٹی روزِ عزم شہزادی کی کامیابی کا اعلان شام کو ہو گا اور یہ نہ آسمان سے نہ آتے گی روایت  
کے الفاظ میں ہیں۔

”محمد بن جعیلی عن احمد بن محمد عن ابن فضال عن ابی جمیله عن محمد  
بن علی الحلبی قال سمعت ابا عبد اللہ علیہ السلام يقول اختلاف  
بني العباس عن المحروم وخر وريح القائمون من المحروم قلت وكيف النها  
قال ينادي مناد من السماء اول المقاوم الا ان علیہ السلام و  
شیعیته هم القائمون قاتل وینادی مندا اخر المقاوم الا ان عثمان و  
شیعیته هم الفائزون عدو من اصحابنا“

پس معلوم ہوا کہ حضرت علی اور ان کے شیعوں کی کامیابی کا اعلان اسلام میں خدا کی طرف ہو گا۔ جبکہ حضرت عثمان کا اعلان منجانب خدا نہ ہو کا لہذا کامیاب پاری شیعیان علیہ فخر ہے۔

**احضر ارض سے عبر ۲۵** - شیعہ جماعت متبعین اور رطیعین کو کہتے ہیں اور ظاہر ہے کہ متبعین کی تصریح سے متبوئ کی امامت اور ان کے مقننہ اہونیکا اعلان ہوتا ہے پس اس روایت سے آپ کو تسلیم کرنا پڑے یا کہ جس طرح سیدنا علی امام مقننہ اسی پیر اور پیشوائتھے اسی طرح سیدنا عثمان بھی ہادی مرشد اور رہنماء تھے۔

**جواب مبہر ۲۷** - اس بات کا جواب یہ ہے کہ حدیثِ رجول سے ثابت ہے کہ علی علیہ السلام تقدیم کے امام مومنوں کے ابیراد مسلمانوں کے سردار ہوں گے جبکہ دربری طرف صدیقہ سے ثابت ہوتا ہے کہ حضرت عثمان کے رطیعین و لوگ ہوں گے جو دجال کے گروہ سے وابستہ ہوں گے۔ جیسا کہ امام الہمنت عاصوفی بھی نے اپنی کتاب "میزان الاعقاب" میں حضرت حذیفہ سے یہ روایت نقل کی ہے کہ بعد درجات خروج کر بیکار تو اس کے ساتھ حضرت عثمان کے متبعین رطیعین یعنی شیعیان ہوں گے۔ "عن حذیفہ قال رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم انا اخر ج الدجال تمعن من كان يحب عثمان " (روايات رقم ۱۰۷) پس شیعہ علی اور شید عثمان کا فرق بقول رسول پیشوادت نازدار رسول حضرت حذیفہ ہر یوں امام ذریں را منجہ بر گیا کہ علی کا گردہ فائزون کا ہو گا۔ اور عثمان کا گروہ درجات کا ہو گا، فاهم۔

**احضر ارض سے عبر ۲۶** - بعض عالم نما جاہل یہ تاویل کرتے ہیں کہ سیدنا علی اور ان کی جماعت کی کامیابی کا اعلان فرشتمہ کرتا ہے۔ اور سیدنا عثمان اور ان کی جماعت کے فائز المرام ہو چکا اعلان شیطان کرتا

چھپس اگر یہ تاویل معنی پر صدق ہے تو میر اچیخ بے کہ فرع  
کافی کی اسی روایت میں لقول امام معصوم ثابت کیا جائے اور مذکور ماننا  
**العام لیا حبّا۔**

**جواب سے مکمل ۳۴ کے۔** روایت میں مرقوم الفاظ "من انساء" حضرت علیؓ  
کی پارٹی کے لئے ہیں اور حضرت عثمان کے متعلق ایسی آواز کا انسان سے آناتا بت بنیں ہے  
لہذا صفات معلوم ہوں کہ یہ آواز شیطانی ہی ہو گی خواہ وہ شیطان نبی آدم سے ہو یا یہ نبی آدم  
سے پھر "عَدْةٌ مِّن الصَّاحِبِينَ" کے الفاظ سے بینصدمہ جاتا ہے کہ "وَعِدَهُ وَكَامِرَةٍ"

پھر سے اصحاب کے لئے ہے۔

پس حب و عده ناشر الزانی اصحاب آل محمد علیہم السلام سے مخصوص ہے تو ان کے غیر کا خزان  
خود بخوبی ثابت ہو گی۔ لہذا اسی روایت ہی سے ثابت ہو گی کہ عثمان کے بارے میں ائمہ والی  
تماصحتے شیطانی ہو گی۔ جبکہ برداشت اہل سنتہ میں یہ ثابت ہے کہ جماعت عثمان کو گردہ  
وجہ کی حاصل توانید حاصل ہو گی۔ سپس آپ کا چیخونہ طوٹ کیا اور وہ عاثبات ہو گیا اس لئے  
ہم اپنا العام آپ سے یہی طلب کرتے ہیں کہ خدا اس گروہ میں شامل نہ رہے جو وجود جہل کا  
گروہ ہے اور اپنی عاقبت اندیشی کا خیال کرتے ہوئے شیخان علیؓ میں ہو گئی حاصل ریجی  
لقول حضرت ابو بکر پادشاہ مار گئی پلی صراط ہے (الغایق) کو ہبیت مختصر (ابن)

**اعذر اڑ سے مکمل ۳۴ کے۔** پر تقدیر پرستیم کیا اس سے یہ ثابت نہ ہوا  
کہ شیطان بھی سپیدنا عثمان اور ان کی پارٹی کی کامیابی کے اعلان پر حمیر  
بو گیا اور اسکا ان کے دروغانہ کے متعلق کوئی داؤ نہ جل سکا جیسا لڑکا  
کے موتفعہ پر حب شیطان نے ملا گک کی فوجوں کو انسان سے اترتا بارا کیا  
محظا تو فوراً اس امر کا اعلان کرو یا کہ اسے میرے متبوعین۔

انی ارج مالا ترورت انگریز میں وہ چیز رکھ سر را بھول جسے  
اخاف اللہ و اللہ شدید العقاب تم نہیں دیکھو رہے میں خدا تعالیٰ است  
درتا بھول اور اللہ تعالیٰ سخت گیر ہے۔

**جواب علیہ ۳۷** جب شیطان کے حسب خواہ اس کے جیلے یہ کام بطریق  
حسن سرخاجم دے رہے ہیں تو پھر اس کو کیا مزدورت کرو غلطائے بلکہ وہ لذخوشی ہے اور کامیاب  
کے بغیر اپنے گردہ کے مقابل نکارا ہے در غلطائے کی مزدت تب ہو لجب شیطان کی اپنی  
جماعت نہ ہوتی۔ البتہ ان غورل سے دیگر لوگ در غلطائے جائیں گے جو ابھی تک اس جماعت سے  
لا تعلق ہیں۔

اسحتراض سے نمبر ۳۸، کیا اپنے شیطان کے اس اعلان کو مبنی بر صدقہ  
سمیع ہے میں یا مبنی بر کذب اگر یہ اعلان مبنی بر صدقہ ہے، تو وہ اعلان  
مبنی بر صدقہ کیوں نہیں جب کہ حدیث شریف میں سیدنا عثمان کے  
فاتحہ ہوتے پر پورے قرآن موجود ہیں۔

**جواب علیہ ۳۹** - جس طرح مخالف کی شبہات رسالت محمدؐ پر مبنی بر صدقہ ہونے  
کے باوجود خدا کے نو دلکش کذب ہے اسی طرح ہم شیطان کی کچھ بات کوئی مبنی بر صدقہ نہیں  
سمیع ہے بلکہ یوں جانتے کہ "میں میں چھپر کی خش میں رام رام" جب شیستہ میں فتوڑ ہے تو یسوع ہی چھوٹ  
بھی ہوتا ہے اور یسوع کا قتل پچھے دل سے ہے حدیث میں حضرت عثمان کے فائز ہوئے پر یاد  
نام "عثمان" کے اور کوئی بھی قریب نہیں یا یا جاتا ہے جیکہ علمات قیامت بھی نہ ہے کوئی شخص  
مخصوص ایجاد لاریں سفیان بن حرب جب کا نام عثمان ہوگا۔ ظہور امام مہدیؑ کے وقت ہڑوڑ  
کر لیکا اور فتح گھر ماتک ببر ساتھ ایکی روپیہ اور سنتا ہے کہ یہ منادی ایسی صدوقیت کے بارے میں  
ہو۔ واللہ عالم۔

**اسحتراض سے نمبر ۴۰** کیا یہ بھیک ہے کہ سیدنا عثمان رضی اللہ عنہ کو

حضرت علیہ الصلوٰۃ والسلام نے اپنی طرف سے دلیل اور ترجیح مان بنا کر تجھیکا انتباہ از

جو اپنے غیرے نمبر ۴۷۹ء۔ جیسا کہ یہ بیکھر ہے کہ مخدوم نے حضرت عثمان کی کام پر یادوں فرمایا مگر یہ حکم ادا کر حضرت علیؓ کے لئے مقام بخواہیوں نے مخدومی کا اظہار کر دیا اور سفارشی کی کہ حضرت عثمان کو بھیجا جائے کیونکہ حضرت عثمان اسی سعد زیادہ با اثر تھے۔ این ایشیتکھیے ہیں۔ کہ اسی وقت حضرت علیؓ نے بارگاہ و رسالت میں یوں عرض کیا "مکتبیں میر سے قبید بنی مدی کی کوئی ایسی فرد نہیں ہے جو میری حقاً خلقت کا ذمہ رہے اور زیش سے میری عدالت اور ان کے خلاف میری سختی و تشدد پسندی و حکماً پیغمبری ہر کوئی نہیں ہے مجھے قران سے اپنی جان کا حظہ ہے آپ عثمان کو بھیج دیجئے وہ مجھ سے نزیادہ ماشردیں ہیں" تاریخ کامل جلد و مدد، پس عثمان کے متعلقات کی وجہ سے ان کو پیچھا گئی۔

اعتراف سے بخوبی، اگر جواب نہیں ملے تو علام الوئی غزوات حیدری تلقیس کریں روایات کا کیا جواب ہے؟

جوابِ مذکور ہے۔ جواب اپناتھی بیلے ہے۔

اعتراف کرنے والے۔ اور اگر جواب اثبات میں ہے تو فرمائیے  
حضرت علیہ السلام نے حضرت عثمان کو منتخب کرنے مسلمانوں کے پیش نظر  
فرمایا۔

جو ابے عینِ ام کے انتساب ہیں فرمایا گر کے بعد تقوی فرمایا چونکہ حضرت عثمان اور قریشہ کے باہمی تعلقات کشیدہ نہ تھے ورنوں باہم شیر و شکر تھے اور عثمان کو خطرہ مجاہد حضرت نے ان کو جیسا استھن اصرت نہیں دیا۔ فرمائیتے کہ سیدنا عثمان نے حضرت عیاد العلاء والسلام کے پیغام کو پوری دیانت واری سے پہنچیا یا یا مدعاہست سے کام لیا!

جو اب سے نمبر ۷۲ تک حضرت عثمان کے وعقب میں آنحضرت نے دس مهاجرین کا ایک اردو فارسی فریایا جب یہ لوگ مکہ میں پہنچے تو حضرت عثمان نے اپر سیفان العددیگ قریشی مسماڑوں کا آنحضرت کا پیغام دیا مگر قریشی نے ایک نہ سی ان سب کو لوگ یہ حضرت عثمان نے اپنے ایک عورت بابی ایں سعید کے ہاں پناہ پا لی باقی مائدہ اصحاب قریش کے مم و کرم پرورہ سنگئے۔

اسحق انصار سے نمبر ۷۳ تک بر سبیل شعن ثانی بخوبی در کارہے بر سبیل شعن اذل آپ کے زادیکا غیر معتمد علیہ کیوں پیش ہے؟

جو اب سے نمبر ۷۴ تک شعن ثانی کو چھوڑ دیئے ششق اول کے تحت فرقہ کیجیے دس مهاجرین کا حضرت عثمان کے پیچے روانہ کرنا اسی صلحت کے تحت مختار جدید ان افراد کو دراصل بوت کے نہیں بیس دھیلے نے متراودت خدا ہم اس سے زیادہ بکھر کہتا پسند نہیں کرتے ہیں بلکہ رسول اور مسیح اور میری کی یہ خطاں اک بھم اغتراف کے لئے جا بھیا کرتے ہیں۔ بسی نزاعیت کی پیش آثار کو تحقیق فرمائیجئے۔

اسحق انصار سے نمبر ۷۵ تک بر دئے کتب روافض مشترکین مذکورے کیا جواب دیا اور حضرت عثمان نے کیا کہا؟

جو اب سے نمبر ۷۶ تک پیغام رسول مقبول ستر قریشی نے حضرت عثمان کو کہا کہ اگر تم طواف کبہ کرنےجاہر تو کرو لیکن حضرت عثمان نے کہا کہ میں رسول اللہ کے بغیر ایں نہیں بر سکتا

اسحق انصار سے نمبر ۷۷ تک کیا یہ پسح ہے کہ حضرت عثمان نے حسنور علیہ السلام کی درم موکیدگی کے باعث طواف نہ کیا۔

جو اب سے نمبر ۷۸ تک جی اسی بات صحیح ہے مگر شاید دس فرید اصحاب کی وجہ دی اس کا سبب بیرون نہ قریشی عثمان کے وشن نہیں۔

اس تواضیع نمبر ۲۶ کیا بیصحیح سے کرتی عثمان کی خبر کی بنیاد پر مندرجہ علیہ السلام نے چودہ مساجد پر بیعت کے لئے جمع فرمایا تاکہ فضا عثمان کے لئے اپنی حمایت قربان گزندگی کے نیار بوجاہیں

**جواد** نمبر ۲۴:- جب حضرت عثمان اور دوسرے دیگر اصحاب مدد میں روک لئے گئے تو مسلمانوں میں یہ اتفاق ہیصل گئی کہ حضرت عثمان اور دوسرے اصحاب احر قتل کر دیتے گئے ہیں چونکہ یہ لوگ یعنی اکرم کی طرف سے سبلد سفارت بھیج گئے تھے اور سیفروں کا ملن ملن اوقاوی آئین کے خلاف تھا اس لئے اس غیر ائمی نقل پر مسلمانوں میں غم و غصہ کا ہر دوڑ گئی۔ باور بخشنے لگے ہم اس قتل کا بدالہ لئے بغیر مرید وابیس نہیں ہوں گے حضور نے مسلمانوں کو جنگ پر صدر دیکھا تو اس کی خیال سے کہ کہیں یہ وقت و بندگی حوش اور دلوں زہوائیں ایک بیوں کے درخت کے نیچے جمع کیا اور ان سے اس اصرار پر بیعت لی کہ وہ جنگ چیڑھانے کی صورت میں یہاں سے منہ نہیں ہوڑیں گے اور لوسرے ثبات قدم کے ساتھ دشمن کا مقابلہ کریں گے یعنی چھ جابریں عبد اللہ بکتے ہیں۔ ۱۰ ہم سے رسول خدا نے اس بات پر بیعت لی کہ ہم فرار احتیا نہیں کریں گے دن اتریجھ بھری جلد ۱۱ صلی اللہ علیہ وسلم یہ بیعت ثابت کری اور م استقامت جواد کے لئے تھی نہ کہ قصاص عثمان کے لئے۔

اس تواضیع نمبر ۲۵:- سیدنا علی رضا تھے سیدنا عثمان رضی اللہ تعالیٰ عنہ کے متسلق فرمایا ہے۔

وَاللَّهُمَا اقْوِلُ مَا اقْوَلُ لَكَ مَا خَدَأَ كِيْمَ مِنْ نَبِيْسِ جَانَتَكَ مِنْ آپَ سَعَرَفَ شَيْدَ رَجَهَلَهُ وَلَا ادْلَاكَ بِحِيَا بَهُولَ مِنْ نَبِيْسِ جَانَتَكَ مِنْ آیَسِ حِيَزَ عَلَى شَيْ لَا تَعْرَفَهُ جِنْسَ کُو آپَ نَرَجَاتَهُ ہوں اور نہ آیسی چیز کی راستہ نہیں کر سکتا ہوں آپ کو علم نہ ہو۔  
حوالہ بنیجع البلا غفران جو ۲۷ ص ۸ مطبوعہ انتقام میر حسیری

کیا اس سے مسادات فی العلم و المعرفت ثابت نہیں ہوتی اگر ہمارا یہ  
استند لال واقع کیم طابق ہے تو سیدنا علی کے اس ارشاد کا جواب دیکھئے یا  
تو ان کی تکذیب کیجئے باشان عثمان کو تسلیم کیجئے۔

المجاہ ہے پاؤں پار کا زلف و رازیں  
لو آپ اپنے دام میں حیا و آگیں۔

**چھوایے نمبر ۲۴** یہ عبارت ان کلمات میں سے ہے جو عہد فتنہ میں حضرت عثمان  
کی وفات سے پہلے حضرت علی علیہ السلام نے سیفی کی حیثیت سے حضرت عثمان سے ارشاد  
فرائے۔ ان الفاظ میں جو خلاصہ جملہ ہے اور جو محبت نظراتی ہے اس کا ذکر یہی دری گھومنکا  
ہے جو آداب سفارت سے آشنا ہواں میں عادات میں جناب امیر علیہ السلام نے اہتمام دیا  
ظریفیاں میں تمام بہنگاہیں اور ششور شوؤں کی قدر داری حضرت عثمان کے سرہنہ ب الفاظ کا ساخت  
رکھی ہے اور ان پر واضح کیا ہے کہ مجھے مکمل حالات سے بخوبی آشنا ہی ہے اور باد جو دیکھ  
آپ پری واقفیت رکھتے ہیں پھر ہی ان کا تارک کرنے میں خفت سے کام لے رہے ہیں۔  
لہذا قوم کو فتنوں سے بجات دینے کے لئے مغلی اقسام کیجئے یہ کیونکہ آپ یہ کئے کے مجاز نہیں ہیں۔  
کوئی حالات آپ کی لا ملکی کا وہ جو سے کریمہ ہوئے ہیں۔ بلکہ جمع جمع پھر صورت حالات سے پوری  
ڈکھی ہے اسی طرح آپ پر جو ہر حیز عیاں ہے اور عدم واقفیت کا ہڈا آپ پیشی نہیں کر سکتے  
پس آپ اس کہنہ سالی اور سال خودگی کے عالم میں مردان کے اٹھ کھوپتی نہ بن جائیے۔ بلکہ  
طکی حالات کو رد حاضری کی کوشش کیجئے اور شوام کا مطالبه تسلیم کر لیجئے۔

اس عبارت سے تمہی حضرت عثمان کی سیادت مغلی و عرفی ثابت ہوتی ہے اور یہ فضیلت بلا تنقیص ظاہر  
ہوتی ہے۔ لہذا صاحبو نہیں نکارہ ہوا میں آیا ہے۔

**اس تراجمہ نمبر ۲۵** اگر آپ اس کا یہ جواب دیں کہ سیدنا علی کو  
حضرت علیہ السلام نے الگ چاکر ایسے عوام و علوم کی تعلیم وی یعنی جس

۳۸۱

سے وہ سیدنا عثمان سے سبقت لے گئے تو سوال یہ ہے کہ سیدنا علیؑ کے اس ارشاد کا کیا جواب؟

انک لتعلمه ما لعلمه ما بلاشبہ آپ دبی جانتے ہیں جو میں جانتا سب تقدیم احمدؑ شیعیٰ فتنگر ہوں ہم سے آپ سے کسی چیز کی طرف عنہ ولاخلونا بنسی فنبالغہ سبقت نہیں لے گئے جن کی ہم آپکو (انہیں العصا غیر ۲۷) خبر دیں اور نہ علیحدگی میں حضور علیہ السلام سے ہم نے کوئی ایسی چیز حاصل کی ہے

کہ ہم آپ تک پہنچا میں۔  
جواب یعنی ہے۔ اس عبارت کا ترجمہ معترض نے نقطہ نظر لی ہے ہماری گذشتی ہے، میں وہ عربی عبارت نشان کروں جائے جس کا ترجمہ معترض نے یوں کیا ہے، اور نہ علیحدگی میں حضور سے ہم نے کوئا ایسی چیز حاصل کی ہے کہ ہم آپ تک پہنچا میں، عبادت کا صحیح مطلب اس طرح ہے۔ جو آپ جانتے ہیں بلاشبہ دبی ہم جانتے ہیں کوئی بات ایسی نہیں ہے جسے ہم پہنچ سے جانتے ہوں کہ اس سے آپکو بخوبی رینی آپ حضرت حالات سے پوری طرح واقف ہیں کہ بات میں ہم آپ سے جھاہوئے کا ب دہ آپ پر تابیں رجس طرح ہم نے دیکھا) (و قدر رایت کھاریں کا جو معترض نے نہیں لکھا ہے)  
پس اس عبارت سے ٹھیک مطلب دبی ہے جو گذشتہ بیان میں عرض کیا کہ مرا در پیش ریاضی صورت حال ہے ذکر علم و صرفت۔

اعتراف ہے عینو ۹۴، اگر یہ مکر کیا جائے کہ سیدنا علیؑ کی نظر اور تھی اور حضرت عثمانؓ کی اور ان دو نوں کے درمیان توزین و آسمان کا فرق ہے تو دریافت طلب اصری ہے کہ سیدنا علیؑ کے اس ارشاد کا کیم طلب ہے؛

۳۸۲

و قدر الیت کارائیا و سمعت کا  
بے شک آپ نے ولیا و پیغمبر اجیسا کہ ہم  
سمعتاً و صحبت رسول اللہ کا  
نے ویکھا اور ولیا منا ہے جیسا کہ ہم نے  
صحبنا۔

سنا

او حضور علیہ الصلوٰۃ و

(و بخالیۃ صدیق)

السلام کی ولی صحبت حامل کی بے جیسی کہ

ہم نے کی ہے۔

جواب نمبر ۴۷۔ ایک جماعت طلبہ کے نام طالب علم ایک ہی استاد سے ولیا ہی  
ستے ہیں جس طرح سب دلیساہی پیچھے ہیں جیسے تمام ان کی محنت بھی ایک ہوتا ہے لیکن ہر  
طالب علم کا ذرفت حسب اشتعاعت ہوتا ہے فرست، لیاقت، فدائت اور قابلیت میں سب  
بالا ہنسیں ہو کرتے ہیں۔

احتراء نمبر ۵۰۔ کیا اس سے زیادہ فضیلت کی کوئی بات بھی ہو سکتی  
ہے کہ حضور علیہ الصلوٰۃ والسلام اپنی دو صاحبزادیاں کی بعد ویگرے سیدنا غانم  
کے نکاح میں عنایت فرمائیں۔

جواب نمبر ۵۱۔ اسلام میں رشتہ داری معیار فضیلت ہیں رسانی ملک اقوی کے  
ساتھ جو کہ رشتہ داری فضیلت ہیں تھیں تھیں ان قابل کیونکہ جوئے دو میں کہ جب شیوں کی فضیلت  
ثابت نہ ہو تو داماد کی فضیلت کس طرح قائم ہوگی۔

احتراء نمبر ۵۲۔ اگر آپ اس کے منکر ہیں تو قریبیے حضور علی اللہ  
علیہ الرحمۃ الرحمۃ صاحبزادیوں کے منکر ہیں۔ یا تزویج سیدنا  
غوثاں کے۔

جواب نمبر ۵۳۔ ہم جناب سیدہ فاطمہ الزیر اعلیۃ اللہ علیہما کو بیغیر کی الحکیم خواز  
ستے ہیں۔

۳۸۳

اُخْتَرَ اصْرَفَ نَبِيًّا ۝۵۷، اگر بنا ت اربیل کا اسکار ہے تو قرآن مجید کی اس آیت کا کیا جواب ہے جیکہ اس میں بنا ت بصیرت جمع وارد ہے۔

قَلْ لَا زَرْ أَعْجَلُكَ وَنِبَاتُكَ وَنِسَاءُ الْمُؤْمِنِينَ اے محمد مصطفیٰ رضی اللہ عنہ وسلم  
يَرْبِعُنَ عَلَيْهِنَّ مِنْ حِلَابَتِنَ رَبِّكَ ۝۴۶ پئی بیویوں اور بیٹیوں اور مونین کی بیویوں سے فرمادیجئے کہ اپنے دوپٹے اور ٹھالیں۔

**جواب نبیٰن ۵۷** - قرآن مجید میں اکثر واحد کے لئے جتنے کے صیغہ اور جمع کے لیے واحد کے صیغہ استعمال ہوتے ہیں۔ عربی میں جمع میں سے کم استعمال ہیں ہوتا ہے جیکہ حضرت نوٹ علیہ السلام کی تدبیثیوں کے لیے بھی اللہ نے صیغہ جمع و نہ استعمال کیا ہے پھر یہ کہ رجیہ شیائیں بھی ردان عرب کے مطابق بنا ت ہیں کہ متعلق ہیں اس تھیں

اُخْتَرَ اصْرَفَ نَبِيًّا ۝۵۷، اگر یہ حکم کیا جاتے کہ یہاں تو ایمان داروں کی بیویوں پر بنا ت کا اطلاق کیا گیا ہے۔ ورنہ بنا ت سے حضور علیہ السلام کی بنا ت ہیں تو یہ تفسیر ملبسان جدیب کہر لا اہل سنت یا اہل تشیع کی کسی معتبر کتاب سے ثابت کیجئے اور حصہ مانگا انسام حاصل کیجئے۔

**جواب نبیٰن ۵۷** - مخواست کی مزدودت ہی ہیں ہے حضور امانت کے درجاتی باپ میں اندراز دفعہ محترمات کے علاوہ تمام عوتیں حضور کی روضانی میں ہیں۔ اور یہ دفاحت ہم ذکار الائهام اور پوڈہ مسئلے میں کوچک ہیں۔ یہاں ایک اضافی بات یہ کرتے ہیں کہ متفق امر ہے کہ آیت سورہ احزاب کے ہجہ مرفق ہے اگر وقت نزدیک آپ کے زعم کے مطابق حسنہ کی ماجنزا اتنی تداری میں کہیں کہ جن پر جمع کے صیغہ کا اطلاق ہو جاتا ہے۔ تو آپ تاریخ سے یہ ثابت کریجئے جیکہ رقمہ کا انتقال جنگ بد کے بعد بولا احسین و قتلت فتح بد کی خوشخبری میریشہ پہنچی قاس دنت بل بولی رقصہ کی تاریخ ہر سبی علی (تاریخ الحفاظ)، اسی طرز بیانی زیب کامیریشہ آنہی ثابت ہیں ہے صَبَحَ الْفَرْقَانُ يُوْرِي قَلْ لَا زَرْ أَعْجَلُكَ وَنِبَاتُكَ وَنِسَاءُ الْمُؤْمِنِينَ يَدْبِجُ عَلَيْهَا منْ حِلَابَتِنَ ۝۴۶

جیسا کہ ہشام کی روایت ہے کہ ان کا دیوان کو مدینہ لا رہا تھا کہ راستہ میں ان پر حملہ ہوا در جمل سانقٹ ہو گیا لہذا اپس مکر علی گئی۔ پس وقت نزول صرف بقبیل ام کا شور ارجمند سیدہ طاہرہ کی موجودگی مددیں میں ثابت ہوئی ہے جبکہ در پر جمع کا سینہ استھان پیش برداشت ہے۔

سرور دو عالمِ علیہ ارشاد علیہ السلام کی زبان وحی بیان سے ایسی تفسیریں ثابت ہو قابل ہے کہ مشہور حدیث، رسول ہے کہ۔

عن ابی الحمراء رضی اللہ عنہ اور حسن بن علیؑ کے حسنونے علیؑ سے فرمایا کہ مجھے تین ایسی باتیں دی گئیں  
پہنچنے کے لئے ایک کو بھی نہیں دی گئی اور  
مجھے بھی نہیں دی گئی پہنچنے کے لئے ایک ساری ساخت و سازی کیا گی جو  
صلیلیت مثلاً ابنتی و لمادوت مثلاً زوجت  
و اسراریت الحسن و الحسین من  
صلیلیت و لمادوت من صلبی مثلاً  
ولکن کیونکی وانا متنکر

۷۔ مجھے میری بیوی جسی صدیقہ زوجہ ملی ہے  
اور مجھے ولیمی زوجہ ہنسیں ہیں گئی۔  
سے اور حسن و حسین جسیے بیٹے مجھے دیئے  
گئے ہیں کہ میری پشت سے مجھے دیئے  
ہنسیں دیئے گئے لیکن تم میرے بوادر میں

حضرت کی فرمودہ حضرت امیر کی اول خصوصیت سے ثابت ہوا کہ انھرتوں سے حضرت علی علیہ السلام کے کسی دوسرے کے ختم نہ تھے اب جیکہ کتب سیدہ بی بی سے بیان بیان کی تفہیم درستینا پہ ہرگئی کہ جذبات کرنے پر حضوری دختر صرف سیدہ طاہرہ بی خوش قدر مدرس محسنه لیڈر اور اہم اس القام کا طالبہ کرتے ہیں وہ صحیح رسولی کے مطابق منسک بالشیعین ہرگز نہ کا اعلان فرمادیں۔

۲۸۵

احتراظ نہیں ۵، اگر بزم شهابات سے مرادامت کی بیویاں تھیں تو انہوں نے کافاً کہ جب کہ از دنیا د عزت و توقیر حمد مونات کے لیے حضرت کی طرف نسبت سے حاصل ہو چکی تھی۔

**جو اب س نہیں ۵۔** اگر آپ کو باب صدیقۃ اللہ سے کچھ علم کا بھیک، بل جائے تو یہ ترقی مذکوری پر وہ لا حام مرن بیویوں کے لئے ہنسیں ہے بلکہ قوں کے لئے ہے۔ اسی لئے حضرت پیار و رحم و بنات کے الفاظ جب اعجم استعمال کئے انسانی صورت میں چند آیات قبل حضور کوہنور شادی فرمانے سے بھی روک دیا گیا۔ اور آپ کی اذ واجح کے علاوہ امت کی تمام عمریں آپ کی روحانی بنات ترددیں۔ اور ان بنات میں انہوں نے اموں تھیں جو حبایا اور باقی عمریں جو امت کی رشتہ میں پائیں۔ پہلیاں تھیں ان کو شالی کر دیا، اگر ایسا کہ کیا جاتا تو پرده حرف بیویوں نک محدود رہ جاتا اور پیشوں و پہلوں اندماں کے رشتہ سے منسلک عورتیں خارج ہو جاتیں پس حکم عام کی خاطر یہ انہا بکلام استعمال کیا گیا۔

احتراظ نہیں ۵، حضور علیہ السلام کے فرمان کا کیا جواب ہے کہ آپ نے فرمایا۔

خدیجہؓ راخدا رحمت کنداز من ظاہر و مطہر  
خدیجہؓ خدا ملتوی ای رحمت کرس کو محظی  
بهم رسائید کہ او۔  
سے اس نے ظاہر و مطہر ہے میں کو وہ علی اللہ  
عبد اللہ لبڑ قناسم را اور وور قیہ و فاطمہ و  
وتاسمیں ہیں اور رتیہ اور خاطر و زینیں  
زینب و ام کلثوم ازان اہم رسیدند۔  
(حیات القلوب، ج ۲ ص ۱۸۷)

جو اب س نہیں ۶۔ یہ رعایت ضعیف و ضعیف ہے اس کے قطبی ثبوت ہم نے ہچھوڑ مکنے میں تحریر کی چیزیں ماحقر کر لیں۔

احتراظ نہیں ۶، خدا را قول خدا اور قول رسول ﷺ علیہ وسلم کا

۳۸۴

یا تو اقرار کیجئے اور یا ان کے مقابلے میں آیت اور حدیث صحیح ہو شدیں کیجئے۔ اور اگر تو صحیح عثمان رضی اللہ تعالیٰ عنہ کا انکار ہے تو سیدنا علی مرتضی علیہ السلام کے اس اعلان کا کیا مطلب ہے جبکہ جناب امیر نے جناب عثمان رضی اللہ تعالیٰ عنہ کے سامنے ان کی توفیقت اور برتری جملاتے ہوئے یوں درج سرانی فرمائی۔

انت اقرب الی رسول اللہ و شیخہ حمد۔ آپ حضور علیہ السلام کے ساقر رحمی صہرا و قد نلت من صہرا و مالمیا۔ حیثیت کے پیش لفڑا بولبر و میر سے  
 (بیان البلاوغۃ ر حصہ) نیا وہ تریپ ہے۔ آپ کو حضور علیہ السلام کی دامادی کا وہ شرف حاصل ہوا کہ ان دونوں کو ہشیں ہوا۔

**حوالہ نمبر ۵۶۔** - چونکہ رواج عرب کے مطابق ربیعہ بیان بھی نبات ہے ہمارا کتنیں لہذا اس بحاظ سے حضرت مسلمؓ نے حضرت عثمان کی اس قابلداری کا تذکرہ فرمایا ہے کیونکہ مسلمؓ ربیعہ بیان حضرت عثمان کے نکاح میں آتی ہے۔ اور یہ اغراز عجیب و عجیب اور ابوالنماوی کو یعنی حصل مفہاجن کا ایمانی سرتہ تھا ہی بھیں۔

**احسن اوضع نمبر ۵۔** - اگر یہ مکر کیا جائے کہ جن دونا ہاجزاً دیوں سے سیدنا عثمان رضی اللہ تعالیٰ عنہ کا کھاچ ہوا خدا رحم حضور صلی اللہ علیہ وسلم کی صاحجزاً دیاں ہیں تھیں تو صحیح ایسا غیر کی مذکورہ عبارت کے حاشیہ ذیل کی تصریح کا جواب دیجئے۔

فلانہ فوج روح بنیتی رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم و سلمہ رقیۃ و ام کلخون  
 پس اس نے سیدنا عثمان نے حضور علیہ السلام کی دونا صاحجزاً دیوں رقیہ اور  
 قریۃ الاولی فوجہا بنویا ایضاً ام کلخون کیا نظر کیا کھاچ کیا جب پیسی ذفت  
 (حاشیہ بیان البلاوغۃ ۷ ص ۹۵)

پاکی تو حضور علیہ السلام نے ان کے ساقر

درستی حاجر ماری بکامکاچ کر دیا۔

جو اسے بنوئے ہوئے۔ حاجہ شیخ بیجے البلاعہ کی مستقبلہ بالا جمارت سے مراد و مطلب ہے تو  
جنہوں نے پڑی رفتہ اور بی بی ام کلثوم حضور مصلی اللہ علیہ وسلم کی پردھیں اور پیشیں لپڑا توجہ زبان کی طلاق  
اُن کو بناتِ رسول ربی کہا گیا ہے جم نبھی ان کا حق ہے انجام رکھنے اور تمہارے سب امور پر رسم پیشیاں  
ہونے کا

احتراض سے نمبر ۵۵، الگ سیدنا علی مرتفعہ رضی اللہ تعالیٰ عنہ کے تو  
پر اعتبار نہیں ہے تو سیدنا جعفر صادقؑ کے فرمان کریا تو قیام کیجئے اور یا جواب  
ویکھیں۔

سنہ معتبر کے ساتھ امام جعفر صادقؑ  
بسند ذیعتراز حضرت صادقؑ روایت  
گردہ است کہ از برائے رسول خدا از خدیجؓ  
سے روایت ہے کہ حضور علیہ السلام  
مسئلہ شدند طاہر دن اسم و فاطمہ و ام کلثوم  
والسلام کو حضرت خدیجؓ رضی اللہ  
تعالیٰ عنہ سے ظاہر دن اس نام فاطمہ اور  
در قیمت و زینبؓ رحیمؓ (مطبوعہ نوکشون ۱۸۷)  
ام کلثومؓ اور قیمت و زینبؓ پیدا ہوئیں  
جو اسے نمبر ۵۵، ہم نے اپنی کتاب پروردہ مسئلے کے سوانح میں ثابت  
کرویا ہے کہ علام مجتبی نے جو حیات القلوب میں یہیں کاٹ دیکیا ہے اس کی بنیاد ایک اور کیہا ہے اور  
بے قوہ رانی زیرین بکار سے جو شہر و منشی اپنی بیت ہوا ہے اور اسی مددیت کی رویہ میں مسلمان  
شیدہ کافی اثبات فرم کر جائے ہیں۔

احتراض سے نمبر ۵۶، فرمائیے سید مرتفعہ اور شیخ طوسی کی نصیحتات کا  
کیا جواب ہے۔

و چار در در ذیعتراز برائے حضرت آور زینبؓ رحیمؓ اور چار حاجر ماری بالا حضور مصلی اللہ علیہ وسلم  
و ام کلثومؓ و فاطمہؓ دیگر الہ کے خدیجؓ سے اللہ تعالیٰ نے شایستہ فرشتائیں

(حیات القلوب ۱۷۵۰ء) زینب۔ رقیہ، ام کلثوم اور فاطمہ۔  
 جواب میں عرب ۶۷۰ء میں محدث عبارت ہے حیات القلوب جلد ۲ ص ۲۰۰، یا اس کے قریب  
 ڈھونڈنے میں کامیاب نہیں بوسکے ہیں: امام جناب سید رفیع طاہ شریعت ایجنسی طویل  
 مذہب ارجمند کا قول صرف اس قدر ہے کہ حضور نے جب خدا شیخ الکبریٰ سے عقیدہ مسلمانوں کے عقائد پر اپنی  
 جیسا کہ عاصہ شہر آشوب نے الماقب میں لکھا ہے۔ روی احمد البلاذری والیقہ  
 الکوفی فی کتابیہ رواۃ تقاضی فی الشافعی والیو تبعقرنی التخلیقات البنتی  
 علیہ السلام تم تزویجہا و کانت عذرًا۔

یعنی احمد بلاذری اور ابوالقاسم الکوفی نے اپنی اپنی کتابوں میں اور سید رفیع نے مشائی اور ابوالجھنفیر نے  
 تلخیقی میں لکھا ہے کہ حضور نے جب جناب خیر بیگ سے شادی کی تو وہ مذرا اپنیں، پس اسی کے مطابق  
 کوئا امر سید رفیع شیخ طوسی کے حام میں ثابت نہیں ہے لہذا پہلے حوالہ صحیح تحریر کیا جادے  
 پھر حباب طلب کریں۔

اعتراف نے عرب ۶۷۰ء، ابی عسل پیرمی کی اس تصریح کا جواب دیجئے۔  
 امار تقیہ بنت رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کا اعلیٰ اجرا رہا  
 پھر حال رقیہ حضور علیہ السلام کا اعلیٰ اجرا رہا  
 پس اس کے ساتھ شاریٰ کا تباہ بھی  
 بیٹھنے پس اس نے دخول سے پہلے  
 طلاق دیکری اور عتبہ سے حضرت رقیہ کو پھر  
 ملکیکہ بھی پہنچی جیلی نما حسنہ ملکیہ السلام  
 نے اس کے حق میں بدعافی کیا اثر رکھی  
 پاپنے کتوں میں سے کوئی کتنا مصلحت کرے  
 پس اسکو شیر کا گایا سکے پہ سیرنا عثمان  
 سے اسکا عقد ہوا ان سے عبد اللہ پیر بھوڑا  
 جو طفویت کے وقت وفات پاگی  
 ہر حال ام کلثوم ان کے ساتھ میرزا عثمان کا

(داعیہ السلام اور رواۃ حدیث ۱)

عوقد ہوا جنہوں نے سیدنا عثمانؑ کے ہاں وفات پائی۔

جو اسے میتوں ۶۰-۶۱ء۔ یہ قولِ مصالِ مشہور سئی ہوشی علامہ قادری کا ہے جسے نقل کیا گیا ہے تاہم اسکی میں بھی صرف لفظ "بنت" جواب کے قابل ہے اور ہم یہ تکرار کرتے اور ہے ہیں کہ عوام ہوب کے طالبوں رسمیہ "پرینت" کا لفظ بلا جھک مستعمل ہو رکتا ہے۔ اور یونک پیاساں آنحضرت کے گھر بھی تھیں لہذا ابھی نبات پہنچا گیا ہے۔ واضح ہو کہ عثمانؑ کی ثاری کے سلسلہ میں عوامیات میں سنگین اختلافات کتب ذریعین میں پائے جاتے ہیں۔ اسی لئے علام کے نزدیک یہ مسئلہ متنازعہ فہرہ ہے اور اس کی بھی طرف سے محبت قرار ہنسیں گے جو باسکت جب تک اختلافات و مسند ہو جائیں۔ اسی موصوی پر ہم نے تفصیلی بحث اپنی کتاب "چورہ مسئلہ" کے نیز جوینی صاحب میں ہر یہ ناظرین کی ہے مطالعہ فرمایا ہے۔

احقاق انصار میتوں ۶۰-۶۱ء۔ ملا جیل قزوینی شارعِ اصول کافی کی عمارت کا جواب دیجئے؟

|                                                                                                                                                         |                                                                                                                                                                                                                    |
|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| پس زادہ شد رہائے او از خدیجہ پیشیاز<br>علیہ السلام کو سیدہ خدیجہ سے قائم رقیہ<br>کلشوم وزادہ شد رہائے او بعد از رسالت<br>رسالت کے بعد طیب طاہرا و فاطمہ | پس و عوی رسالت سے پہنچے حضور<br>رسالت او قاسم و رقیہ و زینب و ام<br>زینب اور ام کلشوم پیدا ہوئے اور وہ توڑے<br>طیب و طاہر و فاطمہ<br>رصانی شرح اصول کافی ص ۲۷۳ اکتاب الحجۃ<br>جز ۲ حصہ ۲ باب مولانا بینی و فنا تھے |
|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|

جو اسے میتوں ۶۰-۶۱ء۔ اسی عمارت کی اساس بھی ازیرین بکار کی موصوعِ رسالت پر ہے جسے ہم یہ معتبر کاذب اور دشمن ہیں محسوس ثابت کرچکے ہیں۔ ملا جیل نے خود اس رسالت کو بنی اہلیہ کیا ہے ملاحظہ کیجئے (رجال اشیاء)

احقاق انصار میتوں ۶۰-۶۱ء۔ صحیح الرجعہ کی معتبر کتاب تہذیب الاحکام ج ۱

حدود کی عبارت کا جواب دیجئے۔

الله مصلحتی علی القاسم و اطہار انبیاء اے اللہ تعالیٰ اور طاہر پیر رحمت کو جو بنیک الدّرم صلی علی رقیۃ بنت کمیر سے بنا کے بیٹے ہیں اے اللہ بنیک الدّرم صلی علی ام کلثوم بنت اپنے بھی کی بیٹی رقیۃ اور اپنے بھی کی بھی بنیک۔ ام کلثوم پر رحمت فرماء۔

جو اسے عین ۶۷۷ھ۔ چونکہ ذکرہ پیاس پرعددہ رتوں میں، لہماں کاری کتب میں مذکور عبارات موجود ہیں جیسے حسین کفر زمان رسوی کیجا چاہتا ہے۔ یا زید کو بن محمد کیا یا حضرت ابراهیم کو فرزند آزاد فرمایا گی، اسی طرح یہی رقیۃ اور ام کلثوم کو بنت بھی کہا گیا ہے جس طرح جملی نامان سے حضور حبیبؑ کے باپ سبقتے اور نبی زید کے اور آزاد ابراهیم کا باپ سبقتے، اسی طرح موضوع مذکور کے ہیں حضور حقيقة والدہ تھے، بلکہ سریست دیباںدار تھے۔

اعتراف نمبر ۶۷۸۔ فرمائیے صاحب اعلام الوری کے مختصر میں اکبر غفاری شیعہ نے اعلام الوری کے حاشیہ حدائقہ میں جو تقریح کی ہے اپ کے پاس اس کا کیا جواب ہے۔

زینب اکبر نباتہ قلم اکرم اللہ رسولہ سیدہ زینب حضور علیہ السلام کی بیویتہ، امانت خدیجیت اور حاچزادیوں میں سے بڑی حاچزادی بناتہ۔

کو اللہ تعالیٰ نے شرف بُوت سے نوانا تو خدیجہ بھی ایمان لائی اور حضور صلی اللہ علیہ وسلم کی پیاسی بھی۔

جو اسے عین ۶۷۸ھ۔ حشی کی تقریح قطبیاتی تحریک کے خلاف ہے کیونکہ درستین اس بات پر متفق ہیں کہ سیدہ خدیجہ کے ساقشوں کو اور سری بی بی ایمان لایا گیو، روایات کے مقابق درستافت ہونے کے باعث ممکن ہے غناسی نے ازا و کثرت حاط و علت حفظ ایسا کہا ہے

کیوں کہ مورخین کے اقوال اس باب خاص میں بہت مختلف ہیں اور ماقبلین کو اقاں نکلوں  
کی نقل میں اکثر امام مانع ہوتے ہیں بہر حال یہاں بھی مفاظت لفظ "نبوت" ہی  
سے پیدا ہوتا ہے جس پر معروضات ہم اور پر بیان کرچکے ہیں

احقتو احضر نبوہ ۶۵ء نیز یہ بھی بتائی ہے کہ حضور علیہ السلام زبان پر  
نصرت کے علی الکبر غفاری (شیعی) چالیس بر س کی قمر کے بعد شرف نبوت  
سے فواز سے گئے یا حضرت کریم روز اول سے بنی تھے؟

جواب ہے نبوہ ۶۵ء حضور روز اول ہی سے بنی تھے جس کی نصرت کے قرآن د  
احادیث سے ملتی ہے:

احقتو احضر نبوہ ۶۵ء اگر روز اول سے بنی تھے اکرم اللہ بنوہ کا  
کیا مطلب ہے۔ فراسوچ کر جواب دیجئے؟

جواب ہے نبوہ ۶۵ء اکرم اللہ بنوہ کے منی ہیں خدا نے اپنی نبوت کو عزت  
یافت تھی۔ لیکن وہ رسولہ یعنی اپنے رسول کو معلوم ہوا کہ من سے مراد اہل نبوت  
و رسالت ہے۔ درست حضور رسول و بنی اس حکم اہلار سے قبل بھی تھے۔

احقتو احضر نبوہ ۶۵ء اگر پہلے سے بنی ہیں تھے تو کیا تھے ان کا  
مقام متعین کر کے دلائل مرحمت فرمائیے؟

جواب ہے نبوہ ۶۵ء۔ رسول تھے اور میں جیسا کہ لکھا ہے خدا اکرم اللہ رسولہ  
کے اللہ نے اپنے رسول کو نبوت کا اخراج نہیں تھا۔ یعنی پیغمبرت کا حکم کیا۔ قرآن مجید  
میں ہے کہ تمام انبیاء سے رسالت محض نبی کا میتاق یا گیا۔ کتب سما دیہی میں اخیرت  
کی نبوت کے بارہ میں اشارات دیشکوئیاں کی گئی ہیں احمد خود حضور کے ارشادات  
ہیں کہ آپ اس وقت بھی بنی تھے جبکہ آدم پاہ اور مٹی کے درمیان تھے۔ یعنی دلکشی علی

بھلی نہ ہوتے تھے۔

اعتراف سے عینوں ۶۷ء سیدہ خدیجہ کے متعلق آپ حضرات کا گیا خیال ہے کہ حضرت علیہ السلام کا جب ان کیسا تھا عقد ہوا تو وہ پرہ بھتیں بیانواری ہے۔

جو ایسے عینوں ۶۷ء تاریخی روایات کے مطابق سنی شیعہ مکاتب نہیں سے اکثر کا یہ خیال ہے کہ ان المومنین حضرت خدیجہ بنتہ البری کا جب حضرت سے عقد ہوا تھا اب یہ بھتیں بیکن محبوب کو اس سے اختلاف ہے۔ میری تحقیق کے مطابق بی بی صاحبہ کنواری بھتیں

اعتراف سے عینوں ۶۷ء اگر کنواری بھتیں چیزیں اک آپ کے لیے ہیں جہاں کا خیال ہے تو اس پر کوئی صریح دلیل ازاں کمہ کرام پیشیں کیجئے؟

جو ایسے عینوں ۶۷ء تاریخی روایتی حقیقت پر بدیافت موڑھنے تے کچھ اس طرح مجاز کا دبیر پرہ ڈال رکھا ہے جس سے اچھے سمجھدا جی فریب میں مبتلا ہو گئے۔ موڑھنے کی متفقہ بیمار تے صاحبان عقل دشمنوں کو بھی پرے دست دیا کر دیا ہے اور پوری مدت اسلامیہ نے باہر کر دیا کہ سختہ اسلام خدیجہ طاہرہ حضور کے عقہ بیں آنسے سے بیٹے بیوہ بھتیں، چونکہ تاریخ کی تدوین اور کتب کی تالیف، آنکے بعد ہوئی اور زمانہ آنکہ میں اس سلسلہ میں کوئی لانا یا اس اختلاف بھتیں بھاتا اس لئے کی ایسے امر پر جس پر تاریخی حقانہ دوار کاں کا اعضاہ سے اور تاریخی اس وقت موجود ہیں اس میں کوئی نہ اس طبقی آنکہ کام کوئی واضح ارشاد اس سلسلہ میں مدد متشکل نظر آتا ہے بلکہ بعد میں کام سلاطین اور شہانہ زمانہ کے متعدد اس طرز میں اور پریست فرازیوں کی وجہ سے آزادی تحقیق و تصریف پر پہر سے بھجا دیئے گئے۔ اس کے نتیجے میں تاریخی کذب اور افتراء کے پندوں کو حقائقی و معارف کا ذہنیں رہ سمجھا جانے لگا۔ بلکہ

۲۹۳

پھر بھی حقیقت چھپ نہیں سکتی تھوڑی محنت اور غور و تأمل سے جھوٹا، کا پوچھا جا کر جانتا ہے۔ یہ موضوع نبی اصول میں ہے نبی فرشت میں انہا اس کی کوئی مشعری۔ اہمیت بھیں ہے کہ دلیل تاریخ از گتمہ کرام پیش کی جائے چونکہ تاریکی انسلاف ہے انہا اس کا جواب تاریخی سے دیا جانا چاہیے اور تاریخی میں ورقہ بن زفل کا یہ حکمی محفوظ ہے کہ "اتحند وقت ان نکو بلا بعل" کیا تم یہ پس کر دئے وہ رخد عیسے، نبیر شہر کے زندگی بسر کے یہ لفڑہ از خود بتا تاہے کہ حضرت خدیجہ کی پیدائش کو فی شادی نہ برداشتی، درست صاحب اولاد و دفعہ کی ببرہ خورت کے لئے ایسا کلام نہ کیا جانا۔ اعتماد نبیر ۶۷۶ھ میں پیر اعلام الوری ص ۲۷۸ کی اس عبارت کا بھی جواب عنایت فرمائیے۔

کانت قبله عند عتیق بن  
عائذۃ المحتزوہ قولدات  
له جاسیۃ ثم تزوجها  
ابو هالة الاسدی قولدات  
له هندا بن ابی هالة

خديجہ حضور علیہ السلام سے پیدا  
عیقیق بن عائذ محتزوہ کے پاس  
تحمیں وہیں سے ان کو راضی پیدا  
ہوئی پھر ان کے بعد ان کا نکاح  
ابو هالة الاسدی سے ہر اس سے  
ہندا بن ابی هالة پیدا ہوا۔

جو اب نمبر ۶۷۶ - شیخ طبری نے بھارت اپنی طرف سے نہیں لکھی ہے بلکہ ابن سعد واقعی جو کہ شہرہ مسلمانوں میں سے ہیں کا ذل نقل کیا ہے اعتماد نبیر، اور اگر بیوہ تھیں جیسا کہ مطابق تحقیق ہے تو کیا ایسی بیوی سے آپ کے نزدیک ایسی صاحبزادی پیدا ہو سکتی ہے جو انبیاء،

کی طرح مقصوم ہو یا نہ؟

جو اب سے غیر مقصوم کے مطابق ہی خدیجہ بیوہ نہ تھیں۔ باقی مقصوم یا مقصوم کے والوں کا یا کہونا حزیر ہی ہے۔ اور روایات کے مطابق جو کہ حضرت خدیجہ کی خواہیں منسوب کی گئی ہیں اسی حفاظت سے ستیروں جیسی مخصوصی کی دلارت بخود ہے جو کہ امرت ہیوگی تو کوئی عیوب نہیں ہے لیکن روایات کی ستم ظریفیاں اور بھی پوتت کچھ چھینتے ہیں۔

جتنا اظہار متناسب نہیں ہے۔

احتواء خر غیر مقصوم کا سیدا ہو سکتی ہے جیسا کہ ستیروں کا فہرمان سے ہوا ہے جس کا کوئی فرقی بھی اسکا کرنے کی جو اُن نہیں کر سکتا تو کیوں کیا غیر مقصوم  
مخصوص نظہر جائز ہے۔

جو اب سے غیر مقصوم سے مقصوم کا فہر جائز ہے اور اسی طرح مقصوم سے غیر مقصوم کا فہر بھی جائز ہے۔ جس طرح فالدید المرسلین جناب عبد اللہ مخصوص نہ تھے اور اب طالب علیہ السلام بھی مخصوص نہ تھے غیر مقصوم کے لیے زینب دام کھشم و خزان سیدہ طاہرہ بھی مخصوص نہ تھیں۔ لیکن ہمارے ہاں شرط ایمان و پاپتہ ہے جسے کامیابی نہ کر سخت کی۔  
اعتواء خر غیر مقصوم کے سلسلے اس قدر تعلیق کیوں؟  
والسلیمات کے سلسلے اس قدر تعلیق کیوں؟

جو اب سے غیر مقصوم کے سلسلے اس قدر تعلیق کیوں؟  
دستور اسلام میں یہ ہے کہ ہر ذمہ داری بھی فالدید بھی ہو گی کیونکہ خدا کی سنت یہ ہے نہ سبما را غفار ہے کہ مقصوم کے لئے ارجام بھی یا کہ اسی مقرر کیجئے جاتے ہیں۔

احتواء خر غیر مقصوم کے سلسلے اور اگر جائز نہیں تو کیوں تسلیم ہے۔  
جو اب سے غیر مقصوم کے سلسلے جاپ دیا چاچکا ہے کہ یہ ذمہ داری نہیں ہے اور مقصوم کے والوں ہی مقصوم ہیں ایک لفڑی اور صاحب ایمان ہونا ضروری ہے۔

۳۹۵

**اعتراض نمبر ۷**، پھر تصریح فرمائیے مخصوص کے دلوں والدین کا ایمان آپ کے نزدیک ضروری ہے اور ساقط ساخت معصومیت بھی یا کس ایمان کا اگر دلوں کا ہے تو یہاں اس شرط کا فقدان ہے جو اب درکار ہے جواب سے عینوں کے مخصوص کے دلوں والدین کا ایمان ہمارے نزدیک ضروری ہے بلکن صحت دلوں کے سے ہی ضروری نہیں ہے۔ اور ہماری شرط پسی ہو جاتی ہے احمد امام المؤمنین کا ایمان بسطابن شرط مطلوب ہے اور صحت شرط ہمیشہ نہیں ہے اعتراف سے عینوں کے اور اگر دلوں میں سے ایک فرد کا ایمان وار ہونا ضروری ہے، تو ترجیح بلا مردج کیوں نہ جواب سے عینوں کے۔ دلوں کا ایمان اپنے ضروری ہے بلکن مخصوص ہونا کی کیوں نہیں بلکہ ضروری ہمیشہ ہے

**اعتراض نمبر ۸**، پھر یہ بھی تصریح کیجئے کہ والد کی معصومیت کیلئے والد کا مخصوص ہونا ضروری ہے یا والد کا ہے جواب سے عینوں کے۔ کسی کا مخصوص ہونا ضروری نہیں ہے۔

**اعتراض نمبر ۹**، اگر والد کا مخصوص ہونا ضروری ہے تو ابوطالب کا ایمان ارتباً نیز مخصوصیت ثابت کیجئے۔ جواب سے عینوں کے۔ والد کا مخصوص ہونا ضروری نہیں ہے اور ایمان ابوطالب پر اسے ترجیح دیں نہیں ہے اس ثابت ہے کہ ابوطالب پر کوئی ترجیح دیں نہیں ہے۔

**اعتراض نمبر ۱۰**، اور اگر والد کا مخصوص ہونا ضروری ہے تو پھر سید نبیین الحادیین کی والدہ حضرت شہر باز کا مخصوص ہونا نیز ارتباً ہے ایماندار ہونا ثابت کیجئے۔

جو اب نیو ۸۷ کے والدہ کا مقصوم ہنا بھی صوری ہنیں ہے البتہ بی شہر باز کا ایماندر ہونا منتفعہ امر ہے۔ اسلام قبول کرنے سے قبل بھی بی صاحبہ مرض جو دین الحج پھیں افسا پکا کر قدر شرک ثابت ہنیں ہے یعنی پکہ پیدا الشمی طور پر کسی غیر مقصوم کامون ہنا مشرط ہنیں ہے۔

اعتراض نیو ۸۷۔ سیدہ کا مقصوم ہنا آپ کے نزدیک لغوی معنی کے ساتھ ہے یا اصطلاحی شرعاً کے حافظ سے؟  
جو اب نیو ۸۷۔ دونوں معنی کے اعتبار سے ہم سیدہ ظاہرہ کا مقصود انتشار کرتے ہیں۔

اعتراض نیو ۸۷۔ اگر لغوی طور پر ہے تو دلائل سے فیضیاب فرمائیے  
جو اب نیو ۸۷ سب سے بڑی دلیل یہ ہے کہ آپ سے کوئی کائنہ مرض دستہ ہما آپ  
توں ہیں۔ اور حدیثہ ظاہرہ میں حجت کی دل خوار قزوں کی سردار ہیں۔

اعتراض نیو ۸۷ اور اگر اصطلاحی شرعاً حافظ سے ہے تو پھر تبدیلیے  
کہ آپ کے نزدیک مخصوصین کی تعداد کیا رہے ہے گی اور نیز غیر امام پر قو  
آپ مخصوصیت کا لقب استعمال ہنیں کر رہے ہیں۔

جو اب نیو ۸۷۔ اصطلاحی معنی لینے کی حوصلت ہیں مخصوصین کی تعداد ہی بی بڑی  
اور طبری امام پر بھی لقب مخصوصیت استعمال ہر سنت سے مغلباً مانند آئشہ ہنیں پہنچ گئے مخصوص  
ہیں۔ سیدہ ظاہرہ امام ہنیں مخصوص ہیں۔ ۱۔ اگر تخصیص بھی اصطلاحی مخصوص کے تحت  
ہے۔ کہ مراد خاتم النبیوں نامہ بھی گزار ہیں۔ درستہ حضور سے قبل اپنیا وہی مخصوص ہے۔

اعتراض نیو ۸۷۔ اگر آپ یہ مکر کریں کہ اگر حضور علیہ السلام کی چار  
حاجز اور یا تو میاہلہ کے دن صدور ان کو ساتھ لاتے تو پھر دلیل کی  
مبارت کا جواب دیجئے۔

۳۹۶

زینب در سال هفتم ہجرت و بردایتے حضرت زینب ہجرت کے ساتوں  
در سال هشتم برحمت ایزدی و حضرت ایزدی  
و دوم رفیر در مدینہ برحمت ایزدی  
واصل شد درہنگانے کے جنگ پدر  
روز داد سوم ام کلثوم کے در سال هفتم  
ہجرت برحمت ایزدی واصل شد  
(جیات القلوب ج ۲ ص ۱۹)

آٹھویں سال فوت ہوئی۔ اور  
دوسری حضرت رقیہ عدنیہ میں  
جنگ پدر کے موقع پر قوت ہو گئی  
تیسرا ام کلثوم کے ہجرت کے  
ساتوں سال فوت ہوئی۔

کیا اس سے پیشافت نہیں ہوتا کہ مبارکہ سے پہلے باقی تین صاحبو زادیاں  
وفت اپاچکی تھیں؟

جواب نمبر ۸۷۔ ہماری طرف سے یہ اعتراض نہیں کیا جاتا ہے۔ یہ درست  
ہے کہ وقت مبارکہ نہیں میاں دفات پاچکی تھیں۔

اعتراض نمبر ۸۸۔ کیا غزوہ دفات حیدری اور حیدر علی حیدری مطبوع  
لکھنؤ میں تقریباً موجود نہیں کہ مبارکہ احمد میں ہوتے لگاتھا۔

جواب نمبر ۸۸۔ جی ہاں موجود ہے۔

اعتراض نمبر ۸۸، اگر یہ مکر کیا جائے کہ نبات رسول مقبول ہے تو  
سادات میں سے تھیں اور حضرت عثمان امرت میں سے تھے تو یہ مکار  
کیسے ہو سکتا ہے۔ تو دریافت طلب امریہ ہے کہ کیا یہاں القوم قریش میں  
سیدنا عثمان جب شامل ہیں تو مکر کیا ہے؟

جواب نمبر ۸۸۔ ہمیں اعتراض ہے کہ میں کر سکتے اس لئے کہ حرضہ سیارہ

ذاتِ حضور ہے جسے وہ سید بنادیں ہمیں متذکر ہے آپ نے جن حسین کو سید الشاہب  
ابن الجنت فرمایا ہم نے مان بیا۔ ان کے با پ علی ابن ابی طالب کو ان سے انفل قرر دیا ہم  
تے تسلیم کیا۔ سیدہ حاتون جنت کو تمام جنت کی عمر تو ان کی سردار ارشاد فرمایا ہم نے مان  
یا لوگوں نے بڑھے سردار نیانے چاہے ہم نے مانے کہ بڑھایا نقش و مردن ہے اور  
پھر جنت میں کوئی بوڑھا جائیگا ہیا ہمیں۔ پس یونکہ حضور نے نہ ہی عثمان کو اور نہ ہی ان  
کی ازدواج مواد کو سید فرمایا ہے لہذا ہم بھی ان کو سید ہمیں مانتے خواہ وہ سید القم  
القریش ہوں یا اس سے بھی بڑے

اعتراض نہ ہے نیز نبات رسول نے جب اپنے والد مکرم  
کا کلمہ پڑھ لیا تو بتایتے آپ کے نزدیک وہ امرت میں داخل ہوئیں  
یا نہ۔

جواب نمبر ۵۷۔ امرت میں داخل ہوئیں۔  
اعتراض نمبر ۵۸۔ اگر ہمیں ہوئی تو نقی پرولا مل دیجئے۔  
جواب نمبر ۵۹۔ جواب اثاث میں ہے۔  
اعتراض نمبر ۶۰۔ اگر ہوئیں تو کیا یہ ٹھیک ہے کہ امتی کا کام  
امتی سے ہوا۔

جواب نمبر ۶۱۔ جی ہاں یہ ٹھیک ہے۔ کیونکہ دیر قبیل۔  
اعتراض نمبر ۶۲۔ فرمائیے میران کرلا میں جو مستورات  
مقدرات بڑھے ہوئی تھیں ان کا تکاریک حضرات سے ہوا۔  
جواب نمبر ۶۳۔ اس اعتراض کا جواب بھی ہم نے ذکار الافہام میں دیا ہے  
کہ سیدانوں کے نکاح سیدوں سے ہی ہوتے۔

اعتراض نمبر ۶۴۔ اگر آپ کے یاں حضور علیہ السلام کی کوئی ایسی  
حدیث ہو جس سے یہ ثابت ہوتا ہو کہ آپ کی صاحبزادی ایک مخفی قومیں  
کہے۔

**جو اب نمبر ۸۹۷ء** میں حضرت علیؑ سفر باب تجھے تین چیزوں پر دی گئی ہیں جو حکمی کوپن و مکانیں اور نہادی مجھے دیا گئی ہیں، (۱) تجھے محمد ایسا خدا ہے کیا کیا ہو مجھے ایسا بس ریا گیا (۲) تجھے صدیقہ زوجہ دی گئی میری پیٹی چیزیں اور مجھے دیں زوجہ ہیں وہی کی (۳) تجھے حسماً و حسیں ویسے گئے تیر سے چلب سے اور مجھے ان در حقیقتی میر سے چلب سے ہیں دیتے گئے۔ اس مکالمہ مجھے سے ہر اولاد میں تم سے ہوں، وہ کتاب اہل سنتہ والجماعت، ریاضن النصرۃ فی مناقب العترة و مصنفہ محب طبری مطہرہ صدر جلد نمبر ۲۰۵ء میں ہے۔

فرمان رسول سے ثابت ہوا کہ علیؑ کو تین چیزوں دی گئیں وہ کسی کو جو ہیں وہی گئیں جن میں سے ایک یہ ہے کہ حضرت علیؑ کو رسول حبیباً خسر ملائی سوائے حضرت علیؑ کے رسول مقبول کی اور کے شریزوں لہا حضرت فاطمۃ الزہراؓ کے سوا رسول کی کوئاً دختر نہ تھی۔ اور یہ حکم ثابت ہوا کہ صدیقہ "حضرت فاطمۃ الزہراؓ" ہیں۔

**اعتراض نمبر ۹ء** اذیں قسم تیز نامی مرتفع سے تحریر کر کیجئے اور مذہہ مانگا انعام لیجئے۔

**جو اب نمبر ۹ء** پر گذشتہ اعتراض کے جواب میں جرحدیت رسول پیش کی گئی۔ اس کے مخاطب جواب ایضاً مولیٰ علیؑ طیبہ اللہ تعالیٰ عنہ مصراحت فرمادیں ہیں، صراحت خود بخود ثابت ہے اذم میں ما لکھتے ہیں کہ آپ صلی اللہ تعالیٰ علیہ الرحمۃ الرحمیۃ رسول کو تسلیم کر لیجئے۔

**اعتراض نمبر ۹ء کے اذیں قسم** کوئی ارشاد سیدہ فاطمہ زہراؓ سے ثابت کر کیجئے ان کافر مان ہو کر میں اپنے والد مکرم کی الکوئی بیانیں بول، میری بیانیں بہت کوئی ہیں ہے۔

**جو اب نمبر ۹ء** کے۔ یہ تناظر مداراث فرقہ اول میں وجود نہ رکھتا۔ بلکہ تسلیم صدی بھری ہیں اس مسئلہ کو پیدا کیا گیا اور قبولی مذاہات سے یہ افاذنا بنا کیا گی۔

۵۰۰

جب سیدہ کے زمانہ میں ایسا کرنی جھکڑا ہی پیارہ سماں میں ایسی صراحت کیوں طلب ہو رہی ہے  
مگر پھر جیسی اثبات ہی جاتے ہیں۔ عرضت سیدہ کو الکtronی میڈیا ثابت کرنے کے سے کافی ہیں  
مثلاً جب دسویں صدی کی پہنچ خود حضرت ابو بکر نے سیدہ کو الکtronی پہنچی قرار دیا  
جیسا کہ حضرت ابو بکر نے سیدہ طاہرہ سے کہا ”پس اگر ہم ان رسول اللہ کا ذکر کریں  
تو تمام دنیا کی سورتیں میں ان کو صرف آپ کا باپ اور مردوں میں صرف آپ کے شوهر کا  
جھانی پایا جائی گے۔“ ربانیات النساء این طاہرہ بنوی کی حضرت ابو بکر کے انسانوں سے ثابت  
ہوتا ہے کہ حضور جناب سیدہ کے علاوہ دنیا کا کسی دوسری سورت کے حقیقی دلار نہ تھے  
لہذا حضرت فاطمہ الکtronی پہنچی پہنچ اپنے کلام برداہ راستت بی بی پاک کے ساتھ کی گئی شیدہ نے  
اعترضی نہ فرمایا جس سے دلیل تمام ہوئی آپ بھی اس کلام کی تائید میں بھیں۔ اگر کوئی اور نبی  
ہمین ہر قی تو سیدہ طاہرہ فراؤ حضرت ابو بکر کو ڈک دیتیں کہ پیر سے علاوہ فلاں بی بی ایسی  
ہیں جن کا باپ میرا باپ ہے۔ اسی لفظ کو میں حضرت ابو بکر نے کہا ہے کہ ”اے سب  
سورتیں میں سے بہترین مخربہ اور بخوبیوں میں سے بہترین بھی کی محنت جلد غم اپنے قول  
میں کپی اور میں زیادۃ عشق میں سب سے آگے ہو۔ تم وحی سے مدد کی جاؤ گی اور وہ سچے  
بولنے سے باز رکھ جاؤ گا۔“ پس اگر بات جھوٹی ہر حق تو سیدہ فروغ دید کر دیتیں۔

احقاً صورتے نمبر ۹۷ اگر آپ اس قسم کی تصریحات سے عاجز ہیں تو  
اپنی کتب بمعتقدہ میں سے کسی امام کی تصریح اپنے حق میں دکھا دیجیئے۔

جو اپنے نمبر ۹۲ میں ۱۹۶۰ء میں نے حضور جناب امیر اور سیدہ کی تصریحات دکھاوادی  
ہیں۔ اب آپ مسند امام رضا علیہ السلام میں امام کی تصریح میں اسی حدیث میں دیکھو  
یہ سے سوچوں نے اعترضی نمبر ۵۲، ۱۹۷۴ء کے جواب میں تقلیل کیے۔

جو اپنے نمبر ۹۷ کیا سہارا یہ اندازہ صحیح ہیں کہ آپ محض مدد دلت  
شماں کے سلسلے میں نیاتِ ایمنی کا انکار کر رہے ہیں۔

**جواب نمبر ۹۳،** آپ کا یہ اندازہ بالکل غلط ہے بلکہ خاص تعصیب اور گھری چال کی راستا ہے ہمیں کسی سے عدالت کے ساتھ میں اس کے تلافات و رشتہ داری تبدیل کرنے کی کوئی صورت ہی نہیں ہے کیونکہ ہم رشتہ داری کو میا فضیلت ہی تو نہیں دیتے ہیں بلکہ چار سے اس نفل کا اختصار نہ اور تقویٰ پر پوتا ہے اگر جم اکابر بن سے عدالت کرنے کی راہ غیر معقول اختیار کرتے تو پھر سب سے پہلے حضرت ابو بکر اور حضرت عمر کے خسار ہوئے کا انکار کرتے۔ ابو سفیان کو فوجی نہ بنتے۔ معاویہ کو جالان بنتے۔ محمد بن ابی بکر کو فرزند ابو بکر ہر سے کی وجہ سے واجب الاحترام نہ سمجھتے یہی کے میئے منادر یثانی کو قدر کی نگاہ سے شوچتے اور فرمائیں عوام پر تقدید نہ کرتے ہمیں کسی کو رشتہ داری سے کوئی عدالت نہیں ہے بلکہ جماں عدالت و محبت کا مرکز مددوت اہل بیت ہے۔

**اعتراض نمبر ۹۴،** کیا آپ میں یہ بحث ہے کہ آپ شیعی کتب سے سیدہ خدیجہ اکبری کا یہ قول ثابت کر دیں کہ یہ دونوں میری پیٹیاں حضور علیہ السلام سے نہیں ہیں بلکہ حضور علیہ السلام سے پہلے خادم رسول سے ہوئی ہیں۔

**جواب نمبر ۹۴،** ہم عرض کر چکے ہیں کہ اسلام کے ابتدائی سالوں میں حجج، بی پیدائش برائخانہ لہذا واجب نزار و قوشع پذیر نہ ہو تو ایسی تصریحات کا بعداً بخلاف وقوع ہے ہلقے بی بی خدیجہ تو جوہہ بی بی نتھیں لہنا شیعیوں کا کہا کیا؟

**اعتراض نمبر ۹۵،** آخر دوچھہ کیا ہے کہ موجودہ دور کے اہل تشیع تحد و بنات کے انکار پر مفرمیں اور سابق شیعی مجتہدین محققین و مؤلفین اقرار پر کلا لاخیتی علی اریاب بصیرۃ الاتہمتہ جواب نمبر ۹۵، یہ تاریخی تحقیق ہے جس میں رائے کا احتلاف گی جائے تاہم خدیجہ تحقیق کے مطابق علمائے اہل تشیع کا الفاق ہے کہ مزدور ہیں اور اصل

۵۰۲

بیبیہ میثیاں تھیں۔ شیخہ قدر ہے ایک طرف خود سنی ملادر بھی اسی تحقیق کے درود برائیں جیسا کہ ان ہنام نے سیرہ بنی ایں، ابن حجر عسقلانی نے امام بیں، الحمد طاہر فتنہ نے بخاریں اور حسین دیوار بکری نے تاریخ حسین، بیں ان یہیوں کو بیبیہ میثیاں تیم کیا ہے۔

**اعتراض نمبر ۹۶۔** کیا یہ صحیح ہے کہ سیدنا عثمان جب محصور تھے تو دروازے پر تھریخ حاشیہ، نجع البلاعۃ پیرہ سیدنا حسن اور سیدنا حسین نے دیا تھا۔

جو اب نمبر ۹۷۔ جی ہاں یہ صحیح ہے۔

**اعتراض نمبر ۹۷۔** اگر یہ بات مطابق واقع ہے تو فرمائیے جنین مکریں پیرہ دار می کے لئے خود بخود گئے تھے یا اپنے والد مکرم کے امر سے۔

جو اب نمبر ۹۸۔ اپنے والد کے حکم سے۔

**اعتراض نمبر ۹۸۔** اگر خود بخود تشریف لے گئے تو اما حسن والحسین ان ریڑبا انس مذکور کیا جواب ہے؟

جو اب نمبر ۹۹۔ حضرت علی علیہ السلام کے حکم ہی سے جنین نے مقام کا حذف نہیں کیا۔

**اعتراض نمبر ۹۹۔** سیدنا علی مرتضیٰ کا ان کو آٹا بڑی قربانی کے لئے بیجھنا کیا اس اصر پر ولامت نہیں کرتا کہ سیدنا عثمان کا وجود ان کو اپنی اس اولاد سے بھی زیادہ تھا جو باائق مسلمین حضرت علیہ السلام

## کے بعد سبھی طور پر شبیر سول نتیجوں تھے۔

**جو اسے نمبر ۹۹۔** - حضرت علی علیہ السلام کو حضرت عثمان سے اصول اخلاق تا  
حدود تھے میں وہ تنظیماں رائے کے حق میں نہ تھے کہ عثمان کبے درود سے قتل کر دیا جائے  
لہذا انہوں نے وہ تمام طریقے استعمال کئے کہ مخالفین اور حضرت عثمان میں سمجھوتہ پر جائے  
میکن حضرت عثمان اپنی بات پڑاڑ سے رہتے۔ جب ان کا حامی ہوا تو خود حضرت عثمان نے  
جناب امیر علیہ السلام کو امداد و مشکل کشانی کے لئے پکارا بیس امداد مانگئے۔ پر جناب امیر علیہ السلام  
نے پسند دیا اس حضرت عثمان کی امداد فرمائی اور حسینؑ کی حفاظت پر مامور فرمادیا۔  
یہ اسی کھفر کی خاص نشانی تھے کہ عثمان کی بھی مدد و کرتبے بیس، معاویہ کے لشکر کو پانی لینے کی  
اچاولات عدی حرث کے پورے دستے کو سیرا ب فرمایا۔ حسینؑ کو خود پہنچنے والی عبارت عمنی کتاب  
تیریں پلانے کا بندوبست کرنے کا حکم صادر فرمایا۔ اخلاقیات اپنی جنگ پر ہیں میکن اموری  
اخلاقیات اپنی جنگ پر تاثل کو شریت پلانے پر اگر کوئی یہ کہہ دے کہ حضرت علیؑ اپنی بلجم رچنی  
تھے اور حسینؑ بھی راضی تھے کہ انہوں نے شریت پلکار اس کی پیاس بچھائی تو پہلی بیانیں چھپیں  
ہوگی۔ اسی طرح جناب امیر کا مصیبت میں حضرت عثمان کی مدد کرنا یہ دلیل ہنیں ہے کہ حضرت  
عثمان کا پالیسیوں سے اتفاق ہکھایا وہاں کو برحق سمجھتے تھے۔

**اعتراض سے نمبر ۸۰۔** کیا اس سے یہ معلوم ہنیں ہوتا کہ سیدنا حسن اور سیدنا  
حسن اپنے والد سعیت دین کے لئے ادا حیا کے لئے اپنے فراہم و حبودوں  
سے سیدنا عثمانؑ کا وجود ضروری سمجھتے تھے۔

**جو اسے نمبر ۸۱۔** جی ہنیں ایسا سچا مuhan خوش غفتہ گی جو گا۔ دراصل اسی ناتھ سے  
اللہ اجنبی تخلیقات اجاگر ہوتی ہیں۔ اگر مخالف بھی عالم ہے کسی میں امداد کے لیے پکارے تو  
اس کی مدد کرنا چاہیے۔ اور انسان کا خون نیتی ہے۔ اس کو ضغط نہیں بہانا چاہیے۔ پی عمل  
رسوں تھا۔ کرجانی و شمنوں مک سے اخلاق سے پیش آتے تھے۔

**اعتراض سے نمبر ۸۰۔** اگر از نکاب معصیت ہے تو معصومیت نہ رہی۔

معصومیت کے فقدان سے امامت کا فقدان لازم آئے گا۔ اور یہ سارے  
آپ کے مسلمات کیخلاف ہے جو حکم رکوب دیکھتے۔  
جواب نمبر ۸۰۱۔ کوئی بھی مقلد شخصی اس فعل کو کنہ ہنسیں کہہ سکتا ہے۔  
لہذا فقدان حضورت والاعلام کا سوال یہ پیدا ہیں ہوتا ہے۔

احتواصر نمبر ۸۰۲ اور اگر یہ فعل حسن ہے تو حسن یعنیہ سے یا بالعیر و  
ہر دشمنوں کو مغلوب بیان فرمائیں اور لائل سے بہادر فرمائیے۔

جواب نمبر ۸۰۳ ڈوبتے ہوئے کوچکاں یا کمی کی جان بچانے میں الاشتہر کو زانوں  
حسن نفہ ہے خواہ وہ وشن ہو یا درست۔ حضرت عثمان کچھ بھی بخے میکن انہاں تھے اُن  
کے حقوقی انتیہ کا لیٹا کر تھے برسے طلب انداد پر جناب امیر نے ان کی جان بچانے کی  
کوشش فرمائی۔

احتواصر نمبر ۸۰۴۔ رفع نہ ہے کہ آپ حضرت سیدنا عثمان کے جزا  
کے متعلق بھی طرح طرح کی پہنچان تراشیاں کرتے ہیں لہان کا جنازہ  
نہ پڑھا گیا۔ کیا اہل سُنت کی معتبر مشہور تاریخوں میں یہ مصطوب نہیں کہ ان کا  
بجزاہ عبید اللہ ابن زبیر نے پڑھایا، جیسا کہ تاریخ اسلام "حصنۃ  
میمن الدین ندوی میں موجود ہے۔

جواب نمبر ۸۰۵۔ میمن الدین ندوی کی تاریخ اسلام کا انمار اہل سُنت کی میتوڑ  
شہر کتابیں میں ہرگز نہیں ہوتی ہے کی پہنچان تاریخ سے بروایت صحیح تابت کیا  
جاتے۔ یا پھر سید معتبر اور توفیق مورخ نے آگاہ کیا جاتے۔ نیز یہ کہ سنکی طور اصحاب  
رسوی کی موجودگی کے باوجود اذکور عبید اللہ ابن زبیر نے یہ کام کیوں کیا اور اکابر اصحاب نبی  
سماوات سے کیوں خودم رہ گئے۔ عبید اللہ ابن زبیر صحابی بھی برخیت اور نہیں ان کا اقتدار  
اس وقت سلسلہ ہے پھر تھیا ہم مان نیں گے مگر تاریخ سے صحیح ثبوت دیا جاتے میں

الذین ندوی کی تاریخ ایک عام کتاب ہے اس سے استدلال یعنی ثابت ویلہ کو دیکھتے  
کہ مخالفین کا نام بھی اور فاقہ کی صحت بھی ثابت کیجئے  
اعتراف سے عبارم ۸۰ فرمائیے انسان کا بس اپنی نذرگی تک چلتا ہے  
یا ہوت کے بعد بھی الگ پڑکے جو کوئی ذمہ دہی خواہی پڑتی ہے تو کیا معاون اللہ کسی ایماندار  
کی زبان سیدنا حسین کے متعلق کچھ کہہ سکتی ہے کہ شہادت کے بعد ان کے  
اور ان کے نزیروں کیسا تھا ظالموں نے کیا کیا اور سر مبارک کو کہاں کہاں تک  
لے چاہا گیا۔

جو اسے عینہ ہے حضرت امام حسین علیہ السلام کی شہادت کے واقعہ اور حضرت  
عثمان کے واقعہ میں نہیں وہ اسمان کا ذریعہ ہے حضرت امام اٹکی شہادت وطن سے دور  
عالم غرضت میں جنگ کے میدان میں فوج بر کار کے ہاتھوں ہوئی اور شہادت کے بعد  
کوئی خالی دارث موجود نہ اصل احقيقی کو قیدی بنایا گیا۔ مگر حضرت عثمان کا قتل بیکھشت  
بادشاہ وقت حال اقتدار و قوت ہوا اور یہ واقعہ عینہ مذیعہ ہے میں پیش آیا جیکہ تمام قریش  
اکابر و احباب موجود تھے حسینؑ کا کوئی دوست نہ تھا جبکہ عثمانؑ کے حال دوستوں کی  
قداد بہت کم تھی۔ یا تو ان سب صحابہ کو مخالف عثمانؑ نے بھی موجود تھے یا پھر تیسم  
کیجئے کہ انہوں نے حاصل بوجھ کر جنادہ میں شرکت کی۔ اگر حسینؑ نے شان دیں گے تو جس  
طرح سارے موجود افراد شہنشہ تھے اسی طرح ماننا پڑ لیکا کہ سارے موجود صحابہ دشمن این  
عثمان تھے جو اپنے تعلوں پر مکریں گے۔

اعتراف سے عبارم ۵۰۵ اگر کہ سکتی ہے تو کیا ایمان کے تقاضے کے مطابق  
ہے۔  
جو اسے عینہ ہے پس جس طرح ہم بحثتے ہیں کہ مخالفین جیسے نے تم بین نہ کر کے  
بے وینیقی پہلی ماں جائیے کہ صحابہ نے اپنے اپنے ہوتے اہم سے بے وفا کی  
بے۔

۵۰۶

اعتراض نمبر ۸۰۶ اور اگر نہیں کہ سکتی تو پھر سید عثمان بن علی کے جنائزہ اور ان کے وجود کے حصص کے متعلق بے جا کلمات کا استعمال کیوں؟

جواب نمبر ۸۰۶ اس لیے کہ جین کی نعش مبارک کا حشر باوجود مدینہ جنگ و فتحہ اعلان کے دیسانہ مواجبیاً کرتا زمان میں حضرت عثمان کی لاش کا مظہر دادی مدینہ میں نظر آتا ہے تاریخی حقائق ہیں ہم اپنی طرف سے کوئی بے جا کلمہ نہیں بھتے ہیں، سوئے حامیان کے کو اور پر تعمیق کرنے کے۔

## مروان کو کیوں بلا یا؟

اعتراض نمبر ۸۰۷ فرمائیے مدینہ سے اخراج کا حکم حضور علیہ السلام نے مروان کے لئے کیا تھا یا حکم کے لیے جو کہ مروان کا باپ تھا؟

جواب نمبر ۸۰۷ اخراج کا حکم تو حکم ہی کے لئے تھا مگر مروان اللہ کی حست میں اپنے باپ کیا تھا پیر کا حضرت وارث تھا جیسا کہ حافظ ابن کثیر نے امام شافعی کی ایک بیانیہ بی بی عالیہ سے نقل کی ہے « بلکہ رسول اللہ علیہ وسلم نے مروان کے باپ پر اس حالت میں الحست فرمائی جبکہ مروان باپ کے صلب میں خدا پس مروان اللہ کی نعمت میں حستہ والوں ہے » (تفیر ابن کثیر)

اعتراض نمبر ۸۰۸ اگر مروان کے لئے حکم اخراج فرمایا تھا تو تباہیہ مروان سے کون سا جرم سرزد ہوا تھا اور مروان کی عمر اس وقت کیا تھی؟

جواب نمبر ۸۰۸ دجال پر جو کتب احادیث میں لعنت و نہمت کی احادیث

پہلی باتی یہے۔ اس نے بوقت ارشاد کیا جرم کیا تھا۔ جر جواب ہو گا۔ وہی مردان و رجال کے پار سے یہی دھرم اپنا جائے۔ مردان ملعون کی عزیز عہد بھری ہیں تقریباً پانچ سال تھت۔ بعض لوگوں نے اسے صحابی مانا ہے اور بعض نے تالمی۔ مردان کے متفرق شاہ عبدالعزیز بھری لکھتے ہیں کہ "ابن بیت" کی محبت فرائض زیمان سے ہے تو کہ لوانہم سنت ہے ہے کہ مردان کو نعمت کرنا چاہیے اور اس سے دل سے بے نار رہنا چاہیے۔ علی الحصوص اس نے ہبہیت پرسو کی حضرت امام حسین اور ان کے اہلیت کی خواجہ اور کامل عبادت ان حضرات سے رکھتا تھا اس خیال سے اس شیطان سے بہایت بیزار رہنا چاہیے" (رثاوی عزیزی ص ۲۷۵)

**احتراء حضرت شیراز ۸۰۹۔** اہل السنۃ والجماعۃ کی کم معتبر کتاب میں یہ لکھا ہے کہ مردان کو صدقی و فاروقی رحمی اللہ تعالیٰ عنہ نے اپنے عہد خلافت میں پہلے سے کمی میل اگے دھکیل دیا تھا۔

**جو ارب نمبر ۸۰۹۔** یہ بات مردان کے باپ حکم کے بیٹے کمی گئی ہے اور سعو مادا غلطین اسے بیان کرتے ہیں گویا کہ کسی پرانی تاریخ سے یہ بات ہنسیں ملتی ہے۔ کوئی شخص نے مردان کو آگے دھکیل دیا یعنی پہنڈ پاکستان کی غیر معینت کتابوں میں یہ بات عرف ہے تاہم مجھے خود ذاتی طور پر اس بات سے اتفاق ہنسیں ہے کہ حضرت ابو الحجر دہرنے حکم مردان کرنے کے لیے احکام جاری کیے ہوں۔ البتہ یہ بات مدد ہے کہ حسنور نے باپ دبیٹے کو طائف کی طرف جلاوطن کیا۔ ملعون قرار دیا جتی کہ عمران نے وہ اپس بلا یا۔ اور اپاں لاکھ روپیہ بھی ادا کیا۔ اور مردان کو مشیر خاص دوزیر منقر کیا۔

**احتراء حضرت شیراز ۸۱۰۔** اہل السنۃ کی اس معتبر کتاب کی نتائج ہی فرمائی ہے جس میں علیہ سبیل التقریع حضور کا فرمان صسطور ہو کہ مردان کو مدینہ میں قدم رکھتے نہ دیا جاتے۔

**جواب نمبر ۱۸۔** امام ذہبی لکھتے ہیں کہ دو اس سال مروان کا حاکم بن اپنے فتح مکہ کے روز مسلمان ہوا تھا مگر بنی سلی اللہ علیہ وسلم کے راز خافی کو دیا کرتا تھا اور یہ بھی کہا جاتا ہے کہ آنحضرت کی رقائق مبارک کی تقلیں انتارتا تھے اس پس آپ نے اُسے خالف میں جلاوطن کر دیا۔ اور اس پر لعنت ٹھیک، وہ حبیل الدین ہی رہ جئی کہ حضرت عثمان خلیفہ ہوتے تو اُسے مدینہ میں داخل یا اور ایک لاکھ کا عظیم اُسے دیا لیں گے خیر من یغز جذ اول حد (۱۷)

جب جلاوطن کا حکم ثابت ہے تو جب تک حضور سے معافی ثابت نہ ہو جائے اور واپسی کا حکم نہ بان رسول صادر نہ ہو جلاوطن کو مدینہ میں قدم رکھنے کی اجازت نہ ہو گئی بصورت ویگر حکم رسول کی خلافت درزی ہو گی۔ اب رایہ سوال نہ یہ حکم مروان کے باپ کے لیے تھا تو اسکا جواب یہ ہے کہ حضور نے لعنت میں اور جلاوطن میں درجن باپ بیٹوں کو شریک کیا ہے جیسا کہ حضرت عالیشہؑ نے کہ: وَكُلُّنَا رَسُولُ اللَّهِ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ لَعْنَ أَبَامُرْوَاتِ وَمَرْوَاتِ فِي صَلَبِهِ فَمَرْوَانٌ فَضَّلَّنِي مِنْ لَعْنَةِ اللَّهِ رَتَّا تَرْكَ الْخَلْفَاءِ سَيِّدِي (ای طرح حضور نے زمیا۔ و فرمے ای درزے و ملعون ابن ملعون رحیل کی اولاً و پیچلی اور ملعون باپ کا ملعون بیٹا)

**رابع ماجھہ قومی۔ لنسانی۔ ناحیہ معن و قم معاد بیعا،**

پس جب تک حضور اپنا حکم را پس دلیں اخراج و لعنت برقرار رہے گی، لہذا عدم صافی کی بناء پر براحت پڑنا بنت رسول کا حکم مروان اور اس کے باپ کے لیے بھی تھا کہ دو مدینہ مذہبی پائیں اور ملعون رہیں۔

**اعتراف نمبر ۱۹۔** جب سید عثمان نے مروان کو بلا یا ترسخا بکرامہ اور عترت رسول مقبول میں سے کس کس نے انکار و اعتراض کیا؟

**جواب نمبر ۲۰۔** حضرت عثمان کا حاکم اسلام بن جاما تاریخ اسلامی کا دعے حیرت ناک داقر ہے جس کی کوئی محتقول تو جبکہ آج تک کوئی نہ موافق کر سکا ہےون نے

۵۰۹

تمام عبادوں پاپسے خاندان کے افراد کو فائز کیا اور جی بھر کر کتبہ پر دری کی مسموی تنقیبید  
پر مقتدر رازِ حلیل انشان صاحبِ کلام کو ذمہ نہیں ناک شزیں دیں۔ مردان کو جانے پر عبداللہ  
ابن مسعود، عماریا سارو ابوداؤ غفاری دیغرو نے رشدیدِ خالق کی سحران کا کوئی نزد  
چلا۔ سوری کے مطابق ظلم زبیر اور عیاذ رحمان بن حوف و سعد و بیزہ بھی اسی راستے کے  
خلاف تھے۔ مولیٰ کرم الیں ویسیڑتے خود ساختہ تو ضعیف گھڑی ہے کہ جب صحابہ نے  
اعتراف کیا کہ مردان اور اس کے باپ کو کیوں واپس بلا یا کیسے تو تحریتِ عثمان نے اسے  
بھاکر میں نے حیاتِ رسول میں ان کو حضورؐ سے معافی دلواری ملتی، جس کا علم اب کبڑو ہو کر جی  
زختا پچھو لوگوں نے خان ای اس بات پر اختبار کیا۔ مگر اکثر صحابہ اس بات پر رخفا سے  
بجا ششم جن کا اور سلطنت سے بہت دور رکھا جانا تھا اس حکمت کے خلاف تھے اس  
وضوع پر عقل بجٹ مولانا مودودی نے اپنی کتاب خلافت والوں کیت میں بھی لکھا ہے  
احتراف نے عین ۸۱۲ کیا یہ پسح ہے کہ مردان نے آتے ہی سیدنا علی  
کے ماخقر پر بیعت ادا کر لختی ہے۔

جو اب عین ۸۱۲ ہے جی بھیں یہ غلطے

احتراف نے عین ۸۱۳ ہے۔ اگر مطابق واقع ہے تو بیعت کی وجہ سے  
اگاہ فرمائی ہے کہ آپ نے ایسے شخص کو اپسے حلقةِ ارادت میں کیوں  
داخل فرمایا جو حضورؐ کی نگاہ میں مطہون تھا۔

جو اب نے عین ۸۱۳ ہے۔ یہ بات بالکل ورقع کے خلاف ہے۔

احتراف نے عین ۸۱۴ اور اگر سیدنا علی علیہ السلام نے مردان کو اپسے  
سلطان طریقت میں داخل نہیں فرمایا تو تبع البلاغہ کی عبارث ذیل کا یہ  
جواب ہے۔

**جو ابے عبر ۸۱۷** پہلے عبارت سے مطلع کیجئے پھر حساب طلب فرمائیے۔

**اعتراض عبر ۸۱۸** مردان جنگ جمل کے بعد جب سیدہ عائشہ کے لشکر سے گرفتار ہو کر سید ناعلیٰ مرتفع کے پاس لا یا گیا تو مردان نے رمائی کے لئے سید ناہن اور سید ناجین کی سفارش کے لیے کن لوقات کی بنا پر عرض کیا تھا؟

**جو ابے عبر ۸۱۹** چنگ جمل میں جب مردان بن حکم گرفتار ہو انہوں نے حضرت حسین علیہ السلام کا امیر المیمین کے پاس سفارشی بنکر بھیجا چنانچہ ان رہوں نے اس کی سفارش کی اور اسے امیر طالب السلام نے مان لیا اور اسے رہا کر دیا۔ پھر ورنوں شہزادوں نے عرض کیا کہ یہ آپ کی بیعت کرنا چاہتا ہے۔ ملک حضرت امیر نے اسے نامنظور کر دیا خاندان بجوت دارت رحمت ہے۔ ان کا کردار یہ ہے کہ ان کو کسی سے کوئی ذاتی عدالت نہیں ہے بلکہ ان کی دشمنی اسلام کی دشمنی ہے۔ ان کی خلافت محقق ہوں کی بنا پر بوقت ہے لہذا کوئی شریعت ہے۔ کجب کوئی نائب یقوتواں کو معاف کر دیا جائے جسیں طرح حضور نے ابو سیفیان جیسے دشمن کو معاف کر دیا تھا، اسی طرح جب مردان تے بخطا ہر صفاتی مانگ لی تو اماماً میں نے اس کی سفارش کی۔ یہ عمل شرعاً جائز و مباح ہے۔ اس میں کوئی خطایش کی گئی۔ نہ ہی اس میں کوئی خصوصی تلقیات کا رفرسا ہے۔ بلکہ ایک شکست غور درہ دشمن نے رہ راست پرانے کار دعہ کرتے بڑے منافی طلب کی تھی۔ الگ معاویت اس کی یہ پیش کش تکراری جانی تو لقیناً غلط بوقت یکروں کو رسول نے عمر بن خطاب اور نہنہ جیسے افراد کو معاف کر دیا تھا۔

**اعتراض ۸۲۰** تعلقات کی تفصیل کے بعد یہ بھی واضح فرمائیے کہ حسینیں مکرمین نے اپسے مطعون شخص کی سفارش اپنے والد

## بزرگوار کے دربار میں کیوں فرمائی؟

**جواب علٰی ۸۱۔** جو جنت خدا فطری طور پر حرصیں ہوتے ہیں اور ان کا یہ مفتشا ہوتا ہے کہ ہر کوئی ہدایت پاجائے چاپچا اسی بات پر اللہ نے قرآن میں حضور اکرمؐ کو حرص فرمایا ہے، لہذا ایک مگرہ ہدایت کی راہ پر لانے کی خاطر امام میں نے ایسا کیا کیونکہ امام کی بنیادی دلیل یہی ہوتی ہے۔ اسی لئے خود سُنی کتب میں ابو حیان جیسے ملعون شخص کیلئے حضور الکابرؑ کا الہی میں یہ سفارش دُعا فرمانا۔ مرقوم ہے کہ اللہ تعالیٰ اُسے مسلمان بنادے۔ جب مروان نے راہ راست پر آئے کا وعدہ کر لیا تو پھر ایسی سفارش قابل اعتراف ہے کیونکہ نوٹکی ہے؟

**اعتراض نمبر ۸۲۔** اگر وہ مطبعون اور قابل سزا بخاتو سنارش لئنگان کی معصومیت کے متعلق کیا رہتے ہے۔

**جواب نمبر ۸۲۔** توبہ کا دروازہ برققت کھلا رہتا ہے جب نادم اعتراف کرے کرے اور آئندہ حقاً ہونے کا عہد کرے تو اس کو معاف کرنا ہرگز معصومیت کیخلاف نہیں سے دردہ شرعی فتویٰ سُبْشی فرمائیں۔

**اعتراض نمبر ۸۳۔** اگر آپ کو ان باتوں سے انکار ہے تو ہبھج البلاغتہ ج ۱۲ الا استقامۃ مصریہ کی عبارت ذیل کا کیا جواب ہے؟  
 قالوا خذ صدات ابن الحکم معتبر اولویں نے کہا ہے کہ جمل کے اسی ریسم الجمل فاستشقع دن مروان ابن الحکم گرفتار کر کے الحسن والحسین (علیہما السلام) سیدنا علیؑ کے سامنے لا یا گیا تو مروان الی امیر المؤمنین (علیہ السلام) نہ ہبھن کو رہا کے لیے منارش

٥١٣

فَكُلُّمَا لِفِيهِ فَخْلَى سَبِيلَهُ فَقَالَ اَرْأَيْتَهُ كَيْا كَمْ وَهُ اَنْتَ بِاَپِ كَوْيِي  
 لَهُ بِيَا لِيَكْ يَا اَمِيرَ الْمُؤْمِنِينَ فَقَالَ كَجْهَرَهُ رَاسُ کُو جَهْرَهُ الِیْسَ لِپِیْنَہُوں  
 عَلَى (عَلِیْهِ السَّلَامُ) اَوْ لِمَ بِيَا لِيَتَقْبِلَ نَسَفَارَشَ کَمْ کَوْ حَضَرَتْ عَلَیْتَ  
 قَتْلَ عَثَمَانَ رَصْنَى اللَّهُ تَعَالَى عَنْهُ) مَرْوَانَ کُو جَهْجُورُ دِیا پِیْسَنِینَ نَسَفَارَشَ  
 حَضَرَتْ عَلَیْتَ کَمْ کَوْ خَدْمَتْ بِیْ عَرْضَ  
 کَیْا کَمْ اَمِيرَ الْمُؤْمِنِینَ اَپَ کَمْ کَمْ اَرْتَهُ پِرْ مَرْوَانَ بِسَيْرَتْ کَرِیْجَاتُو اَپَ نَسَفَارَشَ  
 فَرْمَا پِیْا کَیْا اَسَ نَقْتَلَ عَثَمَانَ سَے پِیْلَے مِسْرَیِ بِعِیْتَ نَرَکَیْتَ

**جواب نبوءۃ الرَّوْحَانِ** الرَّوْحَانِ شَخْصٌ مُنْذَرٌ بِالْأَغْرَافِ مِنْ الْبَلَاغَاتِ مِنْ بَابِ  
 الْفَاقَادِ وَكَعَادِ سَوْمَهُ اَسَ کَوْ مَنَهُ مَانَکَا الْمَاهِیْهُ بَیْنَ گَهْنَمَ وَجَنَّةِ الْمَسَنِ ہے کَمْ قَرِیْشِی  
 صَاحِبُ نَزَحَبِ عَادَتْ پِیْاں بَھِی خِیَانَتْ سَے کَامَ یَا بَسَے اَوْ رَایْکَ خَلَطَ وَمَحْرَفَ  
 عَبَارَتْ کَوْ اَمَامَ کَهْ نَامَ سَے مَنْسُوبَ کَرَکَے اَپَنَا اُولَیْدَ صَاحِبَتْ کَوْ شَشِیَ کَلَبَے اَسَلَابَاتْ

سَعَ زَمِيْرَ درَجَ ذَلِيلَ بَے

قَالَ لَهُ اَخْذَمُرْ وَانَ اَبْنَ الْحَكْمَ اَسِيرَ کَیْا گَلِیْبَے کَرِجَبَ مَرْوَانَ بِنَ حَمَّزَ اَنْذَارَ بِرِ  
 يَوْمِ الْجِنِّ فَاسْتَشْفَعَ الْعَصْنَ طَالِحِیْنَ توَسَ نَحْضَرَتْ حَسِینَ کَوْ اَمِيرَ الْمُؤْمِنِینَ  
 رَعِیْهَمَا (السَّلَامُ) اَلِیْ اَمِیرَ الْمُؤْمِنِینَ کَے پِیْشَنِیْعَ صَدَ بَلَکَوْ جِیْجَانَ  
 رَعِیْلَهُ اَسَلَامُ، فَكُلُّمَا لِفِيهِ فَخْلَى سَبِيلَهُ فَقَالَ اَسِيرَ  
 سَبِيلَهُ فَقَالَ لَهُ بِيَا لِيَكْ يَا اَمِیرَ نَسَفَارَشَ کَوْ مَانَ بَیْ اَوْ رَائَتَے  
 الْمُؤْمِنِینَ فَقَالَ رَعِیْلَهُ اَسَلَامُ، وَ رَکَرِیْا پِھِرَوْلَوْنَ حَسِینَ، نَسَفَارَشَ لِمَ بِيَا لِيَتَقْبِلَ  
 سَعَنَ بَیْدَ مَرْوَانَ، اَپَ کَیْ بِیْتَ

۵۱۳

حاجة فی بیعتہ انها کفیہویہ  
کرنا چاہتے ہے اس پر جواب علیٰ نہ فرمایا  
لو یا یعنی بیدار لغدر بستیہ ان لہ  
یہ اس نے قتل عثمان کے بعد میری  
امراۃ کل عقہۃ الکلب الفقد و هو لا ہنس کی ہے۔ وہ نہیں اب مجھے اس کی  
کیش الامریعہ دستلقی اکامتہ بیعت کی رضوت نہیں  
منہ وہن ولد کا یوماً حسر۔  
ہے یہ احتہبت بڑے عہدشان کا انتہ  
ہے صد اگانج یہ بیعت کر دیکھا تو کی  
اسے تردد بھی دیکھا۔

(نحو البلاذر ارشاد مر ۲۴)

خیردار! پھر حکومت حال ذکر سے الگ بردا  
آنچہ ہی دیر کے میں سجنی ریکھنا پنک کوچہ  
ہے۔ یہ چار سو داروں کا باپ سے اور دو  
دن بہت جلد آئے والا ہے جب مردان  
اواس کے فرزندوں سے مسلمانوں کو روپرہنہ  
دیکھنا ہے۔

**صلی سکھی**  
حیدر آباد الحینہ آپنہ پہنچ نمبر ۸۔

اب آپ خود اندازہ لگالیں کو اصل حامل کیا ہے؟ اور کس طرح قریشی صاحب بنے پورا تسلی  
عثمان کو قتل قتل عثمان میں تبدیل کیا ہے۔  
صراحت فی شیعہ المذاہن ہیں۔ اگر شفا عترت گہرگاران خلاف عصمت ہے تو آنکھت کے بارے  
میں کیا رائے ہوگی اصل ماری مشاہد یہ وقارہ ای غادرہ مارکہ یعنی ہبودی اپنے بدھ کی میں  
مشہور ہے۔

مہینہ علمی  
جذبہ اسلام

۵۱۲

## فضائل سیدنا محمد مصطفیٰ

اختراصر نمبر ۸۰۸ آپ کے نزدیک حضرت معاویہ  
صحابہ رسول مقبول میں داخل ہوئے یا نہ؟

جواب نمبر ۸۰۹ ہمارے نزدیک معاویہ اصحاب میں داخل ہے  
اختراصر نمبر ۸۰۹ اگر داخل ہنیں تو کیوں؟ کیا انہوں نے حضور علیہ  
السلام کی خدمت میں کفر کیے تو بارہ ایمان کا اہم اسارہ ہنیں کیا؟

جواب نمبر ۸۱۰ معاویہ اصحاب میں ضرور داخل ہے اور نبلا براس نے حسزوں کی  
خدمت میں کفر حفظ کر مسلمان ہونے کا اہم کردار ہے۔ تو بارہ ایمان ہمارے نزدیک  
ثابت ہنیں ہے۔

اختراصر نمبر ۸۱۱ اگر آپ یہ کہیں کہ ہنیں کیا تو مرا مرخلاف  
واقع ہے یکوئی کم سیدنا علی علیہ السلام نے ان سے مطالبہ بعیت ایمان فار  
سم محکم کی ایکیا تھا سیدنا حسن رضی اللہ تعالیٰ عنہ نے عالم اسلام کی پوری  
بگ دوڑ ایمان و ارجیان کریں تو سپر وکی ہتھی۔

جواب نمبر ۸۱۲ حضرت علیؓ نے اس سے مطالبہ بعیت ایمان دار صحابہ بر کر  
ہنیں کیا ہے اور شعبی امام حسنؑ نے اسے کبھی کامل الایمان ذمایا ہے۔ درستہ دونوں  
اماموں کی زبان سے بصراحت معاویہ کا کامل الایمان ہر ناشایست کیا جائے۔

اختراصر نمبر ۸۱۳ اور اگر آپ کو اقرار ہے تو ان کے صالح  
الایمان ہونے پر بھی ایمان ہے یا نہ؟

**حوالہ نمبر ۸۷۲** ہم ہرگز معاویہ کو سالم الایاں بھیں سمجھتے ہیں۔  
**اعتراض نمبر ۸۸۳** اگر بھیں ہم تو اعزاز حق سابق پورے کا  
 پورا عائد ہو گا سوچ سمجھ کر حوالہ دیجئے۔

**حوالہ نمبر ۸۸۴** بعیت کامطا بہ منیابت امام خادل بڑائے اطاعت  
 ہوتا ہے اسی میں وہی مون من یا مسلم و یہ مسلم کی شرط کا لحاظ بھیں رکھا جاتا ہے اکدیں  
 ذمیں سے بھی سبہ دنایا جاتا ہے اور امام خادل کی موجودگی میں بے ایمان کا بادشاہ، ن  
 چاندا مکان بے ایسی صورت میں نہ ہی بادشاہ صاحب ایمان مانا جاتا ہے اور شرپی خلائق  
 بحق کے متحقاق کو عنصیر آجانا سے جیسا کہ فروعن بادشاہ تھا اور موسیٰ خلیفہ خدا تھے  
 یا مزاد حامم وقت تھا اور بناب خلیفی امام بحق تھے پس حکومت، رحمت، قیام دریں  
 ایمان نہیں بوسکتی۔ حضرت علی علیہ السلام کا رشاد ہے کہ معاویہ محبور را کرگا، اسلام  
 میں داخل ہوا تھا بلکن اپنی خوشی سے اسلام سے نکل گیا۔ یا کل ایمان کی یہ شہارت معاویہ  
 کی بے ایمانی کے لئے کافی بھیں ہے۔

**اعتراض نمبر ۸۷۳** اور اگر اقرار ہے تو وجہ اعتراض کیا ہیں، حوالہ کے

لئے اہل السنۃ کی معتبرت میں اشیلم ہوں گی۔  
**حوالہ نمبر ۸۷۴** ہمین سب سے بلاک در صرف ایک اعتراض ہے کہ  
 معاویہ متک باثقین نہ تھا متفق میں الفرق تین احادیث میں کہ جو نے علیؑ  
 پرستہ کیا اس نے رسولؐ پرست سیا علیؑ سے رطابی رسوی سے رطابی ہے چونکہ معاویہ نے  
 ساری عمر ایمتیت رسولؐ سے تخلف کیا ہوا وہ ہرگز مون نہیں بوسکتا ہے کیونکہ  
 ہمارے نزدیک اہل بیتؐ کی شرعی ایمان کو کوچھ تھا ہے۔ یہ ایسی مذہبات ہے کہ کسی حوالہ  
 کی مذورت نہیں ہے۔

**اعتراض نمبر ۸۷۵** کیا یہ حقیقت ہے کہ حضرت معاویہ حضرت

علیؑ کی طرح کاتب وحی تھے؟

**جواب نمبر ۸۲۵** جی بھیں یہ باطل جھوٹ ہے اور ملائے سُنیہ نے اس ریاست

کو تسلیم نہیں کیا ہے سو اسے نواصیب کہے چنانچہ مولیٰ شیخ عبدالحق محدث دہلوی نے  
مدارج ابن حجر میں صاف اقرار کیا ہے کہ معاذ یہ کاتب وحی ثابت نہیں ہے صحاح  
تسترس میں کہا ایک بھائی مرفوٹ حدیث جسی کے راد کو نہ ہوں ایں ہیں متن ہے جو معاذ پر کو  
کاتب وحی ثابت کر سکے

**اعذر اصرع نمبر ۸۲۶** اگر حضرت رسول مقبول حملہ اللہ علیہ وسلم  
کے نزدیک معاذ اللہ کامل الایمان نہیں تھے تو اپنے قرآن مجید کے  
لکھنے والوں کی صفت بیل نہیں بیخی کام موقع کیوں دیا۔ اور معاذ اللہ  
لکھنے والوں کی صفت بیل نہیں بیخی کام موقع کیوں فرمایا۔

**جواب نمبر ۸۲۷** اولاً معاویہ بن ابو سنیان کاتب وحی برنا بی ثابت  
نہیں ہے۔ دوم قرآن مجید کی کتابت ایمان کی بیل نہیں بن سنتا ہے کیونکہ کتابت  
کا ذمہ داری ایسے افراد پر ہے جو اپنی گئی جن تقسیں الایمان تھے مثلاً حکم بن العاص اور عبد اللہ  
ابن ابی سرائج - ابو مردان حاکم طبری و مسلم تراجمیا اور ابن ابی سرائج مرتد ہو گیا جیسا کہ  
علم رحمافظ جلال الدین سیوطی نے اپنی تفہیر در منشیر میں بصر احمد بن حنبل سے لے کر اسے اللہ علیہ السلام

المطہرون سے مراد نہیں ہے کہا ہاں۔ قرآن کو جھوپ نہیں سنتا ہے کیونکہ یہ بات علاطف  
دقیق ہے لاکھوں کی تعداد میں غرض مسلم کفار قرآن کو جھاپ رہے ہیں پڑھ رہے ہیں اور  
چھوڑ رہے ہیں ان سے مراد ہے کہ مخالفین و مضاریں کی حقیقت سے آشنا ہی حاصل کرنا اور  
یہ تشریف سوائے مکملہ آں جو علیم السلام اور ان کے متمکبین کے کسی مسلمان کو بھی حاصل  
ہیں ہو سکتا تھا وہ لاکھوں مرنے تھے قرآن کو پڑھ سے پڑھ حفظ کیجیے کرتے تب بھی کو رہی رہے  
گا۔ تو نکشور کے جھاپ خاتمے میں عبد کامپ بھی قرآن کی کتابت کیا کرتے تھے۔ اور

ام جملہ دیکھنے پر مسلم بھی پرسیوں دیکھ رہے ہیں قرآن کی طباعت و اشاعت میں کام کرتے ہیں۔ پس مخصوص قرآن کا صد دنیا کسی کے ایسا ندار ہونے کی دلیل نہیں ہو سکتا ہے۔

**استراحت نمبر ۸۲** اگر خاکم بدین پر تقدیری مذہب مشاہدیم کر لیا جاتے کہ حضور علیہ السلام نے قرآن مجید ریاست کتابت ایک ایسے شخص کے پسروں کیا جو کامل الایمان نہیں تھا اور قرآنی شخص کے خلاف کیا تو کیا اس سے حضور علیہ السلام کے مقام پر حرف نہیں آتا۔

**جواب نمبر ۸۲** جب کتابت قرآن کے لئے صاحب الایمان ہر کی شرط بھی منصوص نہیں ہوا ہے تو پھر حضور پر حرف کسی طرح آسکتے ہے قرآن ایک تبلیغی کتاب ہے جب آپ اس پر ایسی پابندی لگادیں گے کہ اسے کوئی غیر مسلم چھوڑے ہی نہیں تو پھر ہمیت کی طرح ہو سکتے ہے حضور تو کفار کے ذمہ پر ڈپریات چیزیں کے طور پر تمہارے کردار کرتے تھے جس کے مظاہر کے بعد ان کو اعتراف کرنا پڑتا تھا کہ یہ اسلام انسانی نہیں ہے۔ فرمائیے جب سورہ کوٹھے ہے۔ ”وما هذَا كلامُ الْعَبْدِ“، کفار نے لکھا تھا تو سورۃ سے مس ہوئے تھے یا نہیں یہ کسی صحابی نے اعتراض کیا تھا کہ یہ تو یہ اللہ قرآن کو تو غیر مسلم چھوڑنیں سکتا اس نے قرآن کے آنکھے اپنی عبارت کیوں کر لکھ دی چوں کہ کتابت قرآن کے لئے ایسا کوئی حکم ظاہر نہیں ہوتا ہے کہ غیر موسیٰ اس کو پڑھ دیا جائے کے لہذا حضور نے ایسا کوئی قتل نہ کیا جو خلاف قرآن ہو۔ شریعت کا حکم ظاہر پر ہوتا ہے تو سچ بھائی شخص نبایف مسلم ہونے کا دعویٰ کر دیکھا تو اسے اسلام میں دیکھیں مسلم افراد جیسے تمام مردمات حاصل ہوں گے تا تو تیکہ اس کا فناٹ عیاں نہ ہو جائے جوست خلا اپنے علم خاص کا استعمال بلا مصلحت و ضرر نہیں کیا کرتے ہیں۔

**استراحت نمبر ۸۲** جب تاریخ اخلاف میں مصرح ہے کہ حضرت معاویہ حضور علیہ السلام کے کاتب تھے تو کیا اس سے یہ معلوم نہیں ہوتا ہے کہ حضرت معاویہ کو کامل الایمان ہونے کے علاوہ حضور علیہ السلام دیانتدار

ادمنی سمجھتے تھے درہ نہ آپ نے غیر ذمہ دار انسان کو قرآن پاک کی کتابت

کیوں پیرو فرمائی؟<sup>۲۸۴</sup> الگ کوئی شخص تاریخ الحلفاء علامہ حبیل الدین سیوطی بیان سیوطی کی عبارت سے یہ ثابت کردے کہ معاویہ کا تب الوجی تھا یا حضور نے اس سے قرآن مجید کی کتابت کر دی تو میں اُسے منہ مانگا انہام دوں گا۔ علامہ سیوطی نے بلا سند صرف یہ لکھ لکھا ہے ”وَكَانَ أَحَدُ الْكِتَابِ الرَّسُولُ اللَّهُ“ کو کہ مقرر جیسے نہیں سمجھی سمجھی ”کتابت وحی کی خدمت“ جمادی ہے لیکن متن میں ہم عبارت سے صرف یہ ثابت ہوتا ہے معاویہ ایک میراثی راتھا۔ چنانچہ سمش پر طیوی انتظام ”تاریخ الحلفاء“<sup>۲۸۵</sup> کے حاشیہ میں لکھتے ہیں ”حضرت علامہ سیوطی کے الفاظ یہ ہیں۔ ”وَكَانَ أَحَدُ الْكِتَابِ الرَّسُولُ اللَّهُ“ عام طور پر آپ کو کتاب وحی کہا جانا ہے علامہ سیوطی نے اس امر کی کوئی صراحت نہیں فرمائی صرف ”احدا کتاب“ تحریر پر فرمایا ہے اسی کا میں نے یہ ترجمہ کیا ہے کہ آپ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کے کاتب ہوں یا محرر ہوں میں سے تھے روح رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کے ان خطوط و فرایین کو تحریر پر کیا کرتے تھے جو حسب صدر حضرت صلی اللہ علیہ وسلم ارسال فرمایا کرتے تھے۔ (شمس)

علامہ سیوطی اسی جگہ لکھتے ہیں کہ آپ (معاویہ) کی نسبت میں بہت سی احادیث دارد ہیں لیکن ان میں سے پایہ ثبوت کو پہنچنے والی بہت کم ہے۔ امام ترمذی نے ایک حدیث حسن عبدالرحمن ابن ابی عمر کے حوالہ سے بیان کی ہے کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے امیر حماۃ کے ہارے میں رعاف فرمائی کہ ابھی معاویہ کو ہدایت اور مذکور یو لا بناء کیجئے یہ زمام احمد بن حنبل میں عرباض بن شاریہ سے روایت کی ہے کہ میں نے رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کو یہ فرماتے سنابے کہ ابھی ا تو معاویہ کو حساب کتاب سکتا ہے اور اس کو مذاہب سے محفوظ رکھ تاریخ الحلفاء<sup>۲۸۶</sup> ان میں گھرست روایات سے ثابت ہوا کہ معاویہ حساب کتاب کا کام کیا کرنا تھا۔ نہ کتاب الوجی عقا۔ اور حسن طراح حضور نے ابو حیل کے نے ہدایت پانے کی دعا کی تھی اسی

طرح معادیہ کے لئے کی۔ اگر معادیہ دیا نہ تاریخ متفق ہوتا تو حضور مسیح کے ہمایت یا بپ ہونے کی دعا کرتے رہے گی (شما) اور حساب کتاب سکھانے کی استدعا برگاہ الہی ہیں  
ذکر تے (القول شما)

حضرت مالک ابن نعیرہ رضی اللہ عنہ کو خود رسول مقبول حضرت اللہ علیہ وآلہ وسلم نے  
حدائقات کی وصولی پر عامل مقرر فرمایا مختصر ستر حضرت ابو یکنہ نہیں مُرتَد قرار دیکر قتل کردا  
ویسا۔ کیا حضور نے غیر قدر دار مدنی فتن کو اتنی بڑی ذمہ داری سوچی یا تو حضرت ابو یکنہ کا یہ  
مستقی دریافت دار صحابی رسول کافائل و ظالم تسلیم کر لیجئے۔ یا پھر مان جائیے کہ زمان  
رسول ہیں حضور کی عطا کردہ ذمہ داری دلیل ایمان ہیں ہو سکتی جبکہ آنحضرت کا حسن  
سلوک سب کل رومنسا اذن کے لیے مسادی ہوتا مختقا اور تمام مراعات ان لوگوں کے  
ظاہری اسلام کے مطابق یکساں حال ہوتے۔

پس اولاً تو معادیہ کا کامتب الوحی ہونا ہی بصرحت ثابت ہیں ہے اور اگر بد  
بھی نسبات اس کے ایمان کا مل کی دلیل ہیں ہو سکتی ہے۔ لیکن کہ بعد از رسول اس نے وہ  
احداث کے جن پر تاریخ اسلام شتما جاتی ہے۔

**استراحت نمبر ۸۲۹** - جب قرآن مجید کی حفاظت کی ذمہ داری  
پروردگار عالم نے لے لی ہے تو بتائیے بر تقدیریہ نا ایت خدا تعالیٰ نے حضور  
علیہ السلام کی وساطت سے امرگتارت سیدنا معاویہ کے سپرد کیوں ہوتے  
ویا کیا یہ خلاف حفاظت ہیں؟

**جواب نمبر ۸۲۹** - پہلی بات قریبے کہ حضور نے امرگتارت معادیہ کے پرورد  
ہی نہ فرمایا۔ پھر یہ کہ حفاظت اور کتابت کا اپس میں کوئی تلقن ہیں ہے قرآن کی حفاظت  
اچھی خدا کر رہے۔ لیکن کتابت آپ کسی بھی عربی محرر سے کو دل سکتے ہیں اور غیر مسلم  
مالک میں جہاں قرآن چیتے ہیں۔ عموماً سارا عمل غیر مسلمین ہی کا ہوتا ہے پچھلے آپ دو  
تو چیخات بتا یہیں جن کی بنابر کتابت غیر مسلم مانع حفاظت خدا غدیر ہوتی ہے۔ جدا ہی  
حفاظت کی شان توبت ہی بلند ہو سکتی ہے کہ غالباً اپنی کوششوں کے باوجود ان چنانی

انذامات کو نقصان نہ پہنچا سکیں اور اگر میں یعنی ادھرنگاہ ہی نہ اٹھائیں تو پھر حضرت  
کامز اکیرہ گیا یہکہ اہمیت ہی جاتی رہی۔

**اعتراض نمبر ۸۳۔** اگر آپ لوگوں کا زیادہ اعتراض اس پر ہے کہ  
سید نامعاویہ نے سید ناطقؑ کے نام تحریر بیعت کیوں نہ کی تو فرمائیے یہ  
مسئلہ سیدنا حسن کے سامنے بھی واضح تھا یا نہ؟

**جواب نمبر ۸۳۔** مجھے معاویہ کی ہر حرکت بلکہ اس کے دچدا پر ہی اعتراض ہے  
صرف بیعت ذکر نہ اعترضوں میں سے ایک اعتراض ہے مگر میں اسے بنیادی مسئلہ  
نزار نہیں سمجھتا کیونکہ دوسرے بھی کوئی لوگ تھے انہوں نے بیعت ذکر یا پھر بیعت  
کو کسے نظر نہیں دیا۔ امام حسنؑ اس امر سے خوب واقف تھے اور پرسکون کے سامنے پوری  
طرح واضح تھا۔

**اعتراض نمبر ۸۴۔** اگر نہیں تھا تو معاویہ اللہ امامت اپنے پرے  
معنی میں سیدنا حسن پر صادق نہ آئی جیکہ شیعی مسلمات سے ہے کہ امام عالم  
ماکان و ما بیرون ہوتا ہے۔

**جواب نمبر ۸۴۔** امام حسن علیہ السلام حقیقت سے بخوبی عالم تھے۔  
اعتراض نمبر ۸۴ اور اگر واضح تھا تو آپؑ نے سید ناطقؑ کی دفاتر  
کے بعد عالم اسلام کی تقوییں فرمائیں فرمائیں کیونکہ اس کے ساتھ مصالحت اور  
بیعت کیوں فرمائیں؟ دیکھئے رجال کمکشی صدائے عظیموں میں۔

**جواب نمبر ۸۵۔** معاویہ جنگ بندی سے امام حسن علیہ السلام نے معاویہ کو خلاف  
سپردہ نہیں کی اور ہم ہی اس کی خلافت کو تینم کیا جیسا کہ امام حسنؑ کے خط سے جواہروں نے  
معاویہ کو کھاتا ہے آپؑ نے اس خط میں واشکاف الغاظہ میں تحریر فرمایا ہے

«اے معادیر خلافت میرا اور میرے اہل بیت کا حق ہے تجوہ پر اور تیرے اہل بیت پر حرام ہے جیسا کہ میں نے اپنے جدت پاک سے سنابہ « (تاریخ حسن مجتبی) اب مقام خوبی ہے کہ جس چیز کو امام پاک حرام سمجھتے ہیں اور قبل رسول حرام سمجھتے تھے وہ اُسے کس طرح تیم کر سکتے تھے۔ شیعہ تور ہے ایک طرف سُنی بلکہ تکاہ سے بھی معادیر خوبی نہ تھا۔ جیسا کہ مستند احادیث سُنیہ سے معلوم ہوتا ہے اور جن کے متعلق الراکلام آزاد نے اپنے مقارن مستدل خلافت میں لکھا ہے کہ «اس بارے میں جو احادیث موجود ہیں وہ کثرت طرق شہرت متن قبول جبقات کی بناء پر حد تو اڑ تک ہ پسچاہی میں» (مسئلہ خلافت ص ۱۱) علام سیوطی نے واضح لکھا ہے کہ معادیر نے حضرت علی پر خوفزدگی اور اسی طرح امام حسن پر خود جیانیز سیوطی نے یہ بھی اقرار کیا ہے کہ معادیر خوبی نہیں بلکہ پادشاہ تھا (تاریخ الحلقہ ص ۲۹۳)

امام حسن نے حکومت چھوڑ کر معادیر کے ایمان کی ہر گز گواہی نہیں دی ہے امام نے چبور و مختار، اور حکومت چھوڑی ہے تاکہ مسلمانوں میں خونریزی رہ جو تو رہے دو فنا برتر قمانوں میں سے ایک آسان لقchan کو پست کی۔ کیونکہ آپ جانتے تھے کہ معادیر جگ کرنے اور عذت بہانے پر مصہد سے اور اس سے باز نہیں آئے گا پس مامن نے حکومت ظاہری چھوڑ کر امت کو مزید خون کی ہوئی سے بچایا اور اپنے نانا کا یہ قول پسچ کر لکھا یا کہہ میرا یہ بیٹا سردار ہے جو مسلمانوں کے دو گروہ عیظیم میں صلح کا موجب ہو گا۔» پس حق تباشیہ اس صلح میں داخل قواب ہیں اور اس فعل میں درستی اور منیکی پر میں اور صادر اس صالوں میں خطا کا اور مستحقی عذاب ہے اور اس معاملہ میں کوئی بزرگی اور کرامت نہیں (تفاسیح کافیہ ص ۱۵۶)

امام حسن علیہ السلام نے اپنی صلح سے حضور کی اس حدیث کی تصدیق فرمائی تھی کہ «میرا یہ فرزند مسلمانوں کے دو گروہ ہوں یہیں صلح کا موجب ہو گا؛ اس حدیث میں لفظ مسلمین، شخصی توجہ کا حال ہے اور یہ لفظ قواتر کیسا لفظ کتب احادیث و قواریخ میں درج ہے مثلاً صبح بخاری، صحیح مسلم، استیعاب جلد ۱ ص ۱۳۹، تاریخ الحلقہ ص ۱۱۰

تاریخ ابوالفضل ایم ۱۹۰۹، تاریخ شمس ۳۲ دی ۱۴۰۸

لطف مسلم کا اطلاق نہاد رسوی میں مومن و منافق دونوں کے لئے استعمال کیا جاتا تھا اپنے اس حدیث سے گروہ بنی آمیہ کے لئے جو بظاہر اسلام کا چولا پہنچے ہوتے تھے مگر حقیقت میں پچھے مسلمان اور مومن کا لی نہ تھے کوئی بزرگی اور فضیلت ثابت نہیں ہوتی اور معاویہ اور اس کے ہی خواہوں کے بر سرخ ہرنے اور پچھے مسلمان کہلانے کی دلیل ہنسیں بن سکتی۔ اور نہ ہی اس کی اطاعت کا اقرار فرمایا اور نہ ہی بحیث کی بلکہ مخفی خوزیری میں رکھنے کے خاطر پر دیکھتے ہوتے کہ معاویہ کی سازشیں کافر ماہین اور مسلمان نصرت حنفی سے متعدد ہوئے ہیں مجبوراً آپ نے اپنی بحیث کو ان کی گردنوں سے نکال دیا اور حکومت سے علیحدگی اختیار فرمائی۔ علامہ عقیلی مشہور سُنی عالم اس صلح کے متعلق لکھتے ہیں:

”رسوی اللہ نے روزِ حدبیہ کفار سے اس امر پر صلح فرمائی کہ حضرت مسیح اپنے اہمیت کے مدینہ کو لڑ جائیں۔ اور نہ رج کریں نعمتہ اور کفار قربیش میں سے جو مسلمان ہو گئے ہیں وہ اہل مکہ کو داپس دے دیئے جائیں اور آئندہ سال ہمیں مکہ میں داخل نہ ہوں مگر صرف تین دن کے لئے اور وہ بھی صرف مساڑوں کی طرح اور پھر واحدوں ان سب ہاؤں کو قبول فرمائیں کے کفار مکہ صلح نامہ میں لطف مکہ مسیح رسول اللہ لکھے جانے پر راضی نہ ہوئے اور حضرت مسیح فرمادیں اس لفظ کو اپنے درست مہارک سے مٹا کر محمد بن عبد اللہ تکھوایا کیا یہ صلح رسوی کی طرف سے ہے حق اور کفار کی جانب سے باطل نہ تھی۔ اور ایسا ہی رسول اللہ نے علیہ اور اقرئے رسمیوں دیوں کے وہ قبیلوں سے اس امر پر صلح فرمائی کے باعث میریت کے پھرلوں کا ایک ثابت حصہ (یہ) ان کو دیا جائیگا۔ اور اگر وہ من اپنے ساتھیوں کے لئے ایسا کے پھرلوں کا ایک بھت جائیں۔ معدنے اشارۃ عرضی کیا۔ اگرچہ اس کے خلاف اور اس کے گروہ کی امداد سے بھت جائیں۔ حضرت نے اس راستے کو پسند کیا اور اس تجویز کو نہ ہر قوادیں کو ہرگز نہ چھوڑنا چاہیے۔ حضرت نے اس راستے کو پسند کیا اور اس تجویز کو نہ چھوڑا۔ پس کیا یہ صلح اور یہ تجویز رسول اللہ کی پر حق نہ تھی۔ فرقہ دوم کی طرف سے کذبید ابطالان پس اسی طرح امام حسی علیہ السلام کی صلح ان کی طرف سے ہوتے ہے اور معاویہ کی جانب

سے باطل ہے بے شک معاویہ نے بڑی غلبہ کرنے والا اور گھنٹا رخفا۔ اس نے باوجود سینہ زوری سے حکومت لینے کے جو عہد کیا تھا اس کو توڑ دیا۔ کسی ایک شرط پر وفات کی اس قفسہ صلح کا یہ سب حال فتح الباری شرح صحیح تجارتی اور ابو جعفر طبری کی تاریخ طبری اور کامل ابن القیر و عیزہ سے لکھا گیا ہے تاکہ معلوم ہو کہ امام حسن اسی صلح کے لئے کس قدر مجید ہو گئے تھے اور معاویہ نے اپنے عہدوں کو کس طرح ترکیا۔ (الضائع کافیہ ص ۲۵۲)

پس جس طرح حضور کا فخار سے مصالحت کر لینا بیعت نہیں بلکہ معاویہ امن ہے۔ اسی طرح امام حسن نے پڑے مدد کش شریعت کے سامنے معاویہ سے بیان امن فرمایا جس طرح حضور نے یہ برد و ندک و عیزہ کی اراضیات کے متصرف والاک فدائی و حاکم ہونے کے باوجود کچھ شریعت کے ثابت وہ علاقے پہروں یوں کے قبضے میں دیے ہیں اسی طرح امام حسن نے مظاہرہ شریعت کا پابند نہ کر معاویہ کو امور سلطنت دیہے امام حسن کا یہ عمل میں بطباقِ سنت رسول ہے اور اگر امام پاس فعل کی وجہ سے اعتراض ہوگا تو ای اعتراض حضور پر ہو گا اور سوچا جا سکے یہ ہو گا۔ وہی نواسہ رسول کے لئے جو ہوگا۔  
استواتیعہ مبعوث ۸۳ اور اگر آپ کو بیعت سے انکار ہے تو زیل کی عمارت کا جواب خوش ہو کر دیجئے۔

قال سمعت ابا عبد اللہ ان معاویہ رادی کہنا ہے کہ میں نے حضرت کتب ابی الحسن بن علی اف الی عبید اللہ علیہ السلام سے سنایا ہے اقدم انت والحسین واصحہ۔ فرمایا کہ حضرت معاویہ نے حضرت علی فخر ج معصوم قیس بن مسیح بن عبادہ الانصاری فقدموا الشام خاذن لهم معاویہ واعداً اور حضرت علیؑ کے ساتھیوں کے لئے اخراجی قسم تشریف لائیے پس ان کے ساتھ قیس بن مسیح بھی چلے گئے اور

ملک شام میں پیغام کے پس حضرت  
معاودہ نے ان کو اپنے کی اجازت  
وی اور ان کے تعارف نہیں مذاہ  
و اوصیف کے لئے خطیب مقرر

فرماتے ہیں اپنے معاویہ نے فرمایا اٹھئے اس سعیت کیجئے لیں اٹھئے  
اور سعیت کی اسی طرح حسینؑ نے بھی سعیت کی۔

**جواب نمبر ۸۲** اس روایت میں جو فقط سعیت استعمال ہوا ہے اس سے یہ  
معنی مراہ پیشیں کو خلیفہ میشوائے دین سے اقرار و فاداری کیوں نہ کرے ہی خلیفہ تھا اور نہ ہی  
دین کا امام کیوں نہ کر جب کسی امام کی سعیت کی جاتی ہے تو اس کی اطاعت پر سعیت ہوتی ہے  
تک اس کا پانی شرط لٹکا پابند نہ کر سعیت، کی جاتی ہے اور اسے کٹھ پلی حاکم بنانے کی کوشش  
کی جاتی ہے پوچنکہ یہ مصالحت ایک عہد نامہ کے تحت ہوئی تھی لہذا یہاں سعیت کے عمل  
معنی یعنی "عہدو پیمان و معابرہ" لئے جائیں گے۔ امامؑ نے تو یہاں "کم شرط پابند حدی  
مغلی کے معاویہ خود کو اپرالمومنین پیش کردا سکتا۔ نیز یہ کرو اہ اس کے دربار میں گواہ نہ دیں گے  
(تاریخ حسن مجتبی) واضح ہو کہ منقولہ عربی عبارت میں امام حسینؑ کے سعیت کرنے کا ذکر  
موجود ہیں ہے میرضیٰ نے ترجیح میں اضافہ کیا ہے۔

**استراض نمبر ۸۳** اگر اس عبارت اور کتاب کے ثبوت پر اعراض  
ہے تو اس کی تزوید اسی کتاب یا اس سے معتبر کتابوں میں دکھائیے۔ اور  
جواب مرحومت فرمائیے۔

**جواب نمبر ۸۴** اس عبارت کا ذرجمہ صحیح کر دیجئے تو خود بخود تزوید ثابت ہر  
چاہے گی۔ باقی ثقہۃ الاسلام حسنه العقوب کیلئے مالی روایت کے یہ الفاظ، سی کی تزوید کے  
لئے کافی ہیں۔ ان الحسن الشتر طاعلے معاویۃ، ان الایمیۃ امیر المؤمنین یعنی امام حسن

علیہ السلام نے بلاشبہ یہ شرط عائد فرمائی تھی کہ معادیہ اپنے آپ کو امیر المؤمنین نہ کہلانے کیا یہ مشرط اس کی امارت کی تکذیب کے لئے کافی ہے۔

**اعتراض نمبر ۸۳** نیز سیدنا حسین مکمل نے امیر معادیہ کے اس حکم کی تخلی قرائی جبکہ ان کے لئے بحیثیت امامت ایسے حکم کا مامن ضروری نہ رہتا۔

**جواب نمبر ۸۳۵** پہلے بھیں اس حکم سے مطلع فرمائیے ہو معادیہ نے دیا۔ روایت میں کوئی حکم موجود نہیں ہے بلکہ تحریر و درخواست کی گئی ہے کہ امامیہ تشریف ہیں۔ ان کا شاندار استقبال کیا جانا لکھا ہے اور عہدنا مریضش کرنے کی اتماس کی گئی ہے اگر معادیہ کے شراط کو پیش کرنا حکم کیلیں سمجھا جائے تو یہ جمل جیالت و صلاحت ہرگز۔ **اعتراض نمبر ۸۳۶** اگر تشریف بھی لے گئے تو وہ ان جائز اکاریوں میں کرو یا ان کے حق و باطل واضح ہو جاتا اور لوگ قیامت تک اس غلط سے بچ جائیں؟

**جواب نمبر ۸۳۷** ہر ایک مشرط جو امام پاک نے رکھی معادیہ کی امارت کو جائز ثابت کرتی ہے اور امام رجع نے حق و باطل کا واضح فیصلہ فرمادیا ہے تمام شرائط کو صاف کا قبول کر لیا یہ دلیل ہے کہ وہ پہلے ان بالوں پر کار بند نہ تھا، مگر انہوں کو اس نے ایک بھی وعدہ پڑانہ کیا۔ میں نے اپنی کتاب موصوفہ اور گفتگو کی ہے اور منادر کے چیزوں سے پورے اجتہادی نقاب کے چیزیں ملے اڑائے ہیں۔ ملاحظہ فرمائیجئے۔

**اعتراض نمبر ۸۳۸** اگر ان کے ایمان میں اس لئے آپ حضرات کو شیخ ہے کہ انہوں نے سیدنا علیؑ سے جنگ کی تور ریافت طلب امر یہ ہے کہ پہلا حملہ سیدنا علیؑ نے امیر معادیہ پر کیا یا سیدنا معادیہ نے تباہی پر،

**جواب نمبر ۸۳۷** اولاً تو معاویہ امام عادل کا باغی تھا اور ایک سرکش گورنر تھا لہذا خلیفہ رحیم کافر عن منصبی یہ سے کہ بنادلت کو پہنچ کر باعثِ کوکیفر کر دار تک پہنچا دے اس سے معاویہ اور اسرائیل میں کو ایک سلطنت پر کھکھ رکھنے کا حق میں تقدیر کا حوالہ کرنا خلیفہ راشد کی خلافت سے منکر بر جانے کی دلیل ہے جو کہ عقیدہ سیئہ کیخلاف ہے چنانچہ اہل سنت کے آئندہ رجیسٹریں کے امام اعظم جانب پوچھنے کے نزدیک معاویہ ایسا باغی تھا جس سے قاتل واجب تھا۔ امام ابوحنین نے لوگوں سے سوال کیا کہ جانتے ہو کر اہل شام ہمیں کیوں وشن رکھتے ہیں۔ لوگوں نے فقیہ میں جواب دیا تو اس پر انہوں نے فرمایا اس وجہ سے کہ ہمارا الفقیہ واعظ اور ہے کہ ہم لوگ اگر حضرت مسلمؓ کے شکر میں ہوتے تو معاویہ کے خلاف حضرت علیؓ کی مدد کرتے اور علیؓ کی وجہ سے ان سے جنگ کرتے اسی وجہ سے شام والے ہمیں محظوظ ہیں رکھتے رضاۓ کا فیض۔ کتاب المہتمم فی بیان التوحید (سیکن بہرحال جنگ کی پہلی مباریہ نے کی اور فرات پر پالی بند کر دیا۔ بعد میں شکر علیؓ نے کھاث پر قبضہ کیا۔ اگر حضرت علیؓ علیہ السلام نے معاویہ کے خلاف جنگ میں پہلی بیانی کی ہوتی بھی انہوں نے اپنا فرض پورا کیا ہے۔

**اعتراض نمبر ۸۳۸** اگر ستیدنا معاویہ نے اگر کوفہ پر حاضر ہاں کی روی تو یقیناً زیارتی حضرت معاویہ سے مستحضور ہو گی مگر اس کا ثبوت آپ پر ہو گا۔

**جواب نمبر ۸۳۸** معاویہ نے کوڈ پر حاضر ہاں کی روی یادوہ شام میں امام عادل کیخلافت اڑا۔ دونوں صورتوں میں قصور وار ہے کیونکہ خلیفہ رحیم کا باغی تھا۔ خلیفہ راشد نے اس کو معزول کرنے کے احکام صادر فرمادیئے تھے اور اس نے نامذکور سہیل ابن حنیف کی بے خرقی کی اور گفت و شیئہ اور اخویہ اور اخویہ کی قائم را ہیں پہنچ کر دیں۔ شام پر غاصب ایمان قبضہ جا لیا مرن کے خلاف شورش برپا کر دی۔ قصاص عثمان کو جیلہ بن کر اہل شام کا پشاہنا پایا۔ اور جنگی سازوں سامان کی تکمیل کی گئی اور طیخار کرنے کے لئے اٹھ کھڑے

ہوئے۔ جب امیر المؤمنین کو شام کے باعثیوں کے اس اقدام کا علم ہوا تو آپ نے اس پیش قدمی کو روکنے کے لئے شام کی جانب شرکتی کا ارادہ کیا۔ اور خطبہ دیا کہ اے لوگوں قرآن و سنت کے دشمنوں کی طرف چل دو۔ مہاجرین والصار کے قاتلوں کی طرف تکل کھڑے ہوں اور شرست خواہ دلکشہ فاطرتو لوگوں کی طرف جہنوں نے ڈر کے مارے باطل نافع استہ اسلام قبول کیا تھا اور جنہیں مغضن دلجنی کے لئے مسلمانوں کی صفت میں شامل کیا گیا تھا۔ احمد کھڑے مہرناک دہ مسلمانوں کی بلاکت و بربادی سے باز آئیں (اخبار الطوال ص ۱۷)

امیر المؤمنین کی فوج وادیٰ نجبلہ میں اکٹھی ہوئی تھی کہ ایک شخص کے ذریعہ اطلاع موصول ہوئی کہ شای فوجی عراقی سرحدوں کی طرف پیشی قدمی شروع کر دی ہے حضرت علیؓ نے احمد کھڑے رکا ایک ہرا دل دستہ زیاد بن نصر حارثی کی زیر کنکا اور حیا ہزار کا ائمہ دستہ مشترک ابن حارثہ کی زیر تیاریت سرحدوں کی حفاظت اور فوج مخالف کی قوت و طاقت کا اندازہ لگانے کے لئے روانہ کیا اور انہیں ہدایت فرمائی کہ جب تک میرا حکم نہ پہنچے یادگم ابتداء کرے تم جنگ نہ کرنا اس سرت امیر المؤمنین ص ۱۷)

بیس ثابت ہو اکہ پہلی تمدی شای فوجی کی اہم اسکال کی سرکوبی کے لئے امیر علیہ السلام نے اپنائش کر روانہ کیا۔

اس لحاظ سے جیسا حوار یہ باعثی مقدمہ دشمنی قرآن و سنت، قاتل مہاجرین والصار درشت خود دلکشہ فاطرتو اور مناقن ثابت ہے۔

احسن احتراص نمبر ۳۹۸ اور اگر سیدنا علیؓ نے سیدنا معاویہ رضی اللہ تعالیٰ عنہ پر حرب پڑھائی فرمائی تو کیا یہ صلح ہے کہ ان کو کامل الایمان ہیں سمجھتے ہیں؟

حوالہ نمبر ۸۳۹ جیسا یہ صحیح ہے کہ حضرت علیؓ معاویہ کو قرآن و سنت کا

وشن، بہا جبین والنصار کا قاتل، ورشت خوا در گیتہ فطرت اور منافع بحثت تھے حال  
بالائی حواب میں وکھو یجئے۔

اعتزاص فہرست ۸۰ اگر یہی بات آپ کے نزدیک واقع کیمطابق  
ہے تو ذیل کے خبطے کا حواب دیجئے۔

وكان بعد امرنا انما التقيينا والقوم بل اثنين بهارى چنگ ہوئی اور مقابلے  
من اهل الشام والظاهران میں قوم شامی بختی اور ظاہریت ہے  
و بتا واحد دعوتنا فی الاسلام کہ ہمارا رب ایک ہے ہمارا رب  
و احده و کا مسترید ہم فی الایمان بالله والتصدیق برسولہ و کا مسترید ایک ہے اور اسلام کی طرف پورت  
ونتائی مجھی ایک ہے جم ایمان باللہ اور

تصدیق پا رسول میں ان سے زیادہ  
ہمیں اور وہ ہم سے زیادہ نہیں،

کیا اس سے شید نا علی علیہ السلام اور ان کی ورح سیدنا معاویہ اہسان کی فوج  
کے ایمان میں پرا پرمی معلوم نہیں ہوتی؟

جو اور یہ فہرست ۸۰ مشقولہ بالا رشاد امیر بن لفظ "الخطاب" قابل سورہ کے حضرت  
علی فرماتے ہیں کہ بظاہر شانی قسم اور علی لشکر میں اس لحاظ سے کوئی ترقی نہیں ہے۔  
کوئی ترقی دعویہ اسلام میں اور خدا و رسول کو ما شنے کا اعلان کرتے ہیں۔ و مگر ایمان  
میں فرقہ سے اس ظاہری ثانیش و اخلاق اسلام سے ایمان کا کمال ہرگز ثابت نہیں ہوتا بلے  
موجودہ دوسری کی مثالی سے یہ بخی کہ فرقہ احمدیہ یعنی صراحتی بظاہر خدا ایک رسول،  
ایک، یعنی اسلام ایک۔ کل ایک ہے یعنی بالائی اعتبار سے حقیقت و کافر ہیں پس

ایک خدا کی تحریک کاظم اپری اقرار اور ایک رسول کی رسالت کا نام لشی اعلان نظر اپری  
مسلمان مہدوں کے لئے تو کافی بر ساخت ہے میکن ایمان کے لئے کافی ہیں ہے۔ اسے  
لئے جب امیر کافر اسی کلام کو مندرجہ ذیل الفاظ پڑھتے کر کے شایعوں کے گروہ کو تھیں  
اللیمان اور بدترین انجام پاوسے والے قواریہ ہیں۔

**فَهُوَ الَّذِي أَنْتَقَدَ اللَّهُ مِنَ الْمَلَكَةِ** یعنی اب ان میں سے جو لوگ پسے عہد  
وَمِنْ لَحْ وَنَمَادِی فَهُوَ الرَّاكِس یعنی پسے اتریں گے خدا ہیں ملکت  
الَّذِي رَأَى اللَّهُ عَلَى قَلْبِهِ وَصَارَتْ دُرْجَتُهُ سَعْيَ لَهُ گا۔ اور جو لوگ مخلالت میں  
وَصَنَعَتْ چَلَّهُ جَائِيُّنَ گے دھنے عہد شکن قرار  
بَاهِيُّنَ گے خدا ان کے دلوں پر پڑھے خال  
وَدِيَگَا۔ اخدا ہیں بدترین انجام سے دو  
حصار ہونا پڑے گا۔

پس خابت ہوا اگر دونوں گروہوں کا ایمان پر بڑی ہوتا ہے تو ہر گروہ حضرت یہ کلام ارشاد  
فرما کر ان کی ہلاکت، مخلالت عہد شکنی۔ دونوں کے پر وہ اور بدترین انجام کا ذکر کردہ ذوق ناتے  
**اسْتَرَا ضَرَبَ عَلَيْهِمْ ۖ** اگر یہ شبہ کیا جاتے کہ معماز اللہ سیدنا علی ہی فی اللہ  
تمال لئے عنہ نے یہ بیان تلقیہ و یا بخاتوف فرمائے اپنے اہل رحمت کے طور پر جو بیان  
ویا ہے اس کی لشان دہی کیجئے۔

**جَوَابٌ عَلَيْهِمْ ۖ** شبہ کی یہاں گنجائش ہی ہیں اور یہ تلقیہ کی خود ہے  
ل فقط ظاہر سے مولانے ظاہر کر دیا ہے کہ اہل صادر یہ ظاہری مسلمان ہیں درست ایمان مہلکت  
کے قریب ہیں ہیں جھٹکے ہیں۔ اسی طرح جنگ صیفیں کے موقع پر مولانے ارشاد فرمایا ہے  
کہ خبردار بمنادیہ گزاروں کی ایک جماعت یہاں کامنار میں گھبٹ لایا  
ہے اور حقیقت امر کراس سے پنهان رکھتا ہے تا آنکہ لام جماعت نے اپنے حلقوم  
و گلوکو ہفت مرگ قرار دیا ہے (سبع البلاغۃ ضبطہ ع۱۵)

مولائے کائنات پھر ارشاد فرماتے ہیں «اور مجھے تریتیا مل اس لئے زیارت پسند  
ہے کہ ان کی راست کو معادریہ کی، مگر جو دھنلاستہ کی حالت ہیں مجھے جنک آزمائنا پڑا  
ہے، اور ابھیں قتل کر دوں (الچیپ) بہرحال، اپنے گل بولی بی سے دمیر سے ناخنوں قتل  
ہوں فے کے بعد پیش ہوں گے؟ خطبہ ۱۷۴»

مولائی اعلان فرماتے ہیں، «خدا کی راہ میں جان دینے سے تو اشہر اور کوئون  
کے ساقہ مرتوں کی طرف قدم پڑھا، وہ تمہارے لیئے ضروری ہے کہ اس انبوہ راست کو معادری  
اور طنابوں والے سرراپو سے (جیسے معادریہ) اور سوچی (سرراپو) پر ٹکراؤ، یعنی کہ شیطان  
اسی کے گوشہ میں پہنال ہے اور اس نے جیتنے کے لئے ایک ہاتھ اٹھا گے، اور  
(جلد بھاگ جانے کے لئے) ایک پاؤں پیچھے کر کھا ہے، پس ثبات قدم اور استقامت  
کو اپنے سے نہ جانے دو تاکہ کامنارہ تم پر ظاہر ہو جائے، تم برزا و بالا ہو خدا کو تمہارے  
ساقوں پر دہ ہو گز کہ تمہارے اعمال کی ہنجاری یعنی میں کی روزاد رکھے گا۔» خطبہ ۱۷۵۔  
جانب امیر علیہ السلام متینہ فرماتے ہیں کہ، «لَا يُقْرِبُ لِقَوْمٍ مِّنَ الْجَهَنَّمِ  
قَاتَدُهُمْ مَعَاذِيْنَ وَمُؤْرِبِهِمْ أَبْنَ النَّابِغَةِ» اس قسم میں خدا سے آئندہ  
ہیں سب سے قریب ان کا نہما معادریہ اور ان کا مشیر این نبایہ (غم و بن العاص) ہے  
پس حضرت امیر المؤمنین نے ہمی فیصلہ دیریا ہے کہ مسادیہ اہل کادمت راست  
ابن العاصی و دلوں ذات خدا سے حوالی تھی لیکن کافر و عیسیٰ مونتھے، اب اس سے  
زیارت اور انقلاب حنفی کس طرح پورستھے۔

**اعتراف نمبر ۲۸** اگر تقبیتیم کر لیا جائے تو کیا ایسے صاحب کے  
متعلق بھی تقبیہ کا شکر برحق ہے جس کے ناخنوں میں پورے اسلامی عمالک  
کی باگ ڈور ہوا اور حسپر امامت پر فائز ہو۔؟

**جواب نمبر ۲۸** بیان تقبیتیم کرنے کی مزدودت نہیں ہے بلکہ ہر جگہ وقت  
مزدودت تقبیہ کی جاسکتا ہے کہ امر جائز ہے، امام علی ابن ابی طالب علیہ السلام نے

متعدد مرتب، معاویہ کرنا نقص الایمان فرمایا ہے لہذا اس قدر اعلان عام کی موجودگیں تو ضمیح تلقیہ کیا جز درست ہے۔ امام نے معاویہ کر کا حاکم «تم ر معاویہ» ان لوگوں میں سے فتحے جو دین میں ملٹے یا خوف سے داخل ہوتے تھے، ملکتوب علیؑ اسی طرح مولا تحریر فرماتے ہیں کہ «هم ایمان لائے تھے مگر تم نے کھڑا اختیار کیا تھا، آئے جیسی ہم حق پر اس تو اس پر اور تم نے کی راہ پر وہ رئے چلے جا رہے ہو۔» (ملکتوب علیؑ)

**اعتراض نمبر ۲۳۸ کیا آپ کے علم میں ہنسیں ہے کہ اسی**

**خطبے کی اپنادیں مستطور ہے۔**  
 سیدنا علیؑ نے متعدد شہروں کی کتبہ ای اهل الامصار یقین فیہ ساجروی بینہ و مین اهل صنیف۔

(انجی البلاغہ ص ۱۲۵)

  
**جواب نمبر ۲۳۸** جی ہنسیں یہ بات، ہمارے علم میں ہنسی جو شخص ہمارے پاس ہے اسی میں یہ تحریر ایک عام خطاب کے عنوان سے ہے، اور یہ مصنفوں کسی خطبہ میں ہنسی ہے۔

**اعتراض نمبر ۲۳۸ آگاہ حضرات کی بات کو تسلیم کر لیا جاتے تو اس سے رفع فضاد اور اذالم، عینض منصور ہو گا یا اخفا فضاد۔**

**جواب نمبر ۲۳۸** رفع فضاد اور اذالم، عینض منصور ہو گا، یعنہ کہ یہ شجرہ ملعون کی قسم ہے پرور جو بڑی پیکاری مزیات لگا کر اس کا استیانا اس کر دیں گے اور بترا سے ایسی آسان راہ پیدا کر دیں گے کہ نذر ہے گا، باشی نہ بخے کی بالسری۔

۵۳۲

احتراء نمبر ۱۸۵ اور اگر اہل السنّت والجماعت کے مسلک کو تسلیم کریا جائے تو فرمائیے اس میں کیا حرج ہے جو ایں ہم کے بھی خلاف نہ ہوا اور بات بھی اپنے موقع پر ٹھیک بلکہ ٹھیک جائے ہے۔

**جواب نمبر ۱۸۶** اہل سنّت کے مسلک کو تسلیم کرنے سے اول اختلاف شاد ہو گا اور فضاد پر بڑہ پوشی کرنا لگتا اور حرم ہے دوم عقلاً اور نقلیٰ ثابت کرنا ممکن ہو گا، کہ معاف یہ اور علیٰ کی حادثہ اُن رحمہ ہمینہ کے مطابق ہے۔ اسے صرف ختن تک محو کیا جاسکتا ہے سوم بات بھی ٹھیک نہ بلکہ یہ کہ کلام و مظلوم، پامنی و امام حادل، حق و باطل، مومن و منافق، کل ایمان اور تمام کفر سب کے سب برابر نظر آئیں گے جو عدل والیات کے صریح خلاف ہے۔

اور سب سے سینگین حرم مسلک سُنیہ مان لیتے ہیں یہ سے کہ تقلیل درم کاران ہائق سے چھوٹ ہاتا ہے جو کہ سفینہ نوح کی مانند ہے اور اس سے تخلف یقینی ہاں کا سبب ہے۔ معادیہ کے چھوڑ دینے سے کفر لازم ہمیں آتا اور نہیں برقی بھر گا، ہر زبان جیکہ اہل بیت کو چھوڑ دیتے سے ایمان ہی سلامت ہمیں رہ سکتا۔ اور دو کشتوں میں پیر کھا رہے داشتہداش فعل ہنسیں بکر نا عاقبت اندشتہ کا ثبوت ہے۔

**احتراء نمبر ۱۸۷** سیدنا علیؑ کے اسی خطبے سے اس کا کیا جواب ہے؟

الامر ولحد الاما اختلافنا في دم  
معاملہ ایک ہی ہے صرف فرق  
ہشمان و نحن منه براء  
(یعنی البلد غریب)

سیدنا عثمانؑ کے فصائل کیمیتعلقات  
مختا اور ہم اس سے بری ہیں۔!

کیا اس سے یہ ثابت ہیں ہر تاکہ اختلاف محض سیدنا عثمانؑ کے فصائل کے جلدی لینے اور تاخیر کے سلسلے میں نخا جس پر آپ نے قتل سے پُرت

کا انہصار فرمادیا ہے۔

جو ایسے میرے ۲۶ میں بات سے لیا اب معاویہ کی گمراہی ثابت ہے کہ اس نے ایک امام مادل پر قتل عثمان کا اذام عائد کیا اور صدیق اکبر اور ولی پر حق کی برائت کلی کے باوجود فتنہ زیپا کیا۔ حالانکہ وارثان عثمان کی موجودگی میں نہیں معاویہ کے قصاص کا مطالہ جائز تھا اور وہ بھی یہ مقدمہ بقا مدد و خلیفہ وقت کے سامنے پیش کیا بلکہ حق شریش و نہیکا مرآتی کی خاطر اس راقمہ کو سیاسی چال بنایا گیا۔ حالانکہ خود معاویہ نے اپنے زمانہ حکومت میں اس کے ہارے میں قلمی کوئی قدم نہ اٹھایا جو شخص حکم قرآن کے خلاف مبارکہ میں شامل صادق مہتمی کی تکذیب کرے فرمائیں رسول کے اس فرمائی کو جھبڑلا دے کہ ”علی حق کے ساتھ ہے“ اور خلیفہ راشد کیخلاف علیہ بخادرت کرے اور مرکز بیت کو کمزور کرنے کی رویتہ وہ اینیوں میں مصروف ہو اور ہر جائز و ماحب اُن طریقے پر قضا کر لینا چاہے۔ ہم اُسے صاحب ایمان بنسیں ماں سکتے ہیں جبکہ تاریخ نے مکمل طور پر ثابت ہے کہ معاویہ کی اپنی اسی سنت نگاہ تھتھ پر گلی تھی۔ اور ایسی گرگشتنیں اس نے وارثان میں شروع کر کی تھیں۔ بھی وجہ ہے کہ طویل محاصرہ عثمان کے باوجود وہ اس بے مردوت و ضریبی دوست نے حضرت عثمان کی کوئی مدد نہ کی۔

اسختوا خنزیر نبوی ۱۴۷ اگر خدا نخواستہ آپ حضرات کو اس پر اعتبار نہیں ہے تو ابی السنۃ کی کسی معتبر کتاب سے سیدنا علی رضی اللہ تعالیٰ عنہ کا تصویری بیان ثابت کیجئے کہ قتل میں ان کا ماتحت تھا۔

جو ایسے غیرے ۱۴۸ ہم تیری بات کرتے ہی نہیں پس کہ حضرت امانت عثمان میں نا ماتحت تھا پھر بتوت اس بات کا وہیں۔

اسختوا خنزیر نبوی ۱۴۹ فرمائیے سیدنا علی رضی اللہ تعالیٰ عنہ کی تہاد کے بعد سیدنا حسن نے سیدنا حاویہ نے ساختہ بحیث کیوں

کی اور حکومتِ اسلام میسے کو ان کے سپر و کیوں فرمایا ہے؟  
 جواب بے نعمہ ۸۴۸ امام حسن مجتبی علیہ السلام نے معاویہ کی بیت بہرگز ترکی، ایسا  
 صرف مسلمانوں میں امن دامان کی بجائی کے لیئے مندرجہ ذیل شہادت پر صلح کا معاہدہ کر دی  
 اور حکومت کا انتظام عارضی طور پر لے لیکر پاسے دیدیا۔

- ۱۔ معاویہ کتاب سنت اور حلقة درجت کے طریقہ پر عمل کرے گا۔
- ۲۔ معاویہ کو اپنے بیوی کی امیرناصر کے کامخت نہ ہو گا۔
- ۳۔ شام و عراق و جاودہ میں سب جگہ کے دگوں کی امان ہو گی۔

۴۔ شیعیان علی جہاں ملی وہی ان کے جان و مال و زاد میں حفظ ہوں گے۔  
 ۵۔ معاویہ حسنی بن علی اور حشیثین بن علی اور خاندانِ ان رسول میں سے کسی کو نقصان پہنچانے  
 یا پاک کرنے کا کوشش نہیں کرے گا، زخمیہ اور نہ علایم۔  
 ۶۔ علی قائل علی پر سب دشمنیں بر گا۔  
 ۷۔ معاویہ خود کی امیرناصر میں ہنسیں کہا گے۔  
 ۸۔ کوئی کو اہ معاویہ کے حضور گواہی نہ دے گا۔ وغیرہ وغیرہ۔

امام حسن میں اسلام کے ظاہری حالات سے صحیح کے مندرجہ ذیل اساباق نظر آتے ہیں۔ ۱۔ قلقت الفصار معاویہ نے خیفہ پو پیگٹھا اور غلط اداہ میں سے اب عراق میں  
 پھرست ڈلا دی۔ احمد امام کی نظرت کے لئے میں اور اسے زادِ رُگ تیار نہ ہوتے  
 لہذا مجید آپ کو صحیح کرنا پڑی اور آپ نے ارشاد فرمایا کہ میرے جو پاک کے بال وجہ  
 انصاری کی تھی، تو انہوں نے خاموشی سے ملک کو چھوڑ دیا۔ اسی طرح میرے والمر بزرگ راستے  
 اور میں نے خاموشی اختیار کی جبکہ دگوں نے اختیار کی بیعت کر کے ہمیں چھوڑ دیا۔

۲۔ امام حسن علیہ السلام کی فوج میں معاویہ کے مفتر کروہ اور صنیفہ فردش منافق ہیں آئے  
 تھے کچھ خوار جملات لی تھے۔ ان کے علاوہ امارت و دولت کے حریص ہمیشہ ہیں جن کے  
 عزم منروم تھے اور امام کی فاقی و شتمی دگوں کے دلوں میں پہاں تک تھی کہ آپ  
 خدا کے لئے بھی ذرا چہیں کرت شریف لائے تھے۔ ایسے حالات میں معاویہ سے جنگ

جاری رکھنا سوچتے قتل کری داسیبری کے کوئی نتیجہ برآمد نہ ہوتا۔ اگر امام صلح فرماتے تو بہت خواستہ مولیے پرستے اور نتیجہ محسوسون کی تھنیر جو اسٹ ملی تھی تھنیر ہو جاتی تھی۔ صلح نہ کرنے کی صورت میں صادر برس کے رویہ استبداد میں اور اضافہ ہو جاتا اس کی غلطی کاریوں پر کسی کو عتر جن کرنے کا حوصلہ بھی نہ ہوتا۔

۴۔ امام حسن کو خود بی قتل کر کر مشہور کر دیا جاتا کہ امام کان کے شیخوں نے قتل کر دیا اور صورت حالات ایسی حظیزناک تھی کہ قیامت تک اس کا فیصلہ مشکل تھا، ایسی صورت میں واقعہ قتل پر پس دے پڑھتے اور حق و باطل میں تبیز نہ رہتی۔

۵۔ اسی صورت میں شیخوں کا قتل عام ہوتا اور بہائی قیامت قتل امام بنایا جاتا ہے ادا دینیت سے گردہ موں کی کا خالہ برجاتا۔

۶۔ امام حسن علیہ السلام کو اس صلح میں امانت اسلامیہ کی فلاح دہبیور ملحوظ تھی چنانچہ، سورا امام فرماتے ہیں۔

”گماریہ مجھ سے حنچینا چاہتا ہے مگر میں نے امانت کا صلاح اور ذمۃ دشائی کی پیش کنی کے لئے صلح بی کو مناسب سمجھا اور میں نے امن عادی کو خنزیری پر توجیح دیا ہے“ حضرت سیدنا بن حرون خدا تعالیٰ رضی اللہ عنہ نے حب اس صلح کے اسباب دیانت کے تلاس کے جواب میں امام نے فرمایا اگر میری کوششیں دنیاری اغراضی، ذوق خامشات اور سلطنت ظاہری کے لئے ہوتیں تو یہ معاویہ نہ مجھ سے زیارت دنا ہے اور نہ زیادہ چاک کہے بلکہ جو صلح د مقاصد میری سے پیش نظر ہیں ان کو تم پیشیں دیکھتے ہیں نے امانت اسلامیہ کو خنزیری سے بچانے کے لئے یہ اندام کیا ہے چنانچہ امن عادی کو بھائی کو جی ارشاد اعظم میں داخل کر دیا ہے؟“ دنار کو حسن محبتی اور صلح کی پیشیں معاویہ کی طرف سے تھی لہذا ظاہر براس نے دوستی و امن کا اثر بڑھا دیا تھا تو امام اگر اسکو حکم کر ادیتے تو یہ نارنجی غلطی ہوتا۔ اس نے امام نے مصروف سفر انتظامی کا بہن پہنچا کر اس حرج بھی اتفاقاً کو حکومت کا اختیار عطا کروانا انتہا رسمی الخلافہ سیوٹی کے مطابق امام نے یہ بھی جوہری کو معاویہ کے مرنس کے بعد حکومت میں حاصلیں

کو دی جائے گی۔ پس صلح کے بعد کرنا اور سلطنت معاویہ کو دیدینا امام علیہ السلام کا وہ راست اقامت ہے جس کی بشارت رسول اللہ عبید رب العالمین ہے اور پھر معاویہ صلح میں شرالظاہر پا بندی کا عہد لینا اپنے کرتا ہے کہ معاویہ کا علی اُن امور کیفیت مختفی پر مرقوم ہوئے ورنہ معاویہ کو سخت کرنے سے قبل اور اُن پر تباہ کرنے تو یہ سبب باقی پہلے ہی کرتا ہوں لہذا معاویہ کیسا اور شرائط ہیں؟ یہ صلح اور صلح حمدہ با انکل ایک بھی طرح کے ہیں۔ تفصیل صرف ایک ماستر میں ملا خونڈ کریں اسخن اغصے نمبر ۸۷۹ اگر انکار ہے تو حسب ذیل عبارت کا جواب دیجئے۔

جب سیدنا حسنؑ نے سیدنا معاویہ لما صلح الحسن ابن علی ابؑ اپنی طالب ابن ابی سفیان و دخل علیہ الٹا س فلامہ بعضهم علی بیعت فقاو و لیحکمہ ما معاویہ پر ملامت کی تو آپ نے قدر دن ما عدلت خیر لشیع فرمایتم پر مجھے سخت افسوس ہے ہما طمعت علیہ الشمس۔ تھیں خبر رسمی نہیں جو کچھ میں نے

کیا ہے۔

(راجحتیح طبرسی ص ۲۴)

جو اسے غصہ نہیں ہے ہم نے پہلے عرق کر دیا ہے بیعت سے مراد ہمہ نامہ پیچاں ہے ذکر معاویہ کی امامت و اطاعت کی قبولیت کیونکہ بیعت کے اصل معنی معاویہ کے ہیں اور پھر حبیب بیو دکر ہر اقوال دقت صلح پر اماموگی کا اجلہار ہوا خدا ابی شرائط صلح مرتب نہ ہوئے اور نہ ہی نامہ نہاد بیعت دیجور میں آئی تھی۔ لوگوں نے مخفی افواہ کی نیار پامام پر ایں انہم مکایا اور معاویہ صلح کو بیست سجدیا اسی لئے امام نے جواباً فرمایا ہے کہ تم لوگوں کو حفیقت کی خبر نہیں سمجھ کرچھ میں نے کیا ہے۔ اور حسن نام نہاد بیعت

کی تزدیک رکتا ہے اور قول امام سے ثابت ہے جو لوگ سمجھ رہے ہیں کہ ہم نہ سمجھ کرنا ہے وہ امر واقعی و حقیقی سے بے خبر ہے دجال میں اور وہ پہنچ جاتے کہ من نے کیا ہے میخانہ میں نے ہیئت پہنچ لی ہے بلکہ ابک معابرہ ملنے کیا ہے

**اعتراض عنبر ۸۴۹** اگر سیدنا حسنؑ کی مصالحت اور اسلامی مملکت کی تغولیض نیز بیعت بقول شما خلاف عقل و نقل ہے تو یا اس کی وجہ بیان کیجئے جو کہ مستند الالہ الصمیح ہوا درکی امام کے قول سے ثابت ہو اور یا امام مختار کی تغییل و تذمیر کر کے اپنے مسلک کو خیر پادر کہہ دیجئے۔

**جواب عنبر ۸۴۹** امام حسنؑ کی مصالحت اور مملکت اسلامیہ کی تغولیض نہ ہی خلاف عقل ہے اور نہ ہی خلاف نقل البصیرت عقل کے بھی خلاف ہے اور نقل کے بھی خلاف ہے اس کی اطاعت کرنے کے لئے کوئی جعلیہ کی بیعت اس کی اطاعت شدہ اعظم صلح میں معاویہ کو اپنی اطاعت پر محصور د پانیدہ بنا یا ہے نقل کے خلاف اس لئے ہے کہ معاویہ کو کسی بھی مسلک نے خلیفہ رجیع یا خلیفہ راشد تسلیم نہیں کیا ہے اور سب اسے باوشاہ مانتے ہیں لیکن حب و خلیفہ ہی نہیں تو بیعت کیسی وی اعلاء وہ نہیں خدا حسنؑ فیصلہ اسلام نے حکومت معاویہ کے عاملے کرنے کے بعد اس کی خلافت کی فتنی کی ہے امام نے کوئی میں اہل شام و اہل کوفہ کے اجتماعات میں نظریہ فشر ما کی۔

«معاویہ کا خیال ہے کہ میں نے اپنی خلافت کا اہل انصار نے آپ کو اہل سمجھا معاویہ جو ٹوٹا ہے ہم تمام لوگوں سے زیادہ ستر اور دو ایسا ہیں یہ مرتبہ ہمیں کتنا بخدا و کلام رسول اللہ سے حاصل ہے» (تاریخ حسن مجتبی)

صلوٰۃ الرحمٰن نہیں دوبارہ لکھا گیا ہے۔

دوسری تقریر میں امام نے ارشاد فرمایا (معارفیہ) خلیفہ جنہیں ہے جو قلم کے ساتھ حکومت کرتا ہے اور سنتوں کو مسلط نہ تابے۔ دنیا کا اپنا ماں اور بابا پ قروردیتا ہے یہ شخص بادشاہ ہے جس نے ملک تھیا لیا اور اس سے بہرہ اندر زہماً

المحاسن والمساری تعمیق حسیدہ نبیرہ ص ۶۳

پس خود جناب سرکار امن حضرت امام حسن مجتبیؑ میں الصدراۃ والسلام ہی کے ارشادات سے معاویہ کی خلافت و بیعت کی نقیٰ ثابتی ہو گئی۔ لہذا امام کی نہی کو تعلیم طبع اور نہی تکذیب لہذا ہملا مسلک مقید قرار پایا اور زندہ باد ہٹھرا جس طرح ہمارے امام نے جو ریکانِ رسول کرم پیں معاویہ کو جوٹا۔ خام۔ بدھتی۔ دنیا پست اور غاصب بادشاہ فرمایا ہے ہم بھی اس کو ای ہی سمجھتے ہیں اور سنت رسول کی طبقہ پڑھا کرستہ ہیں کہ "الشاس کا پیٹ سمجھی نہ جھرے"

**اعذوا حضرت نبیرہ ۸۵** اگر شہادت حسین کے سلسلے میں آپ کا یہ کہنا بجا ہے کہ اگر زید نے تخت پر نہ بیٹھتا تو شہادت حسین محض وجود میں نہ آتی اسی طرح اگر معاویہ ان کو تخت پر نہ بیٹھاتے تو زید حکم نہ بنتا تو کیا یہ کہنا بھی یکجا ہے یا نہ کہ اگر سیدنا حسن حضرت معاویہ کو ملکت اسلامیہ سپردہ فرماتے تو نہ بتوتا اگر علی رضی اللہ عنہ حضرت حسن کو تفویض نہ فرماتے تو حضرت حسن سپردہ مگر تے ایجادی اور سلی میں جو کوئی اختیار کیا جائے اسے مدلل اور مہرگان بیان کیا جائے۔

**جو ایسے نبیرہ ۸۶** شہادت امام حسین کے سلسلے میں ہمارا یہ کہنا کہ اگر معاویہ زید کو حکم نہ بینا تو پر شہادت محضی و چوری ہی نہ آتی اسی تے یہ ہے کہ معاویہ نے مدد حصے کی صورت مخالف درزی کرتے ہوئے زید کو نامزد کیا اور ہبہ شکنی شرطیت میں

سنگین جنم ہے جبکہ امام حسن نے صادریہ کو حکومت پر درکے کی وجہ کو تین توڑا ہے۔ اور شری حضرت علیؓ نے امام حسن کو حکومت غفرانی فرمائ کوئی وحدتہ خلافی فرمائی ہے۔ پس یہ صادرہ کا پیشکشی نقی جواہر شہادت حسینؑ میں سبب قرار پائی اور یہ ایسی برہان دیں گے جسے درکرنا ممکن نہیں ہے۔ حالانکہ ایک بالآخر نظر پاشی نے ہماقہا کو حسینؑ روز تقبیح شہید ہجتی ہے۔

اعنواض نمبر ۸۵ احتجاج طبری ص ۱۶۳ میں ہے

عن زید بن وہب الجھنی قال زید بن وہب سے روایت ہے فرمایا  
لما لعن الحسن بالمدائن کہ جب حضرت حسنؑ کو مدائن میں  
اتیتہ و هو متوجع فقلت ما نیزہ ما رأیگا تو میں اپنے پاس  
الناس متحیرون فقال اری ایسے رقت میں آیا کہ آپ درود  
والله ان معاوية خیری من رسیدہ تھے میں نے عرض نکالے  
ھؤلا ء یز عموں النہم لی آپ نے کیا ہے پس فرمایا مجھے  
شیعۃ۔  
بیٹھے رسول کے دو گھیران میں جوکہ  
خبر ہے خدا کی قسم بلاشبہ حضرت  
معاذؓ نے میسر ہے ان لوگوں سے پتھر  
ہے جو کہ میسر شیعہ ہونے کا  
دعویٰ کرتے ہیں۔

فرمائیے یہ روایت آپ کے زدگیک قابل تنبول ہے یا نہ ؟  
چوارے نمبر ۸۵۔ نقل روایت صحیح ہے۔

اعنواض نمبر ۸۵ اگر قابل قبول نہیں تو عدم قبولیت پر دلائل پیش کیئے ؟

**جواب بے نمبر ۸۵۲** مجھے اس روایت کو قبول کریتے ہیں کوئی عذر نہیں ہے۔  
**اعتراض بے نمبر ۸۵۳** اگر قابل قبولیت ہنیں تو احتجاج طبرسی کے  
 مقدمہ ص ۳ میں صاحب احتجاج کی اس عبارت کا کیا جواب ہے؟  
 اما لحود الاجماع علیہ او موافقہ لما دلت العقول الیہ ادک

شہزادہ فی المیر  
 یعنی صاحب احتجاج نے یہ تصریح کی ہے کہ میں نے اس کتاب میں وہ رُثیق  
 پیش کی ہیں جن پر اجماع معنی عقول داہمان کے موافق ہیں۔ اور کتب سیر  
 میں مشہور ہیں۔

**جواب بے نمبر ۸۵۴** روایت کو تو ہم نے قبول کریا ہے جو مقدمہ علامہ طبرسی کے  
 مندرجہ بالاتقباس کے باعث میں یہ وضاحت کرنا ضروری سمجھتا ہوں کہ احتجاج میں  
 شیعیہ دینی دولت طرح کی روایات مشہورہ درج ہیں اور علامہ منے سبب کو درست  
 تبلیغ ہنیں کیا ہے بلکہ نقلہ اور احتجاج تحریر فرمایا ہے۔ اس عبارت سے یہ مزادگان  
 ہنیں ہے کہ احتجاج کی تمام باتیں مسئلہ ہیں۔

**اعتراض بے نمبر ۸۵۵** اگر قابل قبول ہے تو فرمائیے سیدنا حسن کو نیزے  
 مارنے والے کون تھے؟ ان کی نشاندہی کیجئے۔

**جواب بے نمبر ۸۵۶** حضرت امام حسن پرہائی میں حملہ کرنے والا خارجی تھا  
 اس کے وقت یہ کافر از جلد کہا افقا۔ «یا حسن اشویع ابوک و  
 اشورکت انت» اے حسن (معاذ اللہ) نیز ایا مشک تھا پھر تو بھر شرک  
 ہے۔ اس ملحوظ کا نام جبل حرب سنان اسی لیعنی تھا جو آج بھی اشد عذاب میں  
 مستبد ہے۔

**اعتراض بے نمبر ۸۵۷** زید بن وہب کا کیا مذہب تھا اور طبع پر کی  
 کرنے کے لئے فی الواقع ہیا تھا یا ملیع سازی کے طور پر۔

جو ایسے نمبر ۸۵۵ زیدین دہب بھی معاویہ کا جا سوس تھا اور ملکح سازی کے طور پر آیا تھا۔

**اسحتوا اصرت نمبر ۸۵۶۔** فرمائیسے وہ حیران ہونے والے لوگ کون تھے

جو ایسے نمبر ۸۵۶ حقیقت یہ ہے کہ امام حسن کے ساتھیوں میں کافی تعداد مخالفین دخادرخ کی تھی اور لوگوں کی کثیر تعداد کو افواہوں، اور حرس لارج کی وجہ سے پہنچ کر چاہکھا تھا جو مخلص ساتھی تھے وہ بھی اسی صلح کی حکمت عملی کی تھی کہ پسخونے کے تھے اور جس طرح صلح خدیر بیوی کے موظہ پر حضرت عمر رضوی گردیگار صاحب قدت علیہ کے سبب شرعاً لاططع مصلحت سمجھنے سے قاصر ہے تھے اسی طرح امام حسن کے ساتھی بھی اس پالیسی کے مقاصد سے ناکشناختے ہے اُن کی ناقی رائے اس کے خلاف تھی اور لوگ اس بات پر حیران تھے کہ امام نے معاویہ سے صلح کیوں کر لی۔ اور ان حیران لوگوں میں تقریباً مخلص وغیر مخلص سب تم کے افراد تھے مگر جو کامل الایمان لوگ تھے انہوں نے امام کی مصلحت کو تبول کر لیا یعنی ناقص الایمان افراد نے مخالفت کی۔

**اسحتوا اصرت نمبر ۸۵۷۔** سیدنا حسنؑ نے بھارت میں سیدنا معاویہؑ کے ماتحت

مصلحت اور بیعت کی تحسین تلقیتہ کی یا اپناء حقيقةت کے طور پر؟

جو ایسے نمبر ۸۵۷ عبارت زیر بحث کی روشنی میں یہ بات صاف نظر آتی ہے۔ کہ اس میں مصلحت اور بیعت کی تحسین کا ذکر بہت سی جملے بلکہ امام حسنؑ کا یہ اقتداء قابل تحسین تھا۔ اس عبارت میں معاویہ کا جو ذکر کیا گیا ہے اس سے معاویہ کی نبہی کوئی تعریف نظر آتی ہے بلکہ نہیں کوئی تحسین کا پہلو دکھانی دیتا ہے روزمرہ کا لفظ تھے میں لوگوں کا طور پر تیکھ کلام ہوتا ہے اور معاویہ ایسی تشبیہات مستعمل رہتی ہیں جن سے تنقیص کرنا معقول ہوتا ہے مثلاً لوگ بکتے ہیں کہ یہ وقوف و دوست سے غلی و سخن اچھا ہوتا ہے حالانکہ ہمارا دکھن کی تعریف کرنا معقول و ہنسی ہوتا ہے بلکہ دوست کی بے قوفی یہ طبقہ کیجا تا ہے اسی طرح اپناء اراضی کے لئے لوگ اپنے دوستوں کو عموماً یہ طمعہ دیتے ہیں کہ پرانے

سے تو غیر حاضر ہے جبکہ حقیقت میں اپنا اپنا اور غیر غیری ہوتا ہے اسی طرح امام حسن  
نے اپنے مخالفین کو جو ظاہر خود کو دوست ظاہر کیتے ہوئے تھے فرمایا ہے کہ ان لوگوں  
سے عجیب ہے دوست پرست پھر تھے پس مبیسکر لئے معاویہ کی اچھا ہے۔ ایسے موقعہ  
معاویہ کی شان ریبا بالصراحت ثابت کرتا ہے کہ معاویہ "حقیقت" میں امام علیہ  
السلام کا دوست نہ بقابکہ وشن مختار چونکہ معاویہ کی دشمن ظاہر دشمنی تھی اور مشارک  
الیہ لوگوں کی درستی منافقانہ تھی اپناؤسے پہنچا گیا۔ "مَنْ هُوَ لَا يَدْعُ عِبْدَنَهُمْ  
لِيَتَّبِعَهُ، كَمَا لَفَاطِحَتْهُ، صَافٌ ظَاهِرٌ بِهِ مَرَادُ حَضْرَتِ الْمُخْصُوصِ اَفَرَأَتْتَهُ  
زَعْمَ مِنْ اَشْبِيهِ بَنِي هَرَبَّ تَقْتَلَهُ اَذْنَرُ سَنِيْكَ بَنِيْتَ نَكْتَلَهُ بَنِيْ مَنَافَ تَقْتَلَهُ  
طَرَحَ مَنَافَ مُشْرِكٌ وَكَارَسَ نَزِيْدَ وَخَطْرَنَاكَ بَنِيْتَ اَسَى لَتَّهُ اَسَى مَعَاوِيَہُ کَوْتَهُ کَوْ  
گِیَا کَوْ وَهُ ظَاهِرٌ وَشَنِیْ بَے اور مسیتین کے ساتھ پس۔ حقیقت میں ساتھ دلوں ہی  
پس اسیکن معاویہ چونکہ اس وقت مدارک مسیتین ہنسیں ہے اس لئے ساتھ دلوں ہیزد ہے مگر  
مسیتین سے پہنچے اور مبیسکر لئے حضرناک ہے امام کا یہ ارش دیباشبہ اپنے  
حقیقت پہنچا۔

**اسکتا ہے نمبر ۸۵۸** اگر اٹھب ار حقیقت کے طور پر کی تو اپ  
اپنی لائے سے مطلع فرمائیتے اور زینزیہ چلی فرمائیتے کہ تم لوگوں کو عذالت  
ستیہ معاویہ سے انکار کوں ہے۔

**جو اپے نمبر ۸۵۸** چیز حقیقت کا اطمینان مامنے فرمایا ہم اس سے متفق  
ہیں اور اس سے معاویہ کی کوئی عذالت ثابت ہمیں ہوتی ہے بلکہ ظاہری و شفیعی اور ممان  
امام حسن اپنہ نامعلوم ہوتا ہے کسی دشمن فرزند مسٹوں کی ہمارے نزدیک کوئی عذالت نہیں  
ہے جبکہ معاویہ نے سارش کر کے امام حسن کو نہ مر دلوایا اور اپ کی شہادت ریخوڑیاں  
مناتے ہوئے کہا کہ معاذ اللہ ایک انکارہ نقاچے خدا نے بکھا دیا۔ ریحان رسلوں کا انکارہ  
پہنچنے والا بدخت متفق کبھی قابل عذالت نہیں ہو سکتا ہے دستیں ابو عاوی

۵۲۳

اعتراف نمبر ۵۹ اور اگر تقبیت کی تو آپ کی قسم کس مقصد پر مچوں ہے جو اب نمبر ۵۹ ہواں کوئی تقبیت کی بات نہیں حضرت نے بالکل کھلے الفاظ میں معادیہ کو اپنا دشمن قرار دیا ہے اور چیخے و شنوں کے مقابل اسلام کا کوششی پر چھٹت کروی ہے کہ یہ میرا کھلا ہوا دشمن ہے اور میرے پوشیدہ و شنوں سے بہتر ہے امام کی اس عمارت سے معادیہ کی ثان ثابت کرنا بالکل ولیا، اکہے جس طرح ابلیس کے انکار سجدہ آدم کو دیلیں بنا کر توحید خاتمت کروی جائے۔

اعتراف نمبر ۶۰ جب مملکت اسلامیہ نیز عمرہ در مصلیٰ بھی حضرت حسن نے حضرت معادیہ کے پیرو کر دیا تو حنفی مذاہیں لوگوں نے حضرت معاویہ کے پیچھے ادا کیں یا کرتے رہے زد شما وہ مذاہیں صحیح رہیں یا ناجائز۔

حراب نمبر ۶۱ جب معاویہ نے خریڑا پہنچت ب دست میتوں شما سیرہ خلفاً رحمتی ہے کا عہد سند اور یا تو امام نے اسے سلطنت سوپن دی یعنی توحید راست و احامت کا اقرار سے بیگی اگر اس نے پیشے عہد کر پورا کی تو اس کے پیچھے پڑھی گئی نماز درست ہوگی مگر انسوس کردہ مرتد ہو گیا۔ پس مہہ شلنی کے علم کے لائق جس کسی نے اسے امام بن کر اس کی اقتدار کی بیان سے غماز پڑھی وہ نماز ناقابل قبول ہو گی اپنی بیان کی فراوری اور بیغیر اقتدار کے اس کے پیچھے پڑھی گئی نماز صحیح رہی معاویہ کے نماز پڑھنے کا عالم یہ تھا کہ اس نے غماز جمعہ بدھ وار کو پڑھا رہی تھی اور مذاہی

عزمی ص ۱۷۸ کے مذکورہ، خواصی سبط ابریجہ کا

امام حسن بنی اسلام نے جب امارت معاویہ کے ہاتھ تقویین فرمائی تو اس نے جو عہد کیا وہ ابتدا عمال سے نیز رد تو پس کے لفڑا اور معاویہ نے وعدہ کیا لفڑا کو وہ شرط لٹکا پائیا کر لیا۔ یہ اقواری و تحریری وعدہ معاویہ کی محیلیا زندگی دی جدوجہد کو برپر خطا ثابت رہا ہے اور آئندہ کی وعدہ خلاف اب اسے قصر رہا مگر ہر اتفاق سے اور شہر مولوی ہم کے لائق ہے کہ ”معادیہ اس پر راضی نہیں بلکہ نجات پا جائے۔“

**اعتراض ۸۶۱ :** اگر صحیح ہیں تو کیوں اور کیسے؟

**جواب ۸۶۱ :** اگر معاویہ اپنے وعدوں کی پابندی کرتا تو نمازیں بھی صحیح ہوتیں گرے معاشر اس کے بر عکس ہے۔

**اعتراض ۸۶۲ :** اور اگر ناجائز رہیں تو ان کا سبب کون ہمراہ سوچ کر جواب دیجئے؟  
جواب ۸۶۲ : یہ وہی کی راہ ہے کہ معاویہ کے چھیسے پڑھی کئی ناجائز نمازوں کا سبب امام حسن کو ٹھہر لایا جائے گیوں کہ سلطنت کی تفویض ایسے شخص کے ہاتھ میں کرنے سے جو خیزتر باعثی ہو اور پھر تائب ہو کر کتاب قشمت اور سیرت ائمہ کے آثار کا عہد کرنا ہو کوئی بخواہ اعتراض نہیں ہو سکتا ہے۔

مشنائیہ کہ ایک گاؤں کے مالک نے غلہ کا انبار مالکین پر خیرات کرنے کے لئے بھج کیا ہے۔ ایک روز فوں کا سردار اُسے غارت کرنا چاہے۔ مالک اُس کی حفاظت کے لئے اُس نے جنگ کرے پھر ایک مدت کے بعد مالک انتقال کر جائے۔ اور اُس کا بیان اُس کی حفاظت کرے گرد ہی رہیں فوں کا سردار اُس نے مالک کو صلح کی پیش تریش کر دے اور یہ بیان اُس ڈاکو ہے کہ تم سے صلح کرنے میں بشرطیکہ تم اعتراف غلطی کرتے آئندہ کے لئے یہ عہد کرو کہ امن دیبات کو نقصان نہ پہنچاوے گے۔ یہ مال تو ہے دیباتیوں کا ہم یہ تھاری پر درگی میں اس شرط پر کرتے ہیں کہ تم مالکین پر صرف کیا کرو۔ اس میں خیانت نہ کرو۔ اس تفویض سے فتنہ فتاویٰ فرمودہ جائے گا۔ اور اُسے دین کی باد و حصار اور گوث مار و حوزہ نیزی میٹ جائے۔ اس روہ رہیں آمادہ ہو جائے اور توبہ کر لے اور آئندہ تحفاظ رہنے کا عہد کرے تو اس سے اس غلہ کے حقیقی مالک نہ گرانے کی بیعت جو اس غارت گر سے حفاظت جان و مال کے لئے جنگ کرتا تھا کوئی اعتراض دار نہ ہو گا۔ اور نہ ہی اس مالک کے بیٹے پر اس نے یہ عہد نے کر غلط اُس رہیں کی پر درگی میں دے دیا۔ اُس نے غلہ کی حفاظت سے زبری اپنا یچھا چھڑایا ہے بلکہ اس مغلی خدا کو ناقص کشت و خون سے بچایا ہے اور یہ بھی کہ

ریزنوں کا افسر جس زمانہ تک کر غلط اس کی تفليس نہیں ہوا تھا وہ اس میں بے جا تصرف کرنا چاہتا تھا اعتراف سے پہنچ سکتا ہے البتہ اگر اس ہدید کی قبولیت کے بعد وہ اپنے قول و فعل میں صادق نکلے اور غیر کو ہدید کے موافق مانتا ہیں تو صرف کرتا رہے تو یہ خیال کیا جائے گا کہ اس نے اپنے اعمال سابقہ سے تو تحقیق کی تھی اور اب اُس کو غلط میں تصرف کرنا جائز ہو گیا ہے اگر جب وہ ریزنوں یا اُس کا ہائشین ہدید سے اخراج کر کے شرائط کو پورا کرے پھر عاصی متصوٰ ہو گا۔ اور تمام جائز و ناجائز کا ذمہ دار اسی کو ٹھہرا یا جائے گا پس اسی شان کی روشنی میں کہتے ہیں امام حسنؑ نے جائز شرائط پر اُس سے سلطنت کا انظام سونپا تھا۔ گروہ بدھمدقر ادا پایا۔ اس نے تمام ذمہ داری اُس پر برستور عالم ہو گی۔

**اعتراف میں ۸۶۲۔** امارت معاویہ کے وہ میں جو فتوحات ہوئیں ان کو آپ کے غزوہ یا اسلامی فتوحات سے تعبیر کرنا جائز ہے یا نہ ؟  
**جواب ۸۶۳۔** فتوحات معاویہ غیر اسلامی ہیں۔  
**اعتراف میں ۸۶۴۔** اگر جائز ہے تو ففادت رھا۔ ؟  
**جواب ۸۶۵۔** بالکل ناجائز ہیں۔

**اعتراف میں ۸۶۵۔** اور اگر اسلامی فتوحات سے تعبیر کرنا ماجائز ہے تو مخصوصیت امام صاحب قلم کے متعلق اہمہار خیال فرمائیے ؟

**جواب نمبر ۸۶۶۔** شریعت اسلامیہ ارضی فتوحات کی اجازت ہی نہیں دیتی۔ صرف دفاعی جہاد مشروط طور پر فرض ہے جو نکر امام علیہ پابندی شریعت کے بعد پر مصالحت فرما کر سلطنت کی زمام معاویہ کے باخ دی تھی اور اُس نے معاہدہ سے اخراج کر کے غاصبانہ قبضہ جایا تھا لہذا امام کی مخصوصیت قائم رہی اور معاویہ کی مخصوصیت میں اختلاف ہوا۔

## تھیہ تحریف قرآن پر مظلومانی حکمت دوست

اعتراف ۸۶۶ : کیا یہ سچ ہے کہ نہیں کا ثبوت قرآن وحدت سے ہوتا ہے اور دلائل میں سے یہاں دو حصہ قرآن مجید کا ہے اگر قرآن مجید پر مسلمان نہ ہو تو انسان ایماندار کہلانے کا حقدار نہیں رہتا۔ ؟  
جواب ۸۶۷ : جب مسلمان ! یہ سچ ہے۔

اعتراف ۸۶۷ : اگر جواب اثبات میں ہے تو فرمائیے جو لوگ تحریف قرآن کے قابل ہیں وہ آپ کے نزدیک مسلمان ہیں یا نہ ؟  
جواب ۸۶۸ : جو شخص قرآن مجید کو مختصر جانے مسلمان نہیں سے۔ مگر یہ شیعہ عقیدہ ہے۔ مسلک سنتیہ یہ دعویٰ ثابت نہیں کر سکتا ہے۔

فوق ۸۶۹ : لفظ تحریف معدود ہے باب تفصیل سے بحرف سے مخوذ ہے اور حرف سے حد اور طرف مراد ہے تفسیر بکیر میں امام رازی نے لکھا ہے کہ تحریف دلائل حق سے کسی تجزیہ کا مالہ ہونا ہے تحریف قلم اور مختصر قلم سے قلم و قلمداد یا جانا مراد ہوتا ہے۔ تحریف کے اصطلاحی معنی یہ ہے کہ کسی عبارت کے تغیرتوں کو ایک کمی کی تقلیب و تبدیل کو تحریف کہتے ہیں۔ خواہ لفظیں یہ تغیر و تحریف واقع ہو۔ جیسے سر اط کو صراط بنادیا جائے۔ یا منی میں داقع ہو جیسے وہیکم اللہ میں نہ لٹا قرینہ دلی کو دست قبردگار کے معنی میں تبدیل کر دیا جائے۔ خواہ لفظی و معنوی دوں قسم کی تحریف اور تبدیلی کی جائے۔ مثلاً صراط علیٰ کو صراط «علیٰ سے بدال دیا جائے۔ یہ تحریف بالا عرب کہلاتی ہے۔ خواہ زیادتی کر دی جائے۔ جیسے والصنی کے ساتھ آمین کر دیا جائے۔ یہ ب اقسام تحریف کے ہیں۔

اعتراف ۸۷۰ : اگر مسلمان ہیں تو کیوں ؟ مدلل جواب فرکار ہے۔  
جواب ۸۷۰ : شیعہ عقیدہ کے مقابلی تحریف قرآن کا معتقد و من و مسلمان نہیں

گرندہب سُنیہ میں یہ شرط موجود نہیں ہے بلکہ قرآن مجید کو پورا دکھل کرنا منوع ہے جیسا کہ ندہب اہل سنت کے اساسی رہنمای حجاب عبد اللہ بن عمر بن خطاب نے نصیحت کی۔

**”کَمَّيْقُولُنَ احْدَى كِمْ قَدْ اَخْدَتْ اَلْقَرْآنَ كَلَهُ وَمَا يَدْرِيهِ حَا**

کله قد ذہب منه قرآن کثیر و لکن لیقل قد اخذت منه ما

ظہر“ (ابن عمر نے کہا) تم میں سے بزرگ کوئی یہ نہ کہے کہ میں نے پورا قرآن لے لیا اُسے کس نے بتایا کہ پورا قرآن کتنا تھا در آنچا لیکہ بہت ساقرآن جاتا ہے اور لیکن اُسے یہ کہنا چاہیے کہ میں نے اُسالیا ہے جتنا قرآن میں ظاہر ہوا ہے۔“ (التفان جلد ۱ ص ۲۵)

پس جس طرح عبداللہ بن عمر اور اُن کے مخالفین قرآن کو نامکمل اعتقاد کرتے ہوئے اور اس کے اذہاب کی تشریف و نصیحت کرتے ہوئے مسلمان تھے اسی طرح دوسرے مسلمانوں جو اپنے لفڑ راوی و تابعی و صحابی کی نصیحت پر عالیہ پیش و بھی مسلمان ہیں۔

اعتراض ۷۹۱۔ اول اگر مسلمان نہیں تو آپ کی معتبر کتابوں میں ایسی رائی موجود کیوں ہیں؟

جواب ۷۹۱۔ جو قرآن حکیم رسول کرم ﷺ کے قلب پر نازل ہوا ہے اُس کے بارے میں ہماری کسی کتاب میں ایک بھی ایسی روایت موجود نہیں ہے بلکہ اُس کی مخالفت وغیرہ محرف ہونے کے بارے میں واضح احادیث موجود ہیں البشیر  
قرآنوں کے بارے میں ایسی روایات ضرور موجود ہیں کہ جن میں اغلاظ کو وہ  
بیشی کا نذر کرو کیا گیا ہے اور ایسی روایات کتب اہل سنت میں کثیر تعداد  
سے موجود ہیں۔ جو دقتاً ”وقتًاً أز راهِ مثالِ نقلٍ ہوں گی۔ ہماری کتب کی روایات  
کا تعلق مصاحدہ صحابہ سے ہے اور وہ قرآن الحکیم سے فتعلق نہیں ہیں جب کہ  
مشتی روایات براہ راست قرآن کے متعلق ہیں لیں وضاحت اُن کو کرنا چاہیے  
کہ وہ اُن کی موجودگی میں مسلمان جلواسنے کے تحدیار یکی ہے؟

تفسیر صافی مصنفہ اخوند فیض کے صنایں ہے کہ حضرت علی رضی اللہ عنہ نے صحابہ کرام کے سامنے ترتیب نزولی والا قرآن پیش کیا تو لوگوں نے قبول نہ کیا تو آپ نے فرمایا۔

وَمَا أَوْلَ اللّٰهُ مَا قَرَرْتُ فِيهِ بَعْدَ يَوْمِكُمْ إِذَا كُلُّ قَمَّ اسْ كُوْتَيْمَاتٍ تَكَبَّرْتُمْ تَرْدِيكَحُوْكَمْ هَذَا أَبْدَاً  
پس سیں یہ آپ کا ایمان ہے وہ دنیا میں ناپید ہو گیا اور جو موجود ہے اس پر آپ کا ایمان نہیں جواب مطلوب ہے ؟

جواب نہ ہے۔ حضرت امیر علی نے اُن لوگوں کو یہ جملہ فرمایا جس کے معنی ہیں "خدا کا قسم اسلوک قرآن کے بعد کبھی نہ دیکھو گے عربی میں الی القیامت کے افاظ نہیں ہیں۔ فتاویٰ طہریف وہ لوگ ہیں جو ہم نے قرآن کو قبول نہ کیا لقرآن کو روکر کے بھی مسلمانوں کے امام رہتے ہیں، چونکہ ارشاد رسولؐ کے خلاف اُن لوگوں نے قرآن کے اصلی ساتھیوں سے تخلف کیا جو کبھی قرآن سے جدا نہیں ہو سکتے۔ جب تک یارگاہ رسولؐ میں حوضت نہ کے وار دنہ ہو جائیں۔ لہذا اُن کی شوہینی تمتیت بھی چھپی نہ ہی اُن کو دیدار قرآن نصیب ہوا۔ اوس نہ ہی حصوں ناطق قرآن کا شرف حاصل ہوا۔ ایک نقل کو خود چھپوڑ دیا۔ دوسرا خود سنجوڑ چھپٹ گیا۔ نہ ادھر کے رہے نہ ادھر کے۔

پس ہمارا ایمان اُس فتنہ کا ہے جس کے متعلقی صاحب قرآن نے فرمایا کہ علی قرآن کے ساتھ ہے۔ اور ارشاد کیا۔ قرآن علیؐ کے ساتھ ہے۔ "فتیان علیؐ سے جدراً اُذن علیؐ قرآن سے علیحدہ ہو سکتے ہیں مگر آپ کے بزرگوں نے نہ ہی علیؐ کو مانا اور نہ ہی اُن کے ساتھی قرآن کو۔ یہی راہ آپؐ کی اختیار کر دی ہے کہ علیؐ سے قرآن کو فرضی اور ناپید کیتے ہیں اور خود اپنے لکھے ہوئے کو خدا کا لکھا کر کر اتراتے ہو۔ اب خود فیصلہ کر لوحہ را کے قرآن پر ہمارا ایمان ہے یا نہ۔

کسی شے کا آنکھوں سے اوہ جل ہونا اس کے ناپید ہونے کی دلیل

نہیں ہو سکتا۔ ہمارا اس قرآن پر ایمان ہے جو اپنے ساختی کے ساتھ اُس دنیا میں موجود ہے جسے غیر مطہرین چھوٹا کہ نہیں کر سکتا جبکہ ہمارا اس قرآن پر ایمان ہے جسے ہر ناپاک چھوٹا کہ نہیں کر سکتا ہے۔ اور وہ اکسلابے یار فرمادگار ہے جب ہمارا قرآن لا ادم مل اس کا دامن ساختی ہے۔ تمہارے قرآن کا کشیدہ اذہاب ہو چکا ہے یعنی ضالع ہو چکا ہے اور جسے پورا کہنے پر بھی ہمارے ذمہ میں پابندی ہے جب کہ ہمارے اعتقاد کردہ قرآن میں سرخوش و تر موجود ہے اور وہ مکمل و جامع ہے اور اپنے مفسر و وارد کی حفاظت میں ہے۔ ایمان کا تعلق ہمیشہ اصل سے ہوا کرتا ہے لفظ پر نہیں۔ پس ہمارا اصلی ہے اور تمہارا نقلي۔ آپ کے بزرگ اُس اصل قرآن کو ٹھکرا چکے ہیں اور قبول کرنے سے انکار کر چکے ہیں۔ اور ان ہی کی شستت پر آپ کا رہنمای ہے۔ لہذا آپ کا ایمان بالقرآن ناقص ہے اور آپ کا ایمان اس قرآن پر ہے جس کا بیشتر حصہ رفت و گذشت ہو چکا ہے۔ پس جب تک عبد اللہ بن مهر کی نصیحت موجود ہے آپ کا قرآن پر ایمان دیساہی ہے جس طرح یہود و الصاری کا ایمان تو نیت اور انجیل پر ہے جو کہ خرف ہیں۔ لیکن ہمارا ایمان قرآن صامت اور قرآن ذاتی دلنوں پر ہے اور ہم عقیدہ رکھتے ہیں کہ قرآن میں کسی رقم کی کوئی تحریف نہ ہو سکی کیونکہ اس کی حافظت کا ذمہ خدا نے اپنے ذمہ دیا ہے اور یہ قرآن کسی بھی حالت میں اہمیت سے جدا نہیں ہو سکتا۔ کیونکہ خداوند ماحبیت قرآن کی حوصلہ رہتے۔ ملا حظیر کیمیہ حدیث ثقلین :-

**اقراض م۱۴۸۔ امام محمد باقر کافر مان ہے رہنما داللہ**

دَعَى أَفْسِيرَ الْعِيَاشِيَّ عَنْ أَبِي جَعْفَرٍ تَغْيِيرَ عِلَاشِيَّ مِنْ بَعْدِ أَنْ يَكُونَ مُؤْمِنًا

قَالَ لَهُ كَاهِنٌ أَنَّهُ زَرِيدَتْ كِتَابَ اللَّهِ أَنْ يَجْعَلَ مِنْ كُمَيْ وَتَبْشِيَّ شَكِيرًا

وَلَفْصُ مَا لَحِقَّ حَقْنَا -

تَغْيِيرَ صَافِي صَنَاعَةَ

جواب س۔ ۱۶۱۔

مدہب گنی کے چوٹی کے امام مکرم سے مردی ہے کہ جب ابو بکر سے بعثت ہو چکی تو علیؑ بن ابی طالب گوشہ نشین ہو گئے۔ حضرت ابو بکر سے کہا گیا کہ علیؑ نے آپ کی بیت سے کامیت کی ہے بس ابو بکر نے کسی کو سمجھ کر انہیں بلوایا اور کہا کہ آپ نے میری بعثت سے کامیت فراہی ہے۔ انہوں نے جواباً کہا۔ قسم بخدا انہیں۔ ابو بکر نے کہا۔ تو پھر آپ مجھ سے مخفی کیوں ہوئے؟ فرمایا میں نے دیکھا کہ قرآن میں اضافہ کیا چاہا ہے۔ پس میرے دل نے کہا میں نماز کے سوا اپنی روزانہ مناسن گا میں قرآن جمع کر لوں۔ حضرت ابو بکر کیا آپ نے بہت اچھا دیکھا۔ (راتقان جلد ۱ ص ۹۵)

پس اس مذکورہ دعیت سے معلوم ہوا کہ صحابہ نے قرآن میں اضافہ کی کوشش کی جس کی تقدیم آپ کے صدیق اکبر نے کی اور گواہی تقریبی تکرار نے دی جو جو آپ کا اس دعیت کے بارے میں ہو گا۔ وہی جواب ہماری طرف سے دُرالیا جائے جب کبھی ہماری طرف سے یہ اعتراض کیا جاتا ہے کہ سعتر قثمان نے قرآن کیوں بلدا دیے۔ تو آپ لوگ نکو ماہی جواب دیتے ہیں کہ ان مصاحت میں کوئی پیشی نہیں۔ لہذا اتحاد و مركّزیت برقرار رکھنے کی خاطر حضرت غنی صاحب نے ایسا گوارہ کیا۔ جب آپ کے خلیفہ راشدنے قرآن میں کوئی پیشی کا اعتراف کیا ہے۔ تو پھر آپ کری اور پر اعتراض کرنے کی حرارت کسی طرح کرتے ہیں۔ پس قرآن میں کوئی دیشی کا اعتراض آپ کے تین خلافے راشدین میں سے مغل ہو گیا۔

لہذا اگر امام محمد باقر نے ایسا فرمایا تو ایک تاریخی حقیقت بیانے فرمائی۔ اور آپ سے چلے یہی بات خود حضرت علیؑ، حضرت ابو بکر اور حضرت عثمان کہہ چکے تھے

اعتراض س۔ ۱۶۲۔ کیا اس سے یقینت نہیں ہوا کہ آپ لوگوں کے نزدیک موجودہ قرآن مجید مشکوک ہے کیونکہ یہ تاریخی پیشی سے پاک نہیں ہے۔ اسی تفسیر صفائی روزانی سے ہے۔ امام صاحب نے فرمایا۔

ان القرآن قد طرح منه ای کمیت کے بلاشبہ قرآن  
مجید سے بہت سی آیتیں ڈال دی گئی ہیں جب آپ لوگ نقشے  
قرآن کے قائل ہوئے تو آپ کا ایمان موجودہ تر آن پر  
کیسے رہا؟

## جواب - ۸۴۲

جو کچھ قرآن مجید میں موجود ہے۔ وہ ہرگز ہمارے نزدیک مشکوک نہیں ہے اور  
قرآن میں کمی و بشی تسلیم نہ کرنا خلاں قرآن ہے۔ کیونکہ جو آیات منسون ہو گئیں وہی  
منزل من اللہ تھیں۔ اور قرآن کا حصہ تھیں۔ اسی طرح قرآن سات حروف میں اول  
ہوا تھا جب کہ اب صرف ایک حرف میں ہے۔ جن آیات کی طرح کاذک قول امام  
میں ہے وہ آیات منسون بھی سمجھی جاسکتی ہیں۔ ہمارا ایمان پوری وجہ پر ہے جبکہ  
ُسی صرف ظاہر پر ایمان رکھتے ہیں۔ پس صرف موجودہ قرآن پر ایمان رکھنا اور اس  
کے علاوہ کلام خدا کی تکذیب کرنا ناقص الایمانی کی دلیل ہے۔ ہمارا مذہب یہ ہے  
کہ جو متن قرآن اس وقت موجود ہے خدا کا کلام ہے اور اس کا منسون شدہ  
حصہ اور احادیث قدسیہ بھی اللہ کا کلام ہے۔ پس ہمارا ایمان پورے قرآن  
پر ہے اور آپ کا ایمان صرف ظاہر قرآن پر ہے۔ اور جو کلام آپ کی لگاہوں  
سے اوچھا ہے آپ اس کے متعلق ہیں۔ ہم ظاہر و غیب دونوں پر ایمان رکھتے  
ہیں۔ آپ کے مذہب کے مطابق قرآن کو مکمل ہنسا منسون ہے۔ جیکہ ہم پورے و  
سادے قرآن پر ایمان لائے ہوئے ہوں۔

## اعتراف - ۸۴۳۔ تفسیر صافی صنما میں ہے

ان فی القرآن ما  
بلاشبہ قرآن میں ہے جو کچھ گذر  
مضی و صایحہ دشت  
وما ہو کا ان کافت  
فیہ اسدۃ الرجاء  
فالقیم۔

چکا اور جو کچھ پیدا ہوا اور جو  
پچھہ ہونے والا ہے اور اسی قرآن  
میں لوگوں کے نام تھے پس ان کو  
گرا دیا گیا۔

جب آپ کے مسلک میں موجودہ قرآن ناقص ٹھہرا کیوں کہ اس میں لوگوں کے نام نہیں ہیں تو کیا اس کے باوجود آپ کا امہان موجودہ قرآن کے ساتھ وابستہ رہا۔ کیا آپ لوگ سالمیت قرآن کے منستر نہ ٹھہر لے؟

جواب - ۳۶۴ : - علامہ سیوطی تحریر کرتے ہیں کہ ان میں سے بعض نے نزدیکی ترتیب پر قرآن مرتب کیا وہ مصحف علی ہے۔ (القان جلد ۱ ص ۶۳) تاریخ الحلقا رصد ۹۹ میں ہے کہ ابن سیرین کہتے تھے کاش کی حضرت علیؑ کا جیہ کیا ہوا قرآن میں جاتا تو وہ علوم کا بہت اچھا ذجیرہ ہوتا۔ اس سے معلوم ہوا کہ مسنونوں کے تردیدیکے موجودہ قرآن علوم کا ذجیرہ نہیں ہے حالانکہ اسی قرآن کا دعوے ہے کاظم و کامیاب اکافی کتاب ہیں۔ پس ہمارا اعتقاد اس قرآن پر ہے ہیں میں ہر نشک و قرآن کا ذکر ہے۔ اور ہم سالم قرآن پر ایمان رکھتے ہیں جب آپ قرآن کے کثیر حصہ کا اذکار کرتے ہیں۔

تفسیر دشنور جلد ۲ ص ۲۰۰ مطبوعہ مصر میں ہے کہ اخراج کیا ابن ابی شیبہ طبرانی حاکم اور ابن مردیہ نے حضرت مذکورے سے کہا کہ یعنی جس سورہ کو تم توبہ کے نام سے یاد کرتے ہو وہ درحقیقت سورہ عذاب ہے خدا کی قسم ہم صحابہ یہی سے ایک بھی ایسا نہیں چھوٹا جس کے متعلق کوئی نہ کوئی عذاب کی آیت نہ آئی ہو۔ اولستم راب) اس سورہ توبہ میں (ان آیات کو نہیں پڑھتے ہو جو کچھ کہ ہم طبعاً کرتے تھے گریس کا پوچھنا ہی سمجھتے۔ اسی کتاب کے صفحہ ۲۰۷ پر علامہ سیوطی لکھتے ہیں کہ حضرت عمر نے کہا کہ سورہ برارت نازل ہوئی تو ہم نے مگان کیا کہ ہم صحابہ یہی سے کوئی بھی ایسا صحابی باقی نہ رہے گا جس کے متعلق کوئی نہ کوئی فیضت نہ نازل ہو۔ اور اسی لئے اس سورہ کا نام فاضم ہے۔

آب فرمائیے آپ کے مدرب کے مطابق حسب نقل سیوطی و تقریح محدثین بقول عمر رضدینہ قرآن ناقص وغیر سالم ثابت ہوا یا نہ ہوا۔ اور نام عنیب ہو گئے کہ نہیں ہمارا ایمان یہ ہے کہ ہم اس قرآن موجود کو بھی کلام خدا اعتقاد کرتے ہیں اور جو عنیب

ہوا یا جو کالج ہوا اسے بھی اللہ کا کلام مانتے ہیں جب کلم صرف موجود کو مانتے ہوں  
کو تسلیم کرتے ہو۔ اور عینب کے منکر بنتے ہو۔ قرآن تمہارا سالم ہوا یا ہمارا ہے۔  
اعتراف ۲۷۴۸، تفسیر صافی صنایی میں ہے کہ حضرت عمرؓ نے حضرت  
علیؑ سے کہا کہ کیا اصلیٰ قرآن کے طبوں کا وقت بھی معلوم ہے جو حضرت  
علیؑ نے فرمایا۔

**فَعَمْ إِذَا أَقَامَ الْقَائِمُ** ہاں جب میری اولاد میں سے امام  
**مَنْ وَهْدَكَ يَغْهَرُهُ** ہندی الحدیثی گے تو اُس قرآن  
تفسیر عافی صنایع سطر ۱۶۹ کو ظاہر کریں گے۔

معلوم ہوا کہ حضرت ہندی والا قرآن اور ہے اور موجود و قرآن  
اوہ ہے جس پر تمہارا ایمان ہے وہ موجود نہیں اور جو موجود ہے  
اس پر آپ حضرات کا ایمان نہیں تفصیلی جواب عنایت فرمائیں۔  
جواب ۲۷۴۸ ہے۔ بلاشبہ جو تحریک قرآن امام ہندی علیہ السلام کے پاس  
ہے وہ پورا ہے اس میں تمام منسوج آیات اور موجودہ آیات اُسی ترتیب سے  
موجود ہیں جس طرح وحی کی گئیں اور تمام تفسیری نوٹ اور وضاحتیں اُسی ترتیب میں ہیں  
اس میں حصہ وہ کی بیان کردہ مکمل تشریح موجود ہے اس میں واضح حال استقبل  
کی تمام باتیں موجود ہیں۔ اور وہ جائز شکوہ ہے کہ جس میں ہر خشک و تر کا بیان جمع  
ہوا ہے۔ اور آپ حضرات کا اس مطابق ترتیب نزولی قرآن پر ایمان پہنچے بلکہ  
صرف اس قرآن موجود پر ایمان ہے جس کا آپ ہی کے لقول یقیناً حضرت جما نارہ است۔

یعنی آپ کا ایمان غیر سالم قرآن پر ہے اور ہمارا منکل و سالم منتداں پر ایمان ہے  
جسرا ہمیت ۲۷۴۸ سے مددنا نہیں ہوا۔ اسی لئے زمانہ کو بعد لیں یہ قرآن ظاہر ہو گا۔  
اور باطل کو ظاہر ہے گا۔ اور خدا کی ضمانت کو ثابت کرے گا کہ اس میں ہر  
خشک و تر کا بیان ہے اور اسے کوئی غیر طالع مرسم بھی نہیں کر سکتا ہے گرر صرف  
مطہر ہیں اسے جھوٹ کہتے ہیں۔ جب امام اس قرآن کو ظاہر کریں گے تو دنیا سے  
باطل جھاٹ کو بٹھے گا۔ اور حق کا فلبہ آجائے گا۔ قرآن مجید جو اس وقت

موجود ہے وہ اُسی قرآن کی آیات ہیں مگر اس کی ترتیب نزوی نہیں ہے اور اس میں حضور ﷺ کی تعلیم کردہ تفسیر و تشریحات نہیں ہیں۔ جب ہم موجودہ قرآن مجید کو خدا کا کلام تسلیم کرتے ہیں تو چھر ہمارے ایمان کے بارے میں شے کیوں ؟ ایمان کا نقش تو آپ کے مذہب میں پایا جاتا ہے جو صرف موجودہ کتاب کو یہی کافی سمجھتے ہیں۔ اور اس کے اُس حصہ پر ایمان نہیں رکھتے ہیں جو خدا ہر نہ ہوا۔ حالانکہ اقرار کرتے ہیں کہ اس کا باعث ترسیم جاتا رہا ہے گر اس جانے والے حصہ کو خدا کا کلام تسلیم نہیں کرتے بلکہ مذہب کر کے غیر سالم قرآن پر ایمان رکھتے ہیں۔ ہمارا ایمان تو ظاہر پر بھی ہے اور غائب پر بھی۔ لہذا ہم سالم الایمیں ہیں۔ جب آپ ظاہر پر ایمان رکھتے ہیں اور غائب کے لئے نہ ہیں۔ اس نے اپنے ناقص الایمان ہیں جب آپ یہ دعوے کرتے ہیں کہ آپ کا پوسے قرآن پر لیا ہے تو اس سے مراد موجودہ قرآن ہوتا ہے۔ جب کہ دعوے کے قرآن ہے کہ اس میں ہر خٹکا ذر کرنا بیان موجود ہے جب کہ آپ کے اعتقاد کردہ مکمل قرآن میں وجود پاکستان کا ذکر نہیں مل پاتا مگر یہ صحن پوسے قرآن پر ایمان رکھتے ہیں اس میں جو کچھ لگزد رچکا اور جو کچھ لگزد نہ دالا ہے ہر امر کا بیان موجود ہے۔ اور وہ مکمل قرآن اس دنیا میں محافظت کی حفاظت میں موجود ہے جسے کغیر ظاہر لوگ میں نہیں کر سکتے یہ قرآنی فیصلہ ہے آپ کے قرآن کی حفاظت کا یہ حال ہے اُسے ہر پاک و نما پاک ہیں حالات میں چاہے چھو سکتا ہے اُس کے نسخوں میں اغلاط و سهویات کا امکان ہے۔ اس میں آپ موجودہ مملکت خدا و ادیباً تک کافی ذکر نہیں رکھا سکتے ہیں جب کہ ہمارا دعوے ہے جو قرآن مجید کا نسخہ ہمارے امام کی حفاظت میں محفوظ ہے اس میں ہر وہ بات موجود ہے جو ہمچکی یا ہونے والی ہے۔ لیں ہمارا ایمان مکمل ہے اور آپ کا ناقص ہے کیونکہ آپ جزوی کلام کو مانتے ہیں اور بقیہ کلام کا انکار کرتے ہیں جبکہ ہم جزوی لفظی کلام کے متفق ہیں۔

اعتراف م ۸۷۵ :- الصافی ص ۱ میں ہے

انہم راشیتو افے اکتاب۔ انہوں نے قرآن مجید میں وہ چیزیں

**ما لم يقِلْهُ اللَّهُ لِيَبْسُوا  
عَلَى الْخَلِيقَةِ**  
ثابت کر دیں جو کہ خدا تعالیٰ کے  
نے نہیں کہتی ہیں تاکہ مخلوقات پر کلام

اللَّهُ كُو رَامِلَادِیں !

پس جب موجودہ قرآن کلام خالق اور کلام مخلوق کا مجموعہ ہوا  
تو اس پر آپ کا ایمان کیسے رہا - ؟

**جواب ۸۴۵ :-** اس عبارت منقولہ بالاست مراد ہے کہ انہوں نے  
اویں تاویلات کو منشائ خدا کے مطابق سمجھا جاتا ہے اور یہ ایسی حقیقت ہے  
جس کا انکار غلاف واقع ہے "اشتبہو فی الکتاب" اسی لئے کہا گیا ہے کہ تباہ  
میں ثابت کی ہیں یعنی متن وحی میں نفعی نفی کی جائے اپنی اپنی تاویلیں گھر طریقی ہیں -  
اد مخلوق میں اختلافات کا پیچ بودیا ہے۔ ایک ہی آیت کے مختلف مطالب کی  
تاویلیں اور ان پر اپنے اثبات و دلائل قائم کرنے کے انسانی رائے کو مقصود خدا  
کہا جاتا ہے۔ ایک ہی کتاب میں جو الفاظ خدا نے نازل کئے ہیں ان کے ساتھ اپنی  
من گھر تفاسیری و تعلیمی ثابت کرنے خالق و مخلوق کے کلام کو خلط ملتط کرنے  
کی کوشش کی ہے جیسے "والضالین" کے ساتھ آئین "اپنی طرف ہے رُوحانیا ہے  
پس بھارا ایمان صرف قرآن کے وحی کردہ کلام پر ہے کہ وہ بے شک اللہ کا کلام ہیں  
جب کہ آپ کی تو ضمیحات کو ہم کلام خدا نہیں سمجھتے۔ پس اس عبارت میں مخلوقات  
کی بنائی ہوئی تاویلیں مراد ہیں جو خالق کے کلام کے ساتھ ثابت کی جاتی ہیں تاکہ لوگ  
محراہ ہو جائیں۔ اور پھر تم یہ تاویلات اللہ نے نازل نہیں کی ہیں بلکہ انسانوں نے  
قیاس کر کے بنائی ہیں لہذا تم ان کو غیر خدا کا کلام سمجھتے ہوئے وحی ہی تسلیم نہیں  
کرتے ہیں۔

**اعتراض ۸۴۶ :- الصافی ص ۱۱ میں ہے**  
**اشتبہو من تلقاً نہم فی**  
**الکتاب بِمَافِذِ اللَّكِ مِنْ**  
انہوں نے اپنی طرف سے قرآن  
بیں ایسی عبارتیں داخل کر دیں

تفویہ اہل التعطیل والکفر جن سے مطلع اور کافروں اور  
والملل المنحرفة عن قبیلے سے مخفف شدہ لوگوں  
کو تقویت ہوتی ہے ۔ ۱

تو گیا واقعی ایسی عبارتیں موجودہ قرآن مجید میں موجود ہیں  
جن سے کفر کو تقویت بھٹکی ہے۔ اگر آپ کا عقیدہ یہ ہے تو پھر  
آپ کو منکر قرآن کیوں نہ کہا جائے۔

جواب ۸۷۶ ۔ اس سے مراد وہی تابیلی عبارات اور تفاسیر بالآخر  
مراد ہیں جن سے مخالفین کو قرآن مجید پر تنقید کرنے کا موقع فراہم ہے۔ اور غوب  
ویں کھول کر قرآن کے خلاف لکھتے ہیں جس کا جواب آپ سے بن ہیں پڑتا ہے۔  
اور آپ کی جماں ہوئی گرد پھر شیعہ بے چاروں کو جھاڑنا پڑتی ہے جب ہندستان  
میں ایک سابق سُنی المذہب یا زیدی عواد الدین نے ایک کتاب "ہدایۃ المسلمين"  
لکھی اور قرآن پر اعتراضات کئے تو سُنی قسری کی طرح سوئے رہے اور ایک  
دوسرے کامنہ دیکھتے رہے گری ایک حیدری ملک نے نصرہ حیدری بلند کیا اور  
"تنزیہ القرآن" جیسی شاہکار کتاب پیش کر کے عیسائیت کو عبرت ناک ضرب  
وکالی اور جناب السید محمد صاحب قبلہ اعلی اللہ مقامہ نے عواد الدین کے تابوت  
میں آخری کیلہ لگادی۔ چونکہ ہمارا ایمان قرآن مجید پر ساختا ہے بلذ انصاری کو منش  
کی کہنا پڑی۔ اور سُنیوں کا ایمان ادھورا تھا۔ ہزار و پیش ہو گئے اور کھیاڑ  
کی طرح بعد میں پریہ تبریک پیش کرنے لگے۔

اگر تاویلات و اختلافی تفاسیر کے انکار پر کسی کو منکر قرآن کہا جاسکتا ہے تو یہ شاید  
ہی کوئی مسلمان ایسا ہو گا جو اس انکار سے محفوظ ہو۔ چونکہ ہم قرآن کی اُن عبارتیں  
پر مکمل اعتماد رکھتے ہیں جو من وحی میں اور اُن عبارتوں کی انسانی ترمیحات سے  
اختلاف رکھتے ہیں بلذ اہمیں منکر قرآن کہنے والا خود منکر قرآن ہے کیونکہ  
وہ غیر قرآن کو منتہ اُن سمجھتا ہے۔ یہ بات تو محض تاویلات کی گر ایں شنتہ و الجاعۃ  
عمل حق قرآن موجود ہیں جس کی اوزیزیاتی کے متفقہ میں شتماً علماء سیوطی لکھتے ہیں کہ

سوہ اعراف پیغ کاشtron عجوں دفت آنکھ سے ہوتا ہے دراصل صرف آئندہ تین حروف تھے اس میں ایک حرف "م" اس لئے بڑھایا گیا ہے کہ اس میں انیار کے تفصیل ہیں رتفیر القرآن مطبوعہ احمدی ص ۳۹۲) اب غیرت مند کے ذوب مردے کا تمام ہے کہ جس کے گھر کا یہ مال ہو وہ کرسی کامل الایمان نسب پر تحریف کا بہتان کیسے باندھ سکتا ہے۔  
لہ اعتراف میں ہے لہ  
اعتراف میں ہے لہ

شمد فعهم الا ضطرار بزورہ اس کے بعد حب ان سے ایسے المسائل علیهم عما لا مسائل پوچھے گئے جن کی تاویل نہ جانتے تھے تو قرآن کے جمع یعلمون تا ویله الی جمعہ کرنے تاییف کرتے اور انہی طرف سے اس میں ایسے کلمات ملائے پر مجبور ہو گئے جن سے انہوں نے اپنے کفر کے مستوں کھڑے کئے لیں ان کے مناوی نے آواز دی جس کے پاس قرآن سے کچھ ہو تو ہمارے پاس لے آئے اور قرآن کا بنانا۔ انہوں نے ابیوس کے سپرد کیا جو ان کے اولیاء اللہ کی شخصیتی میں موافق تھے پس انہوں نے اپنے اختیار بر قرآن کی تاییف کی اور جس تقدیر ان کی قدامت ہوئی مچھوڑ دیا۔ اور ایسی چیزیں زائد کر دیں۔ جن کا تنابر اور تنافر نامہ

تمد فعهم الا ضطرار بزورہ  
علیهم من کان عنده ستر  
من افترآن نلیات اتابہ  
روکلو اتا لیف و نظمہ  
الی بعض من و افقهم اے  
معاداته او بیا اللہ فالفة  
علی اهتیارہم و ترکو امنہ  
ما قدر واخذ ادو افیہ  
ما ظہر تناکرہ و تنافرہ  
الذی بد مردی الكتاب من  
الازف اعلی النبی فتنیۃ  
المحدثین -  
(تفیر صافی ص ۱)

تھا۔ اور جو کچھُ قرآن میں سے  
حضورِ مکی بے عزتی ظاہر ہوتی  
ہے یہ محدثین کا افتراء ہے۔

فرمائیے یہ روایت تفسیر صافی میں موجود ہے یا نہ۔  
جواب ۷۴۸ :- تاویل سازی کے سلسلے میں یہ عبارت تفسیر صافی میں  
مرقوم ہے۔

اعترافض ۷۴۸ :- اگر نہیں ہے تو خلاف واقع ہے اور اگر  
موجود ہے تو آپ کے نزدیک یہ روایت صحیح یا غلط؟  
جواب ۷۴۸ :- مجید کے نزدیک یہ روایت صحیح ہے۔  
اعترافض ۷۴۹ :- اگر غلط ہے تو وہ جو تنقیط بیان کیجئے اور  
آئمہ کے اقوال سے اس کی تردید نقل کیجئے۔  
جواب ۷۴۹ :- روایت صحیح ہے لہذا تنقیط بیان کرنے کی مددت  
نہیں۔ البتہ مطالب و مفہوم کا فرق ہے۔

اعترافض ۷۴۹ :- اور اگر صحیح ہے تو فرمائیے کیا آپ کے نزدیک  
موجودہ قرآن مجید کلام الہی کا مجموعہ نہیں بلکہ لوگوں کے من گھر  
اسفاروں کا مرتع ہے (العیاذ باللہ)

جواب ۷۴۹ :- روایت میں من بن کلام الہی کی بات نہیں ہے بلکہ تاویل کا  
بیان ہے اور تمام مذاہب اسلامیہ اس بات پر تشقیق میں تاویلات کا شمار متن قرآن  
محمد میں نہیں بنتا ہے۔ ان تاویلات کی بدلت دین میں تصرفہ باذی ہوئی۔ اسی نئے  
تمثیل میں کہ قرآن مجید کا متن کلام الہی ہے مگر اس کی تاویلات خود ساختہ ہیں۔  
اور اُن میں تناکرو تنافر آج نکٹ ظاہر ہے اور اُمت کی مرکزیت قائم نہیں ہو سکتی  
ہے۔ اللہ کے کلام کے ساتھ ساتھ اپنی تشریعتی طبقی و تنسیسی قیاسی کو لکھ کر  
کلام الہی کو نشانہ تنقیذ بنادیا گیا

بس ہم آیات قرآنی کو کلام الہی تسلیم کرتے ہیں مگر اُن کی تاویلات سر عوام

کو من گھر طرت افسازوں کامرو قرار دیتے ہیں۔ یہی وجہ ہے کہ چارے امام اول نے تاویل قرآن پر بیہاد کیا۔ اور رسول اللہ کی یہ پیشگوئی کہ میں نے تشریفے قرآن پر بیہاد کیا اور علی تاویل قرآن پر بیہاد کرے گا۔ ارشاد سینہ صدر سے ثابت ہے کہ صحابہ نے غلط تاویلات و ضمیع کر کے دین بین رخنه اندازی اور فضاد کا رجوع بجای۔

**اعتراض ۱۰۸:-** جب آپ نے تصریح کر دی کہ اس قرآن میں الیسی روایتیں بھی موجود ہیں جن سے کفر کے ستون کھڑے ہوتے ہیں تو بتائیے آپ کا اس پر ایمان کیسے رہا؟

جو اب غصہ ہے۔ یہ ایسی ہے جس پر اعتراض کرنا و محقیقت قرآن الحکیم پر مفترض ہوتا ہے اور اس کو تسلیم نہ کرنا قرآن کی تکذیب کرنا ہے۔ آپ کا اہم بات کو قبول نہ کرنا ہی آپ کے عدم ایمان قرآن کی ناقابل تردید دلیل ہے کیونکہ خود ارشاد و تبادلہ ہے کہ۔

”یضل بہ کثیراً ویهدک دہ کثیراً“ یعنی اُس قرآن ہی خدا ہبتوں کو گراہ کرتا ہے اور اسی سے بیتوں کو ہدایت کرتا ہے لگراہ تو ان کو کرتا ہے جو مفسد ہوتے ہیں۔ اور خدا کے احکام کی اطاعت نہیں کرتے۔

پس آب خود ہی فیصلہ کر لو کہ تمہارا قرآن پر کمل ایمان ہے یا ناقص۔ یا تو اسی بات پر فعیل ہو گیا کہ آپ کے مذہب کے ستون بھی ایسے ہی میں کہ اقرار ایمان کر کے بھی مکنیر قرآن کتے ہیں۔ بتائیے آپ کا ایمان کیسے قرآن پر قائم رہا اور ہمارا ایمان کیونکہ مشاہد ہوا۔

**اعتراض ۱۰۹:-** بقول شماکیا و اتفقی اس قرآن کے جمع کرنے والے اولیاء اللہ کے دشمن تھے۔ اگر ایسا تھا تو یقیناً انہوں نے قرآن میں تصرف کیا ہوگا۔ (مناف اللہ)

جو اب غصہ ہے۔ اولانڈ ارش یہ ہے کہ جمع قرآن اور اس کی حفاظت اللہ کے ذمہ ہے۔ اور یہ ذمہ داری خدا نے حضور پیر قلبی اور حکم دیا کہ وہ کوئی اُس نے اپنے رسول پر نازل کیا ہے وہ پسچاہے۔ پس حضور صلی اللہ علیہ وسلم نے منصبی لورا

کیا۔ اور اُمت کو ممکن کلام خدا پہچایا۔ جمع قرآن بعد از رسول جو کیا گیا۔ اصولاً عظیم ہے اور اس سے تو یعنی رسول مل لازم آتی ہے پس ایسے لوگ جنہوں نے رسول کے جمع فرمودہ اور حوالہ کردہ قرآن کو قبول نہ کیا۔ وہ کبھی بھی اولیاء اللہ کے دوست نہیں ہر سکتے اور شیخ قرآن متبرہ سرکار دو عالم کو ٹھکر ادیا اس سات کی قوی دلیل ہے کہ ان کی نیت خراب تھیں اور کلام خدا یہی تصرف کرنے کی کوششوں کا ذکر ہم زبان علیٰ بتائید ابو بکر علامہ سیوطی کے حوالے سے اور پیر سپرِ قلم کی مچھے یہیں۔ اگر یہ سعی تصرف نہ ہوتی تو جاب امیر عمار ہرگز رانہ پہنچنے کی قسم نہ کھاتے۔ یہ تو ابھی خدا ہے کہ اتنے اپنے کلام کی حفاظت کی اور حق و باطل میں فرق نہیا فے رکھا و نہ بیاروں نے کوئی دلیق فروغداشت نہ کیا تھا۔ ایسی کوششیں کی معمولی سی حلکی آپ کو اپنی ہوکتا ہوں کے آئیں میں و کھاتے ہیں۔

خُبْلَ الْأَبْيَانِ الدُّرْدَارِ نَفَالَ لَهُ لَيْلَى عَلَقَمَهُ أَيْكَ مُرْتَبَشَامَ مِنْ أَيَا أَوْ أَبْرَادَ دَارِ  
الْأَدْرَدِ أَهْنَ ابْتَقَالَ مِنْ لَيْلَى بَهْيَا أُهْنَوْنَ نَسْ پُوچَارِ كِنْ زُوْنَ  
أَهْلَ الْكَوْفَةَ قَالَ يَكْفِ سَمْعَتْ عَبْدَ اللَّهِ يَقِيرَ ابْرَادَ الْلَّيْلِ إِذَا  
مِنْ سَبْوَنَ سَبْوَنَ لَيْلَى دَارِنَ دَارِنَ كَمَا قَمَنَ  
فَيْشَةَ قَالَ عَلَقَمَهُ وَالْذَكْرُ وَ  
لَهُ فَتْحَى نَفَالَ أَبْوَالَدَرَدَهُ اَوْ  
أَشْهَدَ اَنِي سَمِعْتَ مَسْوَلَ  
اللَّهِ صَلَمَ لِيَقِيرَ اَهْكَذَهُ وَ  
هَوْلَاهُ مِيرَ سَيدِ دَنِي عَلَى الْأَ  
اَسْتَرُ وَهَا خَلْقَ اَسْدَكَرَ وَ  
الْمَسْتَشَى وَاللَّهُ لَا اَذْأَعْهُمْ  
رَتْفَيْرَدَ مَسْتَوَهُ بَلْدَرَ مَسْتَهُ ۳۵۰ طَبَقَهُ  
مَصْرَا اَمَّا مَبْلَلَ الدِّينِ سَيِطَطِي نَسْ سَيِدَنَ  
مَضْسُونَ اَحْمَدَ عَبْدَنَ حَمِيدَ، بَخَارِيَ

مسلم، ترمذی، نسائی، ابن حجر  
ابن المذرا و ابن معرفتی سے روایت  
کے ہے۔

لیں اس آئینے میں اپنا ہر تحریف دیکھتے رہتے اور خود الصاف کہے کہ  
تصرف کیا یا نہ کیا ایسے ہم نے بیساکر دیا شکل اپنی دیکھدی  
اعز ارض ۸۸۷ مذکورہ بالاعتراض سے پتہ چلتا ہے کہ صفا  
کرام کا جتنا ایس چل سکتا تھا آنحضرت آن سے کم کر دیا۔ فرمائیے  
ایسے عقیدہ رکھنے والے پر آپ کا کیا فتویٰ ہے؟

جو اب ۸۸۷ء۔ روایت زیرِ بحث میں یہ بات مرقوم شدیں ہے اور  
قرآن سے جو کچھ کم یا زیادہ کرنا انسان کے لئے میں ہے کیونکہ اس کا محافظ اللہ تعالیٰ خود  
ہے روایت میں ترک کی بات ہے کہ جتنا اُن کو میسر آیا جمع کر دیا۔ باقی جو نہ ملا ہمود  
گئے۔ لیکن یہ بات آپ کے مذہب سے ثابت ہے کہ صاحب تے قرآن کم کر دیا۔ چونکہ  
آپ کا عہد ہے۔ لہذا فتویٰ اپنے ہان لاشن بھی۔ بوت میں دیے دیتا ہوں۔  
عن عائشہؓ قالت سُورَةُ الْأَحْرَاءَ يعنی حضرت عائشہؓ نے گما کر سورہ احزاب  
زمانہ پیغمبرؐ میں ۲ سورہ میں تلاوت کیں جاتیں  
حقیقی آیتے نلمائیں بختیان  
المساحف لمحہ تقدیر صنعا  
الا على ما هوا لات  
لقریبی نہ مان النبی صلیع  
صانعی آیتے نلمائیں بختیان  
المساحف لمحہ تقدیر صنعا  
الا على ما هوا لات

(اتقان ص ۲۶)

ٹاکھڑے مالیا آپ نے۔ اب تباہیے صحابے آپ کے مذہب کے مطابق قرآن  
کو کم کیا نہ کیا۔ تحریف کے قابل ہم ہیں یا آپ۔ بی بی عائشہؓ کے قول سے ثابت ہوا کہ  
زمانہ رسولؐ میں سورہ احزاب میں مصرف نیخ واقع ہوئی۔ تحریف بلکہ حضورؐ  
کی حیات میں یہ سورت دوستو آیات پر مشتمل ہتھی۔ اگر حضورؐ کے زمانہ میں نیخ  
ہوئی تو نہ سخن آیات نازل ہوتیں۔ وہ سب کو معلوم ہو جاتیں۔ مگر پر اس

طرح پاک ہوتا ہے کہ بی بی صاحبہ کمرہ ہیں کہ حضرت عثمان نے قرآن لکھنے تو  
 سورہ احزاب میں بجاے دوسو آیتوں کے صرف تہشیر آیات کا مصیں۔ اب فتویٰ  
 لگانے سے پہلے ذرا محنثے دل سے عذر کر لیجئے گا کہ اس کی زد میں آپ کے یہیے  
 خلیفہ راشد نہ آ جائیں۔

**آخر ارضن ۷۸۸:-** کیا موجودہ قرآن آپ کے نزدیک غیر فصح نہ  
 ہوا۔ جب کہ کلام اللہ کی بہت سی آیتیں آپ کے نزدیک متناکر  
 الحروف اور متنافر الحروف ہھہریں ہیں۔

**جواب ۷۸۳:-** ہمارے نزدیک قرآن کی نصاحت مسلمہ ہے۔ یہ  
 میں متناکر و متنافر الحروف کی جو بات مرقوم ہے اُس کا تعلق مادیات سے ہے یہ تبدیل  
 بھی آپ ہی کے مذہب کا ہے کہ آپ کافر و آن غیر فصح ہے جیسا کہ ابو عبیدہ  
 نے فضائل القرآن میں کہا ہے کہم سے ابو معاذینے ہشام بن عروہ کی حدیث  
 بیان کی۔ عروہ کہتے تھے کہ میں نے حضرت عالیہ سے قرآنی غلطیوں کے منتقل  
 سوال کیا یعنی قولِ خدا تعالیٰ امیں المقيمين کیوں ہے (بلکہ المقيمون ہونا چاہیے)  
 اور وہ سرے قول میں ان هزار کیوں ہے (بلکہ ان هزار ہونا چاہیے) اور تیسرے  
 قول باری نتائی میں الصابئون کیوں ہے (بلکہ الصابئین ہوتا)،  
 حضرت عالیہ نے فرمایا: اے میرے بھائی یہ عمل کا تباون کا ہے جوہریوں نے  
 لکھنے میں غلطی کی۔ (القان جلد ۱ ص ۱۸۳)

**لفظ:-** اس روایت کے باسرے میں علامہ سیوطی لکھتے ہیں کہ بخاری د  
 مسلم کی شرط کے مطابق اس کے اسناد صحیح ہیں۔

پس آپ کے مذہب سے قرآن موجود میں اغلااظ ثابت کرنے اور اس  
 کے متناکر الحروف اور متنافر الحروف قرار دینے کے لئے صرف ہی ایک حدیث  
 کافی ہے جس کا جواب آج تک آپ نہ دے سکے اور نہ ہی تاقیہ امام قیامت آپ  
 اس کا جواب بن سکتا ہے۔

**آخر ارضن ۷۸۹:-** برآہ کرم اُن آیات کی نشاندھی کیجئے جن

کو صحابہ کرام نے اپنی طرف سے داخل کیا ہے۔

جواب ۸۸۲ء:- ہماری روایت میں ایسی کوئی بات نہیں کہی گئی ہے جس سے پہلیت پوجائے کر صحابہ نے قرآن میں اپنی طرف سے کوئی آیات داخل کی ہیں بلکہ اُن تادیلات پر مفترض ہیں جو قرآن کے ساتھ لکھتی جاتی ہیں جب کہ وہی سے اُن کا کوئی واسطہ نہیں ہے۔

یہ عقیدہ بھا آپ ہی اسکے نسب میں ہے کہ قرآن میں آیات داخل کی گئیں جیسا کہ علام جلال الدین سیوطی نے آلقان ص ۲۷۴ میں اس طرح لکھتا ہے کہ سورہ رعد (۱۳) کا شروع چو جو موجودہ قرآن میں آنکھیں سے شروع ہوتا ہے یہ بھی دراصل آنکھ نازل ہوا تھا۔ اس میں ایک حرف زیادہ کردیا کیونکہ اسی ہمورت میں رعد اور برق کا ذکر ہے۔ اسی طرح علامہ سیوطی نے احمد بن زار، طبرانی اور ابن مردویہ سے ابن مسعود اور ابن عباس سے روایت نقل کی ہے کہ ابن مسعود نے موزعین (یعنی سورہ انس اور سورہ العنك) کو اپنے قرآن سے کاٹ دیا تھا اور کہتے تھے کہ قرآن میں غیر قرآن کو خلط ملنے کرو۔ یہ دونوں سورتیں کتاب خدا میں شامل نہیں ہیں۔

تفسیر در منثور (بلدر ص ۱۶۳)

اسی طرح امام خز الدین رازی لکھتے ہیں کہ ابن مسعود سورت الفاتحہ اور معوذین کو داخل قرآن ہونے سے انکار کیا کرتے تھے۔ (یعنی قرآن نہ سمجھتے تھے) (تفسیر کبیر، بلدر ص ۱۶۹ مطبوعہ مصر)

اب ناطرین گور فرمائیں کہ آلقان، دو منثور اور تفسیر کیرنسنیوں کی مقبرہ کتب سے یہ ثابت ہوا کہ سورت فاتحہ قرآن ہے اور نہ ہی سورہ فلان اور سورہ انس۔ حالانکہ موجودہ قرآن میں یہ تینوں سورتیں موجود ہیں۔ فرمائیے سنیوں کے مذکورہ بالا حوالہ جات کے مطابق سورت انس میں زیادتی ثابت ہوئی یا نہیں اب مفترض کرنے بلکہ اس سے پہلے اسی قرآنی آیات کی نشاندہی طلب فرمائی ہے۔

جب کہ خود اُن کے نزدیک ابتداء قرآن بھی پیغام تھے آئیات سے ہے اور انتہا کلام بھی پیغام اپنی ہے۔ حالانکہ ہمارا یہ عقیدہ ہرگز نہیں ہے۔

**اعتراف میں ۸۸۵** - مذکورہ بالاعبارت کے مطابق وہ کون کی امانتیں ہیں جن میں حضرت صلی اللہ علیہ وسلم کی توهین کی گئی ہے۔

**جواب ۸۸۵** - مذکورہ بالاعبارت سے برگزیدہ فاہر نہیں ہوتا ہے کہ قرآن میں کوئی ایسی آیات موجود ہیں جن میں معاذ اللہ حسنور ہی تو ہیں فاہر ہو مگر منسوب نہ ادیات اور منسوخ تحریفات کی روشنی میں ایسی رقیت باقی رکوئے قرآن سے منسوب کر دی ہیں جن سے توهین رسول ہوتی ہے مثلاً "امنی کیے تاویل کر کے ان پڑھمنی اندک کے علم رسول کا انکار کرنا اور انہیں معاذ اللہ جاہل ثابت کرنا یا **نذلابشر** کی منسوخ تحریف کر کے رسول کو اپنے جیسے جنہیں "ذنب" کی موصوع تاویلیں قیاس کر کے حسنور ہم کو ہنگار و خاطی اعتقاد کرنا وغیرہ وغیرہ۔ اسی طرح قرآن سے اپنی موصوع تاویلات کی روشنی میں حسنور کا بتوں کی تعریف کرنا، بیان کرنا آپ کی توهین کے متراوٹ ہے۔

**اعتراف میں ۸۸۶** - تفسیر صافی ص ۱۱ میں ہے کہ ان دو ایوں کے درمیان تیسرے حصے قرآن سے زیادہ گردایا گیا ہے۔ کیا اس روایت کے پیش نظر موجودہ فُتُر آن ناقص و انقصان نہ ہے۔

**جواب ۸۸۶** - یہ تدوایتوں میں سے ایک تیسری آیت کے گرفتے

کا ذکر ہے۔ مگر آپ کے ہاں تو متعدد آیات کا ضایع ہونا مسلسل ہے۔ مثلاً ہم سے اوہ فریکیا سورہ اسراب کی ۲۰۰ آیاتہ میں سے صرف ۲، باقی ہیں اسی طرز مورہ توہر کا صرف ۱ پتی بجا اور ۱۷۴ جاتا رہا۔ آیتوں کی تحریف کو تو جانے دیجئے سیکھ دوں مثالیں لفظ کر سکتا ہوں۔ آپ کے ہاں تو یہ جی سرقوے ہے کہ قرآن کے سورے گردائیں گے۔ جیسا کہ امام سیوطی نے اتفاق میں اور حسین بن

منادی نے کتاب "ناسخ و المنسوخ" میں کہا ہے کہ —

"وَمِنَارْفُعْ دِسْمَهُ مِنَ الْقُرْآنِ وَلَمْ  
يُرْفَعْ مِنَ الْقُلُوبِ حَفْظَهُ سُورَةُ الْقُنُوتِ  
فِي الْوَتْرِ وَتَسْمِيَةُ سُورَةِ الْخُلُجِ وَالْ  
لَّهُمَّ"۔ یعنی سخنِ ان سورتوں اور آیتوں کے جن کے تقویش قرآن  
سے اٹھائے گئے ہیں مگر ان کی یادِ دلوں سے نہیں گئی وہ وہ سورے ہیں جو قرآن  
میں پڑھے جاتے ہیں اور سورہ الخلج اور سورہ الحمد کے نام سے یاد کئے جاتے  
تھے مگر اس وقت حضرت عثمانؓ کے مجمع کردہ قرآن میں ان کا لشان نہیں پایا یا  
اسکی طرح ملا میرزا الحسن کشمیری نے دلتان المذاہب کے صفحہ ۲۳ پر کھا ہے  
کہ ایک سورہ "غورین" کے نام سے مشہور تھا جو اب قرآن میں موجود نہیں ہے  
مولوی موصوف نے اس پر سے سورہ کی نقل بھی کی ہے اب جب کہ آپ کے  
علماء و متأرخین نے اترار کیا ہے کہ موجودہ قرآن مکمل نہیں ناقص و انقضیٰ ہے  
تو یہ آپ کے گھر کی بات ہے خود ہی فتویٰ فاضلہ قائم کرتے رہیے، ہماری مانگ کیوں  
پکڑتے ہیں۔ ہمارا تو یہ عقیدہ ہے ہی نہیں۔ کیوں کہ ہمارا ایمان مکمل و جامع  
قرآن جید پسیے اور اس کا جو حصہ اس وقت ظاہر ہے بلاشبہ کلامِ خدا ہے  
اور جو حصہ ظاہر نہیں ہے وہ بھی کلامِ الہی ہے۔

اعتراف ص ۸۸۶، تفسیر صافی ص ۱۲ میں ہے کہ —  
تفسیر علیؓ و مرد ماتے ہیں۔

### ولوہ شرحت ॥ ۱ ॥

کل صا اسقط و حرف  
و بدل مسا یجری  
هذا المحری لطال  
و ظهر ما خطرۃ التقیہ  
المهارۃ

مجھے تفہیہ اتفق ہے ورنہ میں بتا  
دیتا کہ قرآن مجید جو کچھ  
فتراآن سے ساقط کتا گیا  
اور تحریف و تبدیل کی تھی  
ہے۔ ।

ذریٰہ برابر بھی نہ رہا، اس مسئلے میں کہ آپ حضرات تقدیم کی وجہ سے اپنے مسلم تحریف سے ہمیں آگاہ نہیں فرماتے ورنہ آپ قرآنی آیات کے استقطاب کے قابل بھی ہیں۔ اور تحریف کے بھی اور تبدیل کے بھی لیں ایک آیت کے قابوں مقام جب دوسری عبارت رکھ دی گئی تو قرآن پر اعتبار نہ رہا۔ صحیح جواب عنایت فرمائیے ۔

**جواب ۸۸:** جیب عرض گزارہے کہ مژاد حضرت امیر علی کی اس عبارت سے ناسخ و منسون کلام بھی ہے آپ کو معلوم تھا کہ کون سی آیت منسون ہوئی اور اس کی جگہ کون سی ناسخ آئی۔ اور پھر یہ کہ کس ترتیب سے وحی کا نزول ہوا اور تفسیر کلام کیا ہے کہ انہوں نے تقدیم کی خاطر ایسا نہ کیا کیونکہ حکومت نے ان کے پیشیں کردہ شذ قرآن کو لینے سے انکار کر دیا تھا۔ اور درمیش حالات کی موجودگی میں حضرت کا اپنے پیش کردہ کہ اصرار قبولیت کرنا یقیناً باعث اقتراط و سبب انتشار اور وحی صرف مرکزیت و اتحاد تھا۔ لہذا سُنت اہمیت کے مطابق سکوت اختیار کر لیا۔ جس پر خدا نے اپنی پہلی شب کی قطع و برید پر خاموشی کو مصلحت سمجھا۔

چلے کم سے کم آپ نے اتنا تو تسلیم کر دیا کہ ہم تقدیم مسلم تحریف کے قابل نہیں یہ بھی ہماری فویت ہے کہ بقول آپ کے ہم حرث و بدل کو مصلحت قبول نہیں کرتے۔ مگر آپ کی بد شرمنگی کا یہ حال ہے کہ مسلسل تحریف کے قابل بھی ہیں۔ اور انکار بھی کرتے ہیں پھر کہ اُنہاں پر ہوتے ہوئے کو توال کو دانستے ہیں۔

ہمارا ایمان بالقرآن یہ ہے کہ اس میں تحریف کا ہونا حال امر ہے کیونکہ تا پاک یا تھا اس تک سایی بھی نہیں پاسکتے یعنی آپ کے چند علام اقبال کو تھے میں کہ آپ کا قرآن محرف ہے مثلاً ”آیت صلۃ ہے ”حافظوا علی الصلوۃ والصلوۃ الوسطیۃ و قوموا اللہ قاستیں سے“ پ، یعنی تمام

نمازوں کا نکونا "اوْ دِيَانِ نَازُ كَانَ حُصُورًا" تخفیظ کرو۔ اوس نماز میں اللہ کے آئے تنوت میں کھڑے رہو۔ (شیعوں کا نماز میں تنوت کھڑا ہو کر پڑھنا اس آیت سے ثابت ہے)  
اب مسندر دلایات الٰی صستہ و ابجاعتہ سے اس آیت کی تعریف ملاحظہ فرمائیجے۔

"تفسیر درمنشو مدطیوعہ مصر جلد اول ص ۲۰۷ میں امام سیوطی تحریر کرتے ہیں کہ تخریج کیا ہے مالک الوبیدیہ، عبد بن محمد، ابو عیینہ، ابن حجر عسکری، ابن الانباری نے المعاصر میں اور یقینی نے سنن میں عمر و بن رافع سے کہ مرد و بن رافع نے کہا کہ حضرة زادہ یعنی پیر سلم کے لئے یہ قرآن میں لکھ رہا تھا کہ حضرة نے کہا حبیح حافظو على الصلوٰۃ والصلوٰۃ الوسطی نہ کہ پنج تو موجوں سے پوچھ لینا۔ عمر وہ کہتا ہے کہ میں جب اس آیت پر پہچا تو میں نے حضرة سے قسم پوچھا۔ بی بی نے یہ آیت مجھے اس طرح املا کرائی حافظو على الصلوٰۃ والصلوٰۃ الوسطی والصلوٰۃ العصر وقومو اللہ قانیتین۔ اور فرمایا میں تہادت دیتی ہوں کہ میں نے اس آیت کو اسی طرح رسول ﷺ سے سنا ہے۔ سیوطی نے بالکل ایسی ہی روایت اسی عکس پر ابی یوش سے نقل کی ہے جو بی بی عائشہ کا کاتب تھا۔ اس روایت کو مسلم، ابو داؤد، ترمذی، نسائی، مالک، احمد، عبد بن محمد، ابن حجر عسکری، ابن ابی طاوس، ابن الانباری اور یعقوبی نے اپنی کتب میں بی بی عائشہ سے تخریج کیا ہے۔"

اب بتائیے اس میں ہمارا کیا قصور ہے مسلمانوں کی دو ماہیں گواہ میں کہ "والصلوٰۃ والصلوٰۃ العصر" کا جملہ بمعنی تقول سنیہ آیت میں سے کرا دیا ہے۔

آیت تبلیغ، یا ایما الرسول بلغ ما انزل اللہ  
مِنْ رِبِّكَ فَإِنْ لَمْ تَفْعَلْ مَمَّا بَلَّغْتَ مِنْ سَالَتْهُ  
وَاللَّهُ يَعِصِمُ مِنَ النَّاسِ ۝ ۹۴۳، اس وقت  
قرآن میں موجود ہے لیعنی اے رسول صلی اللہ علیکم، تم پر تمہارے خدا کی جا ب

سے نازل ہوا ہے، ربانک و کاست لوگوں کی بیخادر اور اگر تم نے ایسا نہ کیا تو سمجھا جائے کا کہ تم سالت کا کوئی کام ہاں نہیں کیا۔ اور اللہ تم کو لوگوں سے محفوظ رکھتے گا۔ اب ذرا سُنیوں کا اقبال جرم تحریف ملاحظہ فرمائیے کہ اس آیت کی قائم مقام آیت کون سی ہے۔ علامہ سیوطی رقطر از میں کہ اخراج یہی ابن مردویہ نے این مسودتے کہ حضور ﷺ کے زمانہ میں ہم فحابہ اس آیت تبلیغ کو اس طرح پڑھتے تھے۔

یا ایها الس رسول بلغ ما انزل اللہ مون ربک ان  
عليا مولے المؤمنین فان لعنة تفعل فما بلعت  
رسالتہ والله تعصیلا من الناس ۔ ” گر اس وقت  
ان علیا مولے المؤمنین کا جملہ قرآن میں موجود نہیں ہے۔

فرمایے جب عبد بنوی چیزیں این علیا مولے المؤمنین ” بمطابق دعایت عینیہ  
ذکر وہ فرات ہوتا رہا۔ تو پھر اس کے اخراج و تحریف کا کسی کو کیا خ  
تھا۔ گریہ جملہ آیت سے نکال لیا گیا۔ جب شیخوں کے نزدیک این مسودہ راوی ثقة  
سیوطی شیعوں کا مسلم امام در منشور معتبر و مشہود تفسیر اس پر بھی الگم علی  
کا نام قرآن سے نکال دیتے کے بعد مسئلہ تحریف قرآن میں خود کو پاک و امن  
بناد تو یہ الوٰہ نانے کے سوا اور کوئی کھیل نہ ہو گا۔ چلے بقول شاعر ہم نے پھر بھی تقری  
کا پڑھا اور لڑھیا۔ گر اپ تو بالکل برہمنہ نظر آتے ہیں۔ قرآنی آیات کے استفادہ کر کر  
علاوہ متر بھی ہیں اور تحریف کے قابل بھی۔ ترجم کے بھی اپنی میں اور اضافہ  
کے متر بھی ہیں۔ آیت کے مقابلہ میں دوسرا آیت بھی رکھتے ہیں۔ جب یہ سب کچھ  
کر سکے باوجود اپ اپنے ایمان کو معتبر شیوال کئے ہوئے ہیں۔ تو پھر چاری علانية  
تحریف سے لاقعیت کے باوجود اپ ہمارے ایمانوں پر کسی طاقت کے سیارے  
اعتراض کرتے ہیں۔ حالانکہ ہم صدیوں سے اعلان کر رہے ہیں کہ قرآن مجید کو کھلا  
الہی مانتے ہیں۔ اس میں تحریف کے قابل نہیں ہیں۔ الیٰ تمام رد ایات ہمارے نزدیک  
ناقابل قبول ہیں۔ ہمارا ایمان ہے کہ خدا کے کلام میں کوئی مخوق و مقدب ل نہ کر

سکا۔ وہ ہر ترمیم سے پاک اور محفوظ رہے۔ لیکن خدا کی نسم آپ کا تو قرآن کی  
ایک ایت پر بھی ایمان ثابت نہیں ہے کیونکہ آپ کے ذہب میں اقبح تک حقیقت  
ماہیت قرآن کا فیض بھی نہیں ہوا کا ہے۔ اور آپ غیرت متن قرآن کو قرآن  
ہی تسلیم نہیں کرتے جیسا کہ آپ کا قول ہے کہ ”صریف معانی کا نام قرآن ہے۔“  
جبکہ صرف معنی لائے پھر رسول اللہ عربی میں اسکی تغیری کر دی۔“  
(اتفاقات جلد رابع ص ۲۳۷)

**التراضی ۸۸۸ م: تفسیر صافی ص ۱۳ میں ہے**

المستفاد من مجموع ان حدیثوں اور اُن کے علاوہ  
هذا اخبار وغيرها۔ اہل بیت کی روایات سے جو  
من السردیات من طلاق  
کچھ حاصل ہوتا ہے وہ یہ ہے  
کہ یہ قرآن پورا و ہی نہیں ہے  
الذی بین الظہر نا  
لیو بتمامکله انزل  
علیٰ محمد بل متہ ماہو  
خلاف ما انزل اللہ  
و منه ما هو مغير صرف  
وانہ قد حذف عنه  
اسیار کثیرۃ۔

کروی گئی ہیں۔!

کیا اس سے ثابت نہ ہوا کہ موجودہ قرآن محرف بھی ہے  
میدل بھی ہے اور کلام الہی کے خلاف ہے کیا اب بھی ایسے استقامت  
رکھنے والے کے متعلق ہم ایمان بالقرآن کا دعویٰ کر سکتے ہیں۔  
**چھاپ ۸۸۸ م: صاحب تفسیر صافی نے ازالہ شُبہ اور رفع شک کی  
خاطر مفردنا یہ غیرت عقیدہ تحریف کے خلاف قلمبند کی ہے اور بحث کر کے  
ثابت کیا ہے کہ ان روایات کا فعل متن قرآن مجید سے بین ہے بلکہ تاریخی توصیفات**

سے ہے لیکن چونکہ مفترض کی بنیاد ایمانی ہی تحریف پر قائم ہے اس لئے انہوں نے علمی خیانت کرتے ہوئے اس مفردہ عبارت کو نفلت کر کے اعتراض وارد کیا ہے حالانکہ مفسر نے خود ہی اس پوری عبارت کی تردید کر دی ہے جو آئندہ فقل کی جائے گی دراصل صاحب تفسیر نے یہ مفسر نہ قائم کر کے بڑی مدد و بہت کے ساتھ ثابت کیا ہے کہ تحریف کے قابل نہیں ہیں۔ اس کے بر عکس یعنی مذہب کے عظایز قرآن حرف بھی ہے اور مبدل بھی نیز کلام خدا کے خلاف بھی ہے۔ بلکہ ان کے مذہب میں تدریآن سے مراد کرنی لفظی کتاب ہے ہی نہیں بلکہ دو صرف معانی اور مطالب کو قرآن سمجھتے ہیں۔ پس میں کہتا ہوں کہ جب ان کا ایمان و عقیدہ یہ ہے کہ لفظی قرآن، قرآن ہی نہیں بلکہ صرف معنوی قرآن قرآن ہے تو پھر ان کا ایمان کلام خدا پر شرعاً بلکہ صرف فہم قرآن پر ہوا۔ اور میں صورت مفترض کو مشکل کلام اپنی ہوتے ہوئے یہ تھی ہی نہیں ہے کہ کتاب خدا کے ایمان پر گنتھو کر دیں کلام کی تحریف پر وہ آدمی بولے جو کلام پر ایمان لائے جب کہ حقیقی معنی و معنویم کو مانتے ہیں کلام کو منزل ہی اعتماد نہیں کرتے۔ یعنی پورے قرآن کی عبارت سے انکار کرتے ہیں۔ جیسا کہ کلام دلکش دلوں پر اعتماد کرتے ہیں۔ تحریف کے قابل نہیں ہیں۔ پس ہمارا دعویٰ ایمان سچا و سخت ہے اور آپ کا تو ایمان ہی نہیں ہے اور کچھ نہیں تو عدم وجود سے شخصی وجود بہتر مان لو۔

<sup>۶۸۹</sup> اعتراض ۔۔ جب اس میں تصریح کر دی گئی ہے کہ اہل بیت کی روایات سے قرآنی تحریف مستفاد ہوتی ہے۔ پس تجھت اہل بیت کے مدعاویان کیا اس کا انکار کر سکتے ہیں۔۔

جواب ۔۔ جب خدا نے قرآن میں یہ تصریح کر دی ہے کہ یہ اکثر دل کو گراہ کرتا ہے اور ایات متشابہات کی تاویلیں بھی کلادی ہیں تو کیا توحید کے پرستار اس سے انکار کر سکتے ہیں کہ خدا کی کتاب گراہی کا سبب بھی ہو سکتی ہے جو جواب قرآن صامت کیلئے نام بنا د تو حیدر پرستوں کا ہو گا دری جواب محیمن اہل بیت کی جانب سے سمجھتی ہے۔ کہ اہل بیت بھی قرآن ناہن تین پس اور صفات

تر و آن سے جدا نہیں ہیں۔ ایک دوسرے کے لازم و ملزم میں۔ لیکن صاحب صافی نے یہ بات تحریر میں کی ہے کہ اب بیت ۳ کی روایات سے قرآنی تحریر میں مستفادہ ہوتی ہے۔ بلکہ یہ محض فرضیاً و ممکنیاً افہام و تفہیم کی خاطر لکھا گیا ہے جس کی تردید عبارت کے خاتمہ پر کر دی گئی ہے۔

اعتزاز ص ۸۹:- اگر یہ مگر کیا جائے کہ اس پوری کی پوری عبارت کو نقل کر کے صاحب تفسیر نے اس کی تردید کرو دی تو دلیافت طلب امر یہ ہے۔

ان سخت ہذا الامینا۔ اگر حد شیل صحیح ثابت بوسائی  
فلعمل التغیر انما و قم تو شاید تغیر واقع ہوئی ہے تو  
نمایلاً اخل بالمقصود اس میں سے جن سے مقصود  
کثیراً! میں زیادہ مطلل واقع تر ہو۔  
فرمایئے اس عبارت میں صاحب تفسیر نے تغیر کا انکار  
کیا ہے یا اقرار۔

جواب ص ۸۹:- خدا کاشک ہے کہ اس نے بھی بات مختلف ہی کے مذہبے اگلوادی اور اُس نے قبول کریا کہ صاحب تفسیر نے اپنی پوری عبارت کی تردید کر دی ہے لہذا مجھے ثبوت پشی کرنے کی رسمت سے چھکا را مل گیا۔ اب جواب طلب امر کی جانب آئیے کہ اصول عدالت یہ ہے کہ شہادت یقینی ہونی چاہیے ترک  
شکی۔ اپنے جو عبارت فلی فرمائی وہ حقیقتی فرضی ہے اور کوئی کے درمیان اگر و بالفرض کی تدریجی ممنوع ہوتی ہے اس عبارت سے بھی ہمارے طلب کو تقویت ملتی ہے کہ اگر بالفرض ان روایات کو صحیح مانیا جائے جن سے تحریر کا شبہ گزرتا ہے تو بھی تغیر و تبدل و خلل اصل مقصود (قرآن مجید) پر واقع نہ ہو گا بلکہ تاویلات و توصیحات سے متعلق ہو گا۔ اس عبارت میں صاحب صافی نے بالوضاحت تغیر کلام الٰی کا انکار کیا ہے اور تاویلات میں رد و بدل کا فزار کیا ہے۔

اعتراف صن ۸۹۱:- صاحب تفسیر صافی کا غدر کب مجموع ہو سکتی ہے جب کہ ملا باقر مجلسی نے مرعاتۃ العقول شرح الفروع والاصل ص ۱۴۱ جلد اول میں تصریح کر دی ہے۔

والاخبار من طریق قرآن مجید کے نقض اور تغیر  
الخاصہ والعامۃ فی کسلسلہ میں حدیثیں متواتر  
النقض والتغیر متواترۃ میں۔

فہ ما یہ کیسی ہے طبیعت؟

جواب ر ۸۹۱-

علامہ محلیؒ کے اس جملہ کا یہ مطلب ہرگز خلاف واقع ہے جو مفترض نہ  
ترجمہ کر کے اخذ کیا ہے اذل تو فقط حدیث کا وجود ہی نہیں بلکہ "خبر" ہے  
حدیث اور اخبار میں اتنا فرق ہے جتنا مخصوص اور عین مخصوص میں ہونا ہے یہ  
اوہ پھر ہمارے متواری سے مراد حدیث متواتر نہیں ہو سکتی ہے کیونکہ حدیث متواتر  
اس حدیث کو کہتے ہیں جو زمانہ پیغمبر میں بھی مشہور ہو۔ جب کہ کوئی ایک بھی شخص  
اس کا قاتل نہیں ہے کہ حصوں کے دور میں سخراج ہوئی۔ اوہ پھر مرطیع میں آگ  
تو اتر ہونا چاہیے۔ دراصل علامہ مجلسی کی مراد یہ ہے کہ نقض و تغیر کی اخبار جو  
ہر خاص و عام طریق سے (یعنی شید سُنی ردیات) میں مسلسل ہیں۔ اوہ ان خبر  
کا تعلق یقیناً کلام خدا نہیں ہے بلکہ مجموع تاویلات سے ہے کیونکہ ہمارا  
ایمان ہے کہ قرآن مجید میں ایک حرف بلکہ ایک لفظ تک مبدل و معرف ہیجھ  
ہو سکتا ہے۔ جب کہ آپ کا اعتقاد قرآن مجید کے بارے میں اس ردیت کو  
خلا ہر جگہ تا ہے۔

اب عبیدہ نے فرمایا! ہم سے جماجم نے ہارون بن موسیٰ کی حدیث بیان فرمائی  
وہ کہتے تھے کچھ سے زبردست تحریث نے علم رمہ کی زبانی ثبیر بیان کی اُس نے کہا جکہ  
مصطفیٰ (قرآن) مکتوب ہونے کے بعد حضرت عثمان کے سامنے پیش ہوئے  
تو آپ نے ان مصاہف میں کچھ علطاں پائیں تو فرمایا انہیں بدنامت کرے

۵۷۳

عرب ان کو ٹھیک کر لیں گے۔ ” رائقان جلد ۱ ص ۸۲۰

غلطیوں کا ہونا خوب ہونے پر دلالت کرتا ہے۔ جب خود جامع القرآن اغلاط کا معترض ہو تو پھر اور کسی گواہی کی ضرورت ہی نہیں ہے۔ اب سُنّا چیز حوال کیسا ہے جواب کا۔ جواب دیجئے سوال کا۔

اعتراض ۸۹۲ء۔ فرمائیئے کیا فصل الخطاں میں تصریح نہیں کی گئی۔

بلاشبہ علماء کا اس مسلم پر  
التفاق ہے کہ تمہیں قرآن  
کے سلسلے میں حدیثین صحیح  
ہیں اور تشریف ہیں۔

ان الصحاب قد  
اطبقوا على صحته  
الاخبار المستفيضة!

جواب ۸۹۲ء۔ جی نہیں آپ نے اٹھا مطلب نکالنا چاہا ہے۔  
مراد اس سے یہ ہے کہ لوگوں میں بہت کم افراد نے ایسی اخبار کو صحیح یہم  
کیا ہے۔

اعتراض ۸۹۳ء۔ کیام رأة القول ص ۵۳۷ میں یہ عبارت  
موجود تھیں ہے۔

فلا يخفى ان هذ الخبر مخفي ذر ہے یہ بات کریمہ حد  
وکثیر من الاخبار او بہت سی حدیثین بتانی  
جاتی ہیں کہ قرآن میں تبدل و  
الصحيحة ذات  
على التغيير - !

ہو چکا ہے۔

جواب ۸۹۳ء۔ یہاں بھی لفظاً حدیث استعمال نہیں ہوا ہے بلکہ  
اخبار ہے اور اس تفسیر سے مرافت اور بیلات مو ضرور ہیں زیز اس عبارت  
روایت میں لفظ قرآن بھی نہیں ہے۔ اور گفتگو اور بیلات سی سر قلع

اعتراض ۸۹۳:- کیا مراد العقول ص ۱ میں تصریح نہیں ہے۔ ؟

**خطب الکلیتی والشیخ** محمد بن یعقوب کلمینی مصنف **المفید رجیاعتہ** اصول کافی اور شیخ مفید اور **النحوی** کی بڑی جماعت اس طرف ہے کہ پورا قرآن اماموں **عند الائمۃ**! کے پاس ہے۔

اب چون خیر قرآن غیر ائمہ کے پاس ہے وہ ناقص ثابت ہوا یا نہ ہے اور جو قرآن ائمہ کے پاس تھا اُس سے اُنہوں نے چھپایا ہے ؟ -

جواب ۸۹۳:- یہ درست ہے کہ قرآن کا وہ نسخہ ہے حضور ص نے اصلاح کر دیا تھا۔ اور اس میں تمام حواشی و فنا سیراً مختصرت ہیں تلبیث کردے ہیں جسے حضرت علیؓ نے اکھٹا کر کے حکومت کو سپیش کیا۔ جسے رہر اندر طبقہ نیتی سے انکار کر دیا اماموں کے پاس ہے اب جو قرآن غیر ائمہ کے پاس ہے وہ ائمکے نسخہ قرآن کے مقابلہ میں تھوڑا ہے۔ اور نقل بخطاب اصل نہیں ہے اس لئے علامہ عینیہ نے اس میں غلطیاں تسلیم کی ہیں۔ جیسا کہ ابن الانباری نے برقی الوبشر سعید بن جعیر سے روایت کی ہے کہ مladت کرنے تھے والحقیقت الصدقة اور سہت تھے یہ بات کہ قرآن میں کاتبوں سے یہ غلطی ہر کی ہے۔  
راتقان جلد ۱ ص ۱۸۷)

پس چون کو نقل بخطاب اصل نہیں ہے از روئے مسلک اہل سنتہ و انجام اعتراف کا قرآن جو غیر ائمہ کے پاس ہے ناقص عمل ہے۔ کیونکہ نقل کی غلطی اصل کی صحت پر اثر انداز نہیں ہوتی ہے۔ اس لئے اصل نسخہ قرآن جو ائمہ کے پاس ہے تمام ناقص و اغلاط سے پاک و منزہ ہے۔ برخلاف قرآن عبید غیر ائمہ قرآن کو اس طرح بھی نہیں لگا سکتے۔ لہذا غیر ائمہ کے قرآن کو اصل کہنا اصلاً غلط نص اصول

ہے۔ اور جس طرح خدا نے لوح محفوظ میں تسلیم کو حصیا پایا ہے۔ اُسی طرح آئندہ نے بحکم خدا اُسے پرشیدہ کیا ہے اور صفرت کے وقت اُسے فلابر کیا جائے گا۔

**اعتراض ۸۹۵:- کیام رأۃ العقول ص ۱۱** میں فیصلہ کے طور پر اس مسئلے کو بیان نہیں کیا گیا۔

والعقل يحكم باتھ عقل حکم کرتا ہے کہ جب قرآن  
اذَا کان تفرقًا سترًا لوگوں کے پاس متفرق و منتشر

**عند الناس** ۱۱ تھا۔ الخ

کہ صحیح عقل کا یہ فیصلہ ہے کہ جب قرآنی آیات منتشر ہوں، متفرق ہوں، یعنی مخصوص لوگوں کے پاس ہوں۔ جمع کرنے والے بھی یعنی مخصوص تو لا حالت غلطی کا وقوع یقینی ہے۔

**جواب ۸۹۵:-** علامہ مجاسیؒ کی اس رائے کے خلاف کہنا بالکل ایسا

ہو گا جس طرح چڑھا سو رج دیکھ کر روز روشن کا انتکار کرو یا جائے۔ اور ہما جائے کہ ابھی رات ہے نقل قرآن میں اغلاط سہوی کا رسالہ بالکل ممکن ہے اور عملہ

ایسی مثالیں موجود ہیں کہ آئج بھی قدر آنی شکون میں اغلاط ہوتی رہتی ہیں۔ ادھر مت پاکستان سے مجبوراً نیاقا نون وضع کیا ہے کہ نقل قدر آن میں احتیاط کی جائے۔

او غلطی کی صورت میں تعزیر کا حکم دیا گیا ہے۔ عقل کا یہ فیصلہ اپنی جگہ اُن ہے لیکن

یہ بات نقل سے کامل طور پر ثابت ہے کہ اپنی صفت کے بقول خود جامیع القرآن

حضرت عثمان نے غلطیوں کی موجودگی اور وقوع کا اعتراف کیا ہے۔ کہ بعینہ سے ایسی مثالیں کثیر تعداد میں پیش کی جا سکتی ہیں۔ مثلاً علامہ جلال الدین سیوطی

کی آنکان کی دوسری چلد کے ص ۲۵ پر ہے کہ

”علام ابو عبید و نے فرمایا کہ ہم سے مجاج نے ابن عزیز کی واثیت بیان کی،

اُس نے کہا کہ مجھے ابن ابی حمید نے حمید و بنت ابویوش نے خبر دی۔ حمیدہ نے کہا ایمر سامنے حضرت ابن عقب نے دام سخا لائکہ وہ اسکی روس کے تھے م Huffat ul Ashra

بیں یہ آیت پڑھی -

اَنَّ اللَّهَ فِي الْمُلَائِكَةِ يَصْلُوُنَ عَلَى النَّبِيِّ يَا اِيَّاهَا الَّذِينَ  
اَمْنَوْا صَلَوةً عَلَيْهِ وَرَسُلِّنَا رَسْلِيْمَا وَعَلَى اَلْذِيْنَ  
يَصْلُوُنَ الصَّفَوْفَ اَكَوْلَه

حمدیہ نے کہا تمان کے تغیر مصافح سے پہلے کایہ واقع ہے۔ ”ریوایت صحیح  
ہے کہ سنیوں نے اس پر کوئی برج و قدر نہیں کی۔  
اپ جب حکم عقل و نفل سے اپ کے ذمہ بے مطابق جامع القرآن مجرم محتر  
قرار پاتے ہیں۔ اور اپ کے سلسلہ کی رو سے اپ کا قرآن محنت و ناقص ثابت  
ہوتا ہے۔ تو پھر اپ شیعوں سے بحث کر کے اپنا بھرم کیوں کہنا تے ہیں پہلے  
اپنے علماء کے ایمان کی حفاظت کرو پھر یہاں سے ساتھ بات کر دے۔ ہم تو غیر مقصوم  
اور قرآن کے باہمی اشلاک کے قائل ہی نہیں لٹھا راتر آن محفوظ ہے۔

اعتراض ۸۹۶ :- علامہ باقر مجلسی اصنفانی گیارہوں صدی  
کے تجتہر کے اس فیصلے سے اپ کو اتفاق ہے یا اختلاف اگر اتفاق  
ہے تو انہوں مقصود اور اگر اختلاف ہے تو وجہ اختلاف پر روشی  
وَاللهُ أَعْلَم

حوالہ ۸۹۷ :- علامہ مجلسیؒ کے مرقوم بالاقول سے مجھے اتفاق ہے اور  
وستی علماء مجلسیؒ اس سے تسفی ہیں زمانہ و عثمان میں مدینہ کی جماعت صحابہ نے ان  
صحاب کو محترک کیا جو مصر میں رہائش پر یقین کہ ”خدائی کتب میں تبدیلی  
کی گئی ہے۔“

### (الاماۃ والیاسۃ ح ۱ ص ۵۹)

جب اہل مدینہ صحابہ کی ایک جماعت نے اس تبدیلی کا ذکر کیا اور احتجاج  
کیا تو علامہ مجلسیؒ کے محض فعلی استدلال پر آپ سینخ پار کیوں ہو رہے ہیں حالانکہ  
علامہ موصوف کی مراد امکان غلطی بسب عدم مقصود میت کو استحکام دیتا ہے  
او عقیدہ عظمت و طہارت کو تقویت پہنچانا ہے۔

اعتراض ۸۹۔ تفسیر صافی ص ۱۱ میں مشائخ اہل تشیع کا قول ملاحظہ فرمائید فرمایا ہے یا اظہار ریات اما اعتقاد مشائخ خانفی ہمارے مشائخ کا تحریف اس لکھ فا الظاہر من ثقہۃ الاسلام محمد بن یعقوب محمد بنت یعقوب البکری طاب شریا انتہ کان یعتقد التحریف والنقضان۔

قرآن کے سلسلے میں پن طاہر ثقہۃ الاسلام محمد بن یعقوب کلمیتی سے یہ ہے کہ وہ تحریف و نقضان قرآن کا تحریف و رخصت ہے۔

جواب ۸۹۔ ہم اس قول کی تائیگ کرتے ہیں کہ طاہرؑ ایسا معلوم ہوتا ہے کہ حضرت کلمیتیؑ تحریف کے متقدیں میکن و حقیقت ایسا نہیں ہے بلکہ آنچاہ کہ صرف تاویلات و تشریحات و تفسیری حاشیوں کی تحریف و رد و بدل کے قابل تھے۔ قرآن سے مراد اُن کی مصحف علیؑ تھا جو حضورؐ نے املا کرایا تھا۔ اور اُس میں تمام ترمیحات و علوم مشریح تحریر تھے۔ صاحب تفسیر صافی نے بھی اسے جاگر اسی غلطی فہمی کو رد کیا ہے کہ جو طاہرؑ ایسا دھانی دیتا ہے کہ کلمیت تحریف کے قابل تھا وہ تحریف دراصل قرآن مجید کی نہیں ہے بلکہ مراد وہ تشریحات ہیں جو بطور نسبت نوٹ تعمیر کرنے کے لئے تعبینہ کرائے تھے جن کو مراد دیا گیا اور آئیں۔

اعتراض ۸۹۔ یہ سلیم کرنے کے باوجود کہ وہ تحریف کا قال ہے۔ جب آپ نے محمد بن یعقوب کو مشائخ نہیں سے تسليم کر لیا۔ تیر ثقہۃ الاسلام بھی کہ ویا تو کیا ہم حق بیجاں نہیں کہ ہم آپ کو بھی اسی قائلین تحریف کی صفت میں شکار کر لیں۔

جواب ۸۹۔ اولاً حضرت ثقہۃۃ الاسلام خان کلمیتیؑ اس تحریف کے قابل نہیں ہیں بلکہ البا انفر من حال ہوں بھی تو وہ مشائخ و ثقہۃۃ الاسلام بکلوہ نہیں

۵۶۸

کے حق سے محروم نہیں کیجئے جا سکتے۔ کیونکہ حضرت ابو بکر سے لے کر درِ حاضر کے جید علماء اہل سُنت نے اقرار تحریف کیا ہے۔ ہم نے گذشتہ صفحات ملکہ قبیلۃ کے مطابق حضرت ابو بکر حضرت عمر، حضرت عثمان، حضرت عبد اللہ بن عمر و حضرت عبد اللہ ابن عباس، حضرت عبد اللہ بن مسعود، حضرت ابو زادہ، حضرت ابو کعب، حضرت عائشہ، حضرت حفصہ اور حضرت علی علیہ السلام وغیرہ کے اقوال سے تحریف ثابت کی ہے۔ جب یہ صحابہ و مصحابیات بھی اسی قطار میں کھڑے نظر ہوں پھر گلینیٰ<sup>۱</sup> کی اور ہماری لائی اگ بیوں بنتے ہیں۔ پہلے اپنی صفت کو دیکھیو پھر انہر نظر کرو۔ ہم پر تو محض تفسیری فوٹوں کی تحریف کے الزام میں اس طرح اودھم پار کھا ہے جیسے کسی نامرد نے سمجھ دیا ہو۔ مگر کچھ اپنی بھجوں بھر لو کر تمہارے قرآن کا ایک حرف برمطاب مسلک شما قابل اعتبار نہیں۔ کیونکہ یہ فص آپ کے مذہب کے مطابق حدیث متواتر سے قام ہے کہ قرآن حرف سبھی میں نازل ہوا۔ علامہ سیوطی نے اکیس صحابہ سے یہ حدیث نقل کی ہے جن میں عمر بن خطاب اور عثمان بن عفان جیسے سُنی راشد خلیفے بھی شامل ہیں۔ لیکن اس بات پر سخت تحجب ہے کہ سیوطی لکھتے ہیں ”اخلاقت کیا گیا ہے آیا مصافحت عثمانیہ مشتمل ہیں کل حصہ شبہ پر۔ پس فہما اور قاریوں اور متكلمین کی جماعت کو اس کے خلاف مذہب ہے۔ انہوں نے اپنے مذہب کی بُنیاد رکھتی ہے۔ راستات پر کہ قرآن میں کسی حرف کی نقل چھوڑ دینا گز صحابہ کو جائز نہ تھا۔

(بقول سیوطی) حالانکہ صحابہ نے اتفاق یا تھا اس بات پر کہ صحف عثمانیہ نقل کے جایں ان صحیفوں سے چو اب لوگرنے لکھتے تھے اُن کے ماسو اکو چھوڑ دیئے پر صحابہ نے اتفاق کر لیا۔ ”ز القان جلد اصلح“  
 الحاصل فہیکے اہل سُنتہ اور سُنی قاریوں اور متكلمین کے اقوال اتفاق  
 انکار سے آپ کے حرم تحریف کی پروفیشنی نہیں ہو سکتی اور آپ کو قائمین  
 تحریف کی صفت سے الگ نہیں کیا جاتا۔

اعراض ۶۹:- اگر یہ کہ کریں کہ تفسیر صافی کے صدر

سطر ۲۵ میں مندرج ہے۔

إِنَّ الْقُرْآنَ عَلَىٰ عَهْدِ  
الرَّسُولِ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ  
وَسَلَّمَ كَانَ مَحْسُونًا مُّوْفَّقًا

پلاشبہ قرآن حسن علیہ الصلوٰۃ  
والسلام کے زمانہ میں جموجمعہ ہوتا  
اسی طرح تھا جیسا کہ آج ۔

ہے۔

عَلَىٰ مَا هُوَ أَلَّا نَ  
تَوَذَّرْ اسْطَرْ ۚ ۝ إِنَّ فَطْرَهُ أَلَّا  
كَيْ تَقَابَ كُشَانٌ نَّهْبَنَ كَيْ كُشَانٌ ۖ  
وَأَمَا كَوْنَهُ مَحْسُونٌ عَلَيْهِ الْهُدُوْدُ  
النَّبِيُّ عَلَيْهِ مَاهُو عَلَيْهِ الْآَلَّا نَ  
فَلَمْ يَشِّتَ ۖ ۝ !

بُرْ حَالٌ قَرْآنٌ كَانَ حَسْنٌ عَلَيْهِ السَّلَامُ  
کے زمانہ میں جمع ہونا جیسا کہ آج  
ہے پر ثابت نہیں ۔

جواب ۸۹۹ ۔ اس میں دو بھروسی شہر کی کنجائیں تھیں ہے رسول کیم  
صلی اللہ علیہ وسلم نے خود پروار کامل و مشرج سخن قرآن اعلان کر دیا۔ اور امت  
کو کتاب اللہ رغرت کے حوالہ کیا۔ اور موجودہ قرآن کا شرعاً نقل بی طابی انہیں نہیں  
ہے بلکہ سخن رسول ہیں تحریر شدہ وہ اضافی عبارتیں جن میں علوم کے مسند رکھے اور  
گراہی سے نجات کے طریقے تھے۔ قدسی احادیث تھیں اس حالیہ جموجمعہ میں موجود  
نہیں ان کی جگہ خود ساخت تشریفات لکھ دی گئیں ہیں۔ اسی لئے ہم کہتے ہیں کہ قرآن کا  
اصلی شرعاً زمانہ حسنہ میں موجود تھا اور جس طرح وہ تھا اب بھی دیکھا ہے  
موجود ہے گرچہ نقل بنانے کی وہ ایسی کامل و مشرج شعبانی کی جس طرح نہ  
اصل ہے۔ گو کہ کلام الہی میں تغیر ممکن نہ ہو رکا گر تشریع و تاویل کا حشر کر  
دیا گیا۔

اعتراف ن ۹۰۰ ۔ صاحب تفسیر صافی ص ۱۳ میں تصریح کی

ہے کہ

فَتَدْحِذَفُ عَنْهُ اسْتِيَاءً ۚ بے شک قرآن سے بہت سی  
کستیرہ منها اسم علىٰ ۖ چیزیں خذف کی گئی ہیں ۔

فی تکثیر من المواضع و منها  
لحفظ آل محمد غير مرقة و  
منها الفاظ المناقین  
محمد سبب مرتبة او بعض عکه  
تے مواضعہا وغیرہ الالک !  
مناقین کے نام تھے وہ بھی  
گردیے گئے ہیں

جواب ن ۹۰۰ :- اس مبنیہ خلف سے مراد وہ ہی پیش ہیں جو بطور  
تشريع و تفسیر حضور ﷺ نے کا ہوا دی تھیں۔ ہم کلام الہی کے روایت کے مقرر  
ہیں ہیں، جب ر آپ کے ہاں آیات تک کا اخراج بھی شامل ہے پیسا کر ملک بن محلہ  
النصاری نے کہا کہ مجھے قرآن کی وہ دعائیں بتاؤ جو صحف میں مکتوب ہیں میں  
پس کسی نے ان کو یہ نہ تباہی۔ پس الراکنون سعد بن مالک ان کے پاس مجھنا خطا مسلم  
نے دونوں آیتیں تلاوت کیں۔» (رائقان ص ۲۱۶)

اعتراض ن ۹۰۱ :- قرآن مجید کی موجودہ ترتیب آپ کے نزدیک  
قابل قبول ہے یا نہ ؟

جواب ن ۹۰۱ :- موجودہ ترتیب ہم قبول کرنے ہیں مگر ہم اس ترتیب کو نہ دیں  
ہیں کرتے۔

اعتراض ن ۹۰۲ :- اگر قابل قبول ہیں ہے تو گیا آیات کی ترتیب  
یا سورتوں کی لینی ایسی ترتیب جس سے دین کے اثبات پر حرف  
آتا ہو..... اگر قابل قبول ہے تو ذیل کی عبارت کا تیکا جواب  
ہے ؟

لیں ہو گئے الترتیب المرضی  
قرآن کی ترتیب خدا کی رضا کے  
عند اللہ و عنہ در رسولہ  
متابین ہیں اور نرسول  
رتفسیر صافی ص ۱۱

جواب ن ۹۰۳ :- یہ ترتیب بزرگ نہ ہوتی اور یہ اعتقاد کرتے کہ اس  
ترتیب سے اثبات دین پر مرف آتا ہے تو ہم قرآن ہی درست بنا لیتے۔ ہمارا انفری صرف

یہ سے کہیہ ترتیب بمقابل نزول نہیں ہے۔ یہی بات سائب تنسیس صافی نے لکھنی ہے کہ یہ ترتیب اس ترتیب کے مطابق نہیں ہے جو خدا نے رسول پر نازل کی ہے اور مرنیٰ سے مطلب مخالفت ہے ذکر رفانندی۔ مذہب نہیں کے نزدیک یہی موجودہ ترتیب بمقابل نزول نہیں بلکہ غیر قرآنی ہے۔ جیسا کہ لکھا۔ ہاں ترتیب آیات کے تفصیل ہیں پر اس حدیث سے اشکال دارد ہرگا جس کو ان البرادعی المصادف میں محمد بن اسحاق کے طریق سے نقل کیا ہے۔ ان نے یحییٰ بن عبار بن عبد اللہ سے اس نے پیغمبر مسیح سے روایت کی ہے نبیر نے کہا حضرت ابن عمر نے آخر سورۃ برات کی یہ دراسیں لائے اور یوں کہ میں گواہی دیتا ہوں کہ میں نے یہ دراسیں آئیں رسول اللہ سے سماعت کر کے یاد رکھی ہیں۔ عمر بن الخطاب نے کہا واللہ میں بھی شاہد ہوں کہ میں نے ان دراسیں کو سوتے ہے۔ کاش کہ یہ تین دراسیں ہر میں کو اس میں لگا دو۔ (انقدان جلد نمبر اصل ۶۲)

اس سے ظاہر ہوا کہ اصل قرآن کے آخری سورہ برات کھنی اور اب قرآن مجیدیں یہ سورہ نوں ہے۔ لپیں اگر جناب عز و الکریم جس پر وہ ایمان رکھتے تھے بمقابل قسم رسول نہیں۔ تو یہ قرآن حرف موجود ہے اور جب کہ آخری رب حکم عالم یہ سورہ برات نہیں ہے۔ میں مذہب اور ستر کی نظری کو الحفظ ملکدار ہر فتنے پر امن منزہ کے مقابلے نہیں ہے۔ لہذا مفترض بقول خود مونین بالقرآن نہیں ہیں اور نہ ہم سکتے ہیں۔ اور اگر موجودہ قرآن صحیح ہے تو حضرت عز و الکریان غلط ہیں۔ اور اگر موجودہ قرآن صحیح ہے تو خلیفہ جی کا ایمان جامائے گا۔ اب ہم پر ترتیب کے اعتراض کو تو گولی مار دیں اس پر نارون اسلام کے ایمان کو بچاؤ۔ واضح ہو کہ اسی حدیث کو موصوع صحیح کہہ کر جان نہیں چھڑاتی جا سکتی۔ یکوئی نکہ علماء سیوطی نے اسے غلط نہیں سمجھا ہے۔ اور اس پر کوئی اتفاق و درجہ نہیں کی ہے لپیں اسی روایت سے ثابت ہوا کہ رسول اللہ کے قرآن کے مطابق اس قرآن کی ترتیب نہیں ہے۔

اعتراف شد۔<sup>۹۳</sup> اگر آپ قائلِ خرافت نہیں ہیں تو وہیں کی عمار کا یو اب دیکھیے جبکہ خیر امتہ موجودہ قرآن میں نہیں ہے۔

بہر حال جو کلامِ الٰہی کے خلاف ہے  
وہ کتنم خیر امانت ہے ای قولہ  
راوی نے عرض کیا اے بیٹی  
لقاری هذلا لایتھ خیر امته یقتدون رسول اللہ ।  
امیر المُؤمنین والحسین بن علی فیضیں کیسے نازل ہوئی خیر امته  
لہ کیف نزلت با ابن رسول اخراجت للناس نازل ہوئی  
الشفقان انما نزلت  
خیر امۃ اخراجت للناس ۔

(تفہیم الانوار)

جواب م ۹۳ پر یہ قرأت کی نظر ہے اور ہر کتابت بھی ہر سکتا ہے۔ اے  
اخراجت میں شاریہ کیجا ساتھ ہے۔ کیونکہ امرت کی درجہ شکلیں ایک سی ہیں  
اعرب کافر کے جریبہ میں لکھائے گئے۔ لیکن کتب اہل سنت کا یہ حال سے کرو  
درخواں نظریوں کی رو رہی ہے۔ جیسا کہ لکھائے گئے حضرت پیر بن فطاب، صراط  
الذین انعمت علیہم کر، صراط من من انعمت علیہم، قرأت  
کرتے تھے اور مولا الرفقانیں، کو، وغیر الفدائیں، پڑھا کرتے تھے۔  
زنیسر در منثور جملہ احمد امطبوعہ  
اسی طرح عبد اللہ ابن زیر بھی "من انعمت علیہم" اور "غیر الفدائیں"  
پڑھا کرتے تھے۔ (حوالہ مذکورہ بالا)

فرمیے جب کہ مذکورہ الفاظ موجودہ قرآن میں موجود نہیں ہیں کیا اس  
سے یہ ثابت نہیں ہوتا کہ سعی فاروق اور ابن زبر تحریف کرتے تھے اور  
اہل سنت والجماعۃ تحریف کے تابی ہیں حالانکہ لفظی اشکال میں بھی واضح فرق  
نمایاں ہے۔ جو حواب ہوگا وسی ہمارا ہو گا کہ

اعترض م ۹۰۔ الگ آپ تحریف کا عقدہ نہیں رکھتے تو ذمیں  
کی عبارت کا حواب دیجئے جیکہ من المتعین موجودہ قرآن میں نہیں ہے۔

فَقِيلَ لَهُ أَبْنَى رَسُولُ اللَّهِ كَيْفَ  
تَرَكَتْ تَقَالُ انسَانُ تَرَكَتْ وَاجْعَلَ  
لَنَا مِنَ الْمُتَقِيِّينَ إِمَامًا  
تَرَفِيْهُ صَافِيْهُ صَدِّيقًا

جوہاب م۷۹ و نہم آپ کے اعتراض کا جواب اسی دستیت سے دیتے  
ہیں کہ علامہ سیوطی لکھتے ہیں کہ :-  
و ما خرجه این اشتة و ابن  
ابی حاتم من طرق عطا عن ابن  
عباس فی قوله تعالیٰ امشیل  
ذرۃ نکشکوۃ تعالیٰ حتی طار من  
الکاتب هو اعظم من اهی تكون  
قولکو  
مشیل ذرۃ المؤمن کمشکوۃ  
انما هي مشیل ذرۃ المؤمن کمشکوۃ

نقطہ "المؤمن" موجودہ قرآن شریعت میں نہیں ہے تباہیے آپ کا عقیدہ  
تحریک شافت ہوتا ہے یا نہیں۔ وکیل اہل فتنہ ابن اشتبہ الیسی روایات کا  
جواب دیتے ہیں کہ جامعین قرآن نے انتساب حرف میں خطاب کی ہے اور حروف  
سبعہ میں سے لوگوں کے افواح کے لئے اونٹے حروف کے منتخب کرنے میں غلطی  
کی ہے۔ اور الیسی روایات میں بوجو کھاگلیا ہے یہ غلطی بے قرآن سے خارج ہے  
حالانکہ الیسی روایات کو ابن اشتبہ نے قبول کیا ہے اور راویوں پر کوئی جرم  
یا مشتبہ کا اٹھانا پڑکیا ہے۔ لگر چار سے نزدیک ابن اشتبہ کی الیسی روایات رویک  
ہیں۔ بتا ہم جب آپ کی چادر پر ایسے داع نمایاں ہیں تو پھر آپ ہم پر اعتراض  
کیے کر سکتے ہیں۔ جو بھی جواب آپ اس روایت کا دیں گے وہی چارے ہتری  
کے جواب میں دھڑا لیجئے گا۔ ہم کہتے ہیں کہ "من المتقین" وضاحت کے طور

پر لکھا گیا ہے۔ اس سے مطالب پر کوئی اثر نہیں ہوتا۔ جب کہ آپ کی وصیت کے مطابق تشبیہ ہی غلط ثابت ہوتی ہے اور مفہوم میں خطا ناہر ہوتی ہے۔ یہ ریکیک غلطی ہے۔

اعتراض ۹۰۵: ذیل کی عبارت کا مطلب ضرور صحیح یا  
اگر آپ خدا نہیں اس تقابل تحریت نہیں ہیں جب کہ موجودہ قرآن  
میں من خلفہ ورقیب۔ کافی فقط نہیں ہے۔

نقال اندا انزالت لہ معقبات فرمایا آئیت یوں نازل ہوتی ہے  
من خلفہ ورقیب من بن لہ معقبات من خلفہ ورقیب  
لہیجہ یحظی وہ باصر اللہ  
من بنت یہدیہ یحظیونہ  
تفصیر صافی ص ۱۱  
باصر اللہ۔

جواب ۹۰۵: اس کا طلب یہ ہے کہ راوی کسی بھی حالت میں بولگر  
اس کے لئے اس کے آگے پیچے دائیں یا اس کے لہبہان مقرر ہیں کہ اس کی حکمت مدد  
سے حفاظت کرتے ہیں۔ «من خلفہ ورقیب» کے الفاظ تشریعی میں مفہوم  
وضاحت کرتے ہیں میں معنی میں کوئی تغییر و تبدلی پیدا ہر کرنے ہیں۔ غلط تاویلات  
سے روکتے ہیں۔ ان سے نہ ہی معنوی تحریت کا خدشہ ہے اور نہ ہی لفظی  
تحریت کا یہ الفاظ خطوط و حدائق کے ہیں۔ راوی کی غلطی سے حفظہ متى و کھا  
دیتے ہیں۔ مگر آپ سے گذارش ہے کہ منہ سبزہ ذیل عبارت کا مطلب بالتفصیل  
ہمیں بھاجادیں کہ علامہ سیوطی لکھتے ہیں کہ احمد، ابو داؤد، ترمذی، صافی،  
ابن الابیاری، ابن جبان، حاکم، ابن حروشیہ اور سیفی نے ابن سوہنے سے  
کی ہے۔ قال اقرئ فی رسول اللہ صلیعム افی انا السرزاق خدا  
لوقۃ المتنین۔ یعنی ابن مسعود نے کہا سیفی صلیع نے مجھے پڑھایا "افی  
انا السرزاق" اس وقت موجودہ قرآن میں ہے۔ "ان الله هو زار  
خوا القوۃ المتنین" یعنی اس آیت میں "افی انا" کو "ان الله هو"  
کے ساتھ تبدلی کر دیا۔ اب فرمائیے اور تفسیر و رہنمای جلد ص ۱۱۷ مطبوعہ

مصر کا مطالعہ فرمائے کیجئے کہ آپ کے ذہب کے مطابق قرآن میں نقطی تحریف و اشیعہ ہوئی یا نہیں جب اس تغیر سے نقطی تبدل کے ساتھ محتوی تغیر بھی سدا ہوتا ہے۔ آیت ۲۶ دین پارے کے تیرے رکوع کی ہے۔ تلاوت فرمائے اور گریسان میں بھانٹنے کی وجہ آپ کا مذہب یعنی علما رشاد شاہ فیصل تحریف قرآن ہے۔ تو آپ کو ہم پر یہ اسلام رکھتے وقت کچھ تو شرم کرنا پا ہے۔ ہماری توہیر بات کو تقدیم کیجئے ہیں۔ گرفود کی خبر ہی نہیں۔ مم جب بار بار کہتے ہیں کہ ہم تحریف کے قابل نہیں تو آپ جھٹ سے کہہ دیتے ہیں کہ شیعہ تقدیم کر رہے ہیں۔ اور ہماری غلط سلطنت ایات جن کو صدیوں سے ہمارے علماء نے قابل اعتماد قرار دیتے آئے ہیں لیکن بات کا بتکھڑنا تے چلے جاتے ہیں۔ حالانکہ وہی باتیں آپ کے ہاں بھی پائی جاتی ہیں۔ لیکن ان کا کوئی جواب نہیں دیا جاتا۔ اور خواجہ احمد کا بڑہ "آپا جنم ہمارے سرخوپے پلے جارہے ہیں۔

**اعتراض ۹۰۷ ب۔** تفسیر قمی ص ۱۲۱ میں ہے فان تاذ عتمد فی  
شی فارح جو کہ الی اللہ والی الرسول دالی اوی الا مر  
منکم۔ افرماتے آپ کا اس عبارت پر ایمان ہے یا قرآن مجید  
کی اصلی آیت پر اگر موجودہ قرآن مجید کی اصلی آیت پر ایمان ہے  
تو ہر بانی فرمائے اس سے مطلع فرمائیے اور صاحب تفسیر قمی  
پر بحث کا کیا فتوی ہے جب کہ اس نے پوری آیت کو بدل دالا  
ہے۔

**جواب ۹۰۷ ب۔** اگر آپ کی شیعہ اور اشیعہ کا شائع کردہ قرآن مجید (شرع  
ی سے آج تک) سہیں دکھائیں جس کے متن میں یہ عبارت مرقوم ہو تو پھر ہم کہ  
فیروز کے بارے میں قوتی تلاش کریں گے لیکن اگر تفسیری نوٹ ہے اور تشریعی  
عبارت ہے تو پھر ان پر فتوی دینے سے قبول ہم آپ پر کذب کا خداوندی فتوی  
صادر کریں گے کہ مجبو نہیں پر خداوند کی بے شمار لعنت اور آپ کے لئے دعا کریں  
گے اللہ میان آپ کا حشر آپ کے ان بنیگوں کے ساتھ کرے جنہیں تخلف

اہل بیتؑ کی سنتا مل رہی ہے۔ ہمارا قرآن کی صرف لفظی عبارت پر ہی ایمان نہیں بلکہ ہم مفہوم و مصادریق کے بھی مقصود ہیں اور یہ شریحی عبارت موجود آئیت کی وضاحت کرتی ہے۔ لہذا ہم لفظی آئیت پر بھی ایمان لائے ہوئے ہیں۔ اور معنوی معنیوں پر بھی۔ لیکن براہ نواز شذر امند رج ذیل عبارت مطہر فرمائے تو فتویٰ سے صادر فرمائیے۔ علامہ سیوطی، امام مالک، امام جخاری، امام مسلم اور این علمیں کی ابن عباس سے روایت لکھتے ہیں کہ۔

”عمر بن خطاب ایک روز غلطیہ کرنے کھڑے ہوئے پس محدث شاہزادی کے بعد کہا کہ اے لوگو! خدا نے محمد صلعم کو حق کے ساتھ بھیجا اور ایسی کتاب ان پر نازل کی تھی کہ ان پر نازل کیا۔ اُس میں آئیتِ رجم بھی تھی جس کو ہم نے خود پڑھا اور سناتھا اور وہ یہ آئیت تھی۔ المشیخ والشیخۃ اذ ایساقار جموما البیتۃ اور رسول صلعم نے رجم کیا تھا اور ان کے بعد ہم کرتے تھے۔“

اُب قریبیے حضرت عمر نے آئیتِ رجم کا خدا کی طرف سے نازل ہونا۔ حضورؐ سے سنتا اور خود پڑھا۔ حضورؐ کا عمل کرنا اور پھر ان کے بعد خود را کیا عمل کرنا جب ثابت ہے تو پھر یہ آئیت موجودہ قرآن سے کہاں چلی گئی تو اپنے فاروق کو جھوٹا کہیے یا پھر تحریف کا اقرار کر لیجئے۔ اور دلوں صورتوں میں فتویٰ سنتا و تصحیح کرے۔ ہم پر جو اور اعلیٰ ہے وہاں نہ ہی آئیت بدی اور نہ ہی نکلی بلکہ صرف حاشیہ میں تفسیری الفاظ لکھ کر مجسیاں تو پوری آئیت خامب ہے اور مشورخ ہی نہیں جاسکتی کہ حضرت عمرؓ نے اور اپنے اور اپنے اور اپنے رسولؓ ہم نے اُس پر عمل کیا۔ بہر حال جو جمیں پڑے جواب بنایے۔ اعتراض ر. ۱۹۰۴۔ الصافی شرح اصول کافی مصنفہ ملا حلیل قریشی ص ۲۷۹ ج ۳ حصہ ۲ ترجمہ مقبول ص ۲۵۲ ج ۳ میں آئیت کو بیوں دوچ کیا گیا ہے و من بطبع اللہ اور رسولہ فی ولایتہ علی من بعدہ فقد فاقر قوراً عظیماً۔

آپ کا اگر آست کے ان الفاظ پر ایمان ہے تو موجودہ قرآن مجید کی آیت آپ کے نزدیک ناقص مہمی فرمائی کیا جواب ہے جواب ص ۹۰۴ ۔ یہ عبارت بھی کسی قرآن کے نسخہ میں متین کی عبارت میں نہیں دکھائی جاسکتی بلکہ تفسیری لوث ہے اور حاشیہ میں تشریح کیا گیا ہے بلکہ میں کہتا ہوں کہ یہ عبارت بمحض معرفت نقل کی گئی ہے حالانکہ اصل الفاظ یوں ہیں کہ و من يَصْلِحُ اللَّهُ وَرَسُولُهُ فِي وَلَا يَهُ عَلَى وَالْأَكْدَمَةِ مِنْهُ یعنی فقد فاز فوز اعظمیاً اور ترجمہ مقبول ص ۱۲۵ میں بالصراحت اس سے قبل یہ جملہ لکھا گیا ہے کہ اس آیت کی تفسیر میں منقول ہے ۔ ”جب یہ عبارت تفسیری حاشیہ میں درج کی گئی ہے تو کسی صورت میں بھی اسے تحریف میں شمار نہیں کیا جاسکتا ہے اور نہ ہی اس سے آیت کو کوئی شخص پیغام ہے ۔ حافظ آپ کے ہاں آیت دو دو اس طرح لکھی گئی ہے کہ ”ابوداؤ رضی المصاحف میں محبہ میں مذکورہ سے یہ روایت کی ہے کہ امام المؤمنین حضرت عائشہؓ کے نسخہ میں آیت یوں مرقوم ہے ان الله و ملائکہ و يصلوٰن علی السبیل والذین یصفون الصدقون الاول“ اب آپ بتائیجیے کہ آیت موصوفہ پارہ ص ۲۲ رکوع ص ۳۱ میں ہے مگر وہاں والذین یصفون الصدقون الاول کے الفاظ موجود نہیں میں او اتقان نورع ص ۲۲ ، ص ۳۱ میں علامہ سیوطی نے جزو روایت لکھی ہے اس میں صاف اقرار کیا ہے کہ قرآن میں حضرت عثمانؓ کے تغیر کرنے سے پہلے یہ الفاظ آیت میں موجود تھے ۔ یعنی عثمانؓ نے تحریف کی تھی ۔ کیا اندر میں صورت آیت مرقومہ آپ کے مذہب کے مطابق ناقص مہمی ہے یا نہیں ۔ تفسیر و مثمر جلد ص ۲۲ مطبوعہ مصر اور اتقان حوالہ مذکورہ مطالعہ فرمائے فیصلہ کیجئے

اعتراف ص ۹۰۴ و ترجمہ مقبول ص ۳۰۳ کے حاشیہ پر والمومنون کی ترویج کی گئی ہے ۔ الاموالوں کو صحیح تباہیا گیا ہے کیا اس طریقہ

سے موجودہ قرآن مجید غلط نہ ہٹھرا۔

جواب :- ۹۰:- اس اعتراض کا جواب یہ ہے ذکار الاتہام کے اعتراض میں کے جواب میں لکھ دیا ہے اور بثوت میں خواہ مذکورہ کے بارے میں عکسی نقل بھی پیش کی ہے کہ ترمیم مقبول میں لفظ "مومنون" کی تائید کی گئی ہے زیر کہ "مومنون" کی رناظرین دیکھ سکتے ہیں۔

مگر مفترض سے پوچھتے ہیں کہ حافظ سیوطی نے جو یہ لکھا ہے کہ شافعی عبد الرزاق فرمایا، سعید بن منصور، ابن ابی شیبہ، عبد بن حمید، ابن حبیر، ابن المنذر، ابن ابی حاتم، ابن الائیاری اور یحییٰ نے ابن عمر بن خطاب سے روایت کی ہے کہ قال ماسعدت عنی یقیر هاد ظالا ناصحوا ای ذکر اللہ انتہی یلفظہ۔ یعنی ابن عمر نے کہا کہ میں نے حضرت عمر کو رسول جھوہ میں بیانیت فاسخوا ای ذکر اللہ کیا ہمیشہ فاصحوا ای ذکر اللہ پڑھتے ہیں اور پھر سیوطی تحریرتے ہیں کہ حضرت عمر وقت موت تک "فامصنو" بجائے فاسخوا کے تلاوت کرتے ہے اور یہ کہ ابن مسعود، حضرت ابن عباس اور ابن زیر بھی یہ پڑھتے ہے۔ تفسیر در مشور جلد ۲ ص ۲۱۹ مطبوع مصر

اب جواب دیکھئے کیا حضرت محترم ابن الخطاب، حضرت عبد اللہ بن مسعود، حضرت ابی عباس اور ابی ذیر غلط قرآن پڑھتے تھے۔ یا موجودہ آیت غلط ہے۔ (عن اذ اللہ، حالانکہ یہ سورہ جمعہ کی آیت ہے جس میں ناسخ و منسوخ کا سوال بھی پیدا نہیں کیا جاسکتا۔ اب تو ان تمام قرآنی حضرات کو غلط و اقرار دیکھئے۔ یا فاصحوا کا فاسخوا سے بدل جانا قبول کر کے تحریرت کا اقرار کر دیجئے۔ آپ کے مدحیب کی گرفتن کی اب یہ حالت ہے کہ دونوں ہندسے پورے آرہے ہیں۔ دیکھتے ہیں کہن کو ٹھک کا پار بنتے ہیں۔ اور کہن سے گلو خلاصی پاتے ہیں اور ہدایت صحابہ ہے اور ہدایت قرآن حمد حضر جاویں کے اخواہ، یا ملک مدینہ والا ہی غالب

آنے گا۔

**اعتراض ۹۰۹:-** الصافی ص ۹۳ میں بسم اشترواہہ  
انفسہم ان یکفروا کی جس قدرت تغییط کی گئی ہے آپ اس کے حق  
میں پیش یادہ اگر حق میں پیش تو آپ کیا منکر قرآن نہ ہے  
جو شیخ الصافی ص ۹۳ میں مذکورہ آیت کی کوئی تغییط نہیں کی گئی ہے یہ انتہار  
ہے کہ ثبوت دیا جائے پھر اعتراض کا بواب طلب کیا جائے۔ اگر تشریحی و  
تفسیری بحث کو تغییط کیا ہے دیا جائے تو پھر کوئی آیت نہ پہنچی جس کے باعث  
میں سرگم ان رکیا جائے۔ جب تغییط ثابت ہی نہیں تو تائید و تردید کا سوال  
ہی پیدا نہیں ہوتا ہے اور نہ ہی کسی کو منکر یا مومن فرار فیصلہ کا جواز۔

**اعتراض ۹۱۰:-** اور اگر اس کے حق میں نہیں میں تو ملا  
خلیل پر فتوے اصاد فرمائیئے۔۔۔۔۔ ویدہ باید۔  
جواب ۹۱۰:- علامہ قزوینی پیر ہم وہی فتوے اصاد کرنے کی سفارش  
کرتے ہیں جو حضرت نے آپ کے قلم نے نقطوں کی صورت میں خاطر کروایا  
ہے کہ علامہ اعلیٰ اللہ مقامہ پختی میں۔ ویدہ باید۔ نقطے خاتم کر لیجئے  
پوئے پانچ میں اور یہ اس لئے کہ ہم اس کے حق میں میں۔ انہوں نے کوئی تغییط  
نہیں فرمائی ہے۔ مخفی تفسیر بیان کی ہے

**اعتراض ۹۱۱:-** الصافی ص ۹۳ میں ہے ادا کنتم فی درب  
ہما فتر دتا اعلیٰ اعیدنا فی علی فرمائیئے ”فی علی“ کی زیادتی آپ  
کے نزد ویک آیسی دو اخال ہے یا تفسیر میں۔  
جواب ۹۱۱:- تفسیر میں۔ اگر ہم آیت میں داخل کرتے ہیں تو  
آپ کوئی قرآن کا سچھ بثبوت میں لا سیئے۔ جہاں بتت آیت میں یہ الفاظ قرآن  
شارات کی شکل میں مصطفوی سوون ر

**اعتراض ۹۱۲:-** اگر آیت میں داخل ہے تو موجودہ قرآن  
ناقص رہا۔ اور اگر داخل نہیں بلکہ تفسیری کامیب ہے تو کسی

امام کے قول مستند ای اسناد صحیح سے ثابت کیجئے۔  
 جواب ۹۱۲: قرآن مجید میں آیت کے ساتھ ان کلمہ کا مقصود  
 نہ مزدہ نہ کیا یہ کافی ثبوت نہیں ہے کہ آئیت کے نزدیک یہ کلمہ معنوی و مفہومی  
 لمحات سے مراد یا گایا ہے اگر وہ ایسا حکم دیتے کہ اس کو آیت میں لکھا جائے  
 تو پھر شیعہ حکم امام کی اطاعت میں ضرور آیت کے آگے بڑھائیتے۔ یہ تو محض  
 تفسیری کلمہ کی بات ہے آپ ذرا درج ذیل عبارت پر تو عورت مزدہ یہ کہ امام  
 جلال الدین سیوطی نے لکھا ہے کہ عبد الرزاق ابن مندہ، حاکم اور ابن مردویہ  
 نے ابن عمر سے روایت کی ہے ان رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم فتنہ فطلقو  
 ہن فی قتل عذتھن یعنی سُوْءَه طلاق ۲۶ رکوع ۱۶ میں اس وقت نطفقو  
 ہن بعد تھن حالاً کیمیر صلم فطلقو ہن فی قبل عذتھن آیت میں  
 پڑھا کرتے تھے یعنی اس میں بھی قبل عہ تھن کو بعد تھن سے تبدیل ف  
 تحریف کر دیا گیا۔ اس تفسیر کو تفسیری نوٹ بھی نہیں کہا جاستا۔ اور نہ  
 ہی سخن کی بحث کی جاسکتی ہے کیونکہ دونوں میں متفوٰ کا متصادی فرق  
 ہے۔ بہتر تفسیر مذکور جلد ۴۲۹ مطبوع مصر میں پوری عبارت  
 کا مطالعہ کیجئے اور پھر تباہی کہ کیا آپ کے مزہب کے مطابق آپ کے نزدیک  
 موجودہ قرآن ناقص و معرفت قرار پاتا ہے یا نہ لبعورت دیگر کسی حدیث  
 متواترہ سے اپنا موقف ثابت کر دیجئے۔

اعراض ۹۱۳: حاشیہ ترجمہ مقبول ص ۷۸ میں اتنا معرف  
 العابدون الحامدون کے قائم مقام اتنائیں العابدین  
 لکھا گیا ہے آپ کی اس سلسلہ میں کیا رائے ہے۔ موجودہ قرآن  
 کا انکار ہے یا زائد کلامات کی تشریحی تفصیلی جواب رکا ہے۔  
 جواب ۹۱۳: اس اعراض کا جواب بھی ہم نے تفصیل و تشریح کے  
 ساتھ ذکار الافہام کے جواب ۸۸ میں لکھ دیا ہے ملاحظہ فرمائیجئے گا۔ یہاں  
 صرف اتنی گذراش کروں گا کہ یہ تشریح بر بنائے اتحاب صرف ہے

کیونکہ سات صحفوں میں جواہر کے، لیا گیا ہے اس سے پہنچنی فرق ہو جاتا ہے  
وہ نہ معنی و مفہوم میں مفاہم تھے ہے۔ نہ کوئی بڑا مذکور کلمات ہیں اور نہ کوئی انحراف  
بدلا گیا ہے۔ حرفی و لفظی سہو ہے جس کی مشال ہم نے بی بی عائشہ کی روایت  
میں امور پر بیان کر دی ہے۔

تفصیل کے لئے دیکھئے "سو سنار کی ایک لوبارکی"

اعتراف ص ۹۱۲ و ترجمہ مقبول ص ۴۹ کے حاشیہ میں وکایہ  
الظالین "آل محمد الانصار" لکھا گیا ہے آپ قسمی مسلمان  
سے آنکاہ فرمائیے۔

جواب ص ۹۱۲ و ترجمہ مقبول ص ۴۹ کے حاشیہ میں یہ بات لکھی ہوئی  
ہے میں نہیں علمی روایت ص ۳۲۶ میں ہے مگر حاشیہ میں ایسی کوئی عبارت  
مرقوم نہیں ہے اور نہ ہی ضمیمہ میں ہے: "نامم اگر حاشیہ میں ایسا لکھا ہو ابھی  
ہو تو مجھی قابل اعتراض نہیں کیونکہ حاشیہ کی عبارت جزو و متن نہیں  
ہوا کرتی۔ البتہ یہ شرعاً حقیقت پر مبنی ہے کہ خالم آل محمد کے نعمان  
میں زیادتی ہوتی ہے۔ مگر مندرجہ ذیل روایت کی روشنی میں آپ نہیں  
قسی مسلمان سے باخبر فرمادیجئے۔ عبد بن صالح نے مہشام بن سعید اور  
امس نے زید بن اسلم اور اوس نے عطاب بن بسّار سے اور اُس نے واقعیتی  
سے روایت کی ہے۔ قال کان رسول اللہ صلیعہ اذ ادحی

الیه ایتناہ فعلمنا مسا ادحی الیه قال محبت خادم

یوم فقل ان اللہ یقول اذا اترزتا االمال و قام الصلوۃ

و ایثار از کوآۃ ولو ان لابن ادم وادیاً مرت ذہب

لادحت ان بیکون الیها اثاثت و لا یملک روایت ادم

لا استراب وستوجب اللہ علی من تاب انتہی بلفظہ

خلاصہ یہ ہے کہ ابی واقد لیشی نے کہا کہ جب سول اللہ صلیعہ بر وحی از

ہوتی قوم اُن کی خدمت میں حاضر ہوئے پس حضور صلیعہ وہ وحی علیہ

تعلیم دیا کرتے۔ یہی نے کہا کہ حسب محوال ایک وہ جب سپریم صلعم کی خدمت  
میں گیا تو یہ خط کشیدہ آیت پسندیدن نے پڑھ کر منانی اور فرمایا کہ خدا تعالیٰ  
الیسا فرما تا ہے۔

(تفسیر القان نوح ۴۶ ص ۲۱۶)

مگر اس آیت مال کو ہم موجودہ قرآن مجید میں نہیں پاتے ہیں کیا اس سے  
صاف ظاہر نہیں ہوتا ہے کہ سینیوں کے فرماں کے مطابق قرآن میں تحریف  
کی گئی ہے قابلِ خصوصی توجہ بات یہ ہے کہ یہ آیت مال سینیوں کے ہاں ناسخ  
و منسوخ میں کہیں موجود نہیں ہے۔ اب کچھ تحریف کے قابلِ حقیقتی میں یا شیعہ  
اس دو آیت پر اپنے تبصرہ سے اسکا ہ کہ اس کے مطلع کیجئے کہ آپ کاملاً  
کیا ہے۔؟

اعترض ۹۱۵: ترجیح مقبول ص ۲۱۲ کے حاشیہ میں لفظ جار  
س سول من الفسنا عزیز علیہ ما عننا حر نصی علینا  
حالانکہ موجودہ قرآن مجید میں یہ اس طرح ہے لفظ جار کھد۔  
من افسکم... من افسکم... ما عنتم  
حر نصی علیکم

فرماییے آپ آیت مذکورہ کے کن الفاظ کی ناسید میں ہیں۔  
جواب ۹۱۵: اس اعتراض کا مکمل جواب مع فوتو انسوال ۷۳ و کار  
الافتہم "کے جواب ۸۹ میں دیا ہے مطابق فرمایا جائے مختصر ریکار ترجیح  
مقبول کے حاشیہ میں قرار کا تذکرہ ہے اور وہاں صرف "الفسکم" کا  
مفتوح الف ہنابیان کیا گیا ہے باقی کوئی بات نہیں۔ اگر تم آیت کو اس قدر  
غلط سمجھتے ہیں تو پھر سوال یہ ہے کہ تم نے اس کو قرآن سے نکال کر اس  
کی بلگہ صحیح آیت کیوں نہ لگائی۔ جب کہ آپ نے خواخواہ اور عفت میں  
ہذنام تو کبھی رکھتا ہے کیا ہمارے ایمان بالقرآن کے ثبوت میں صرف یہی  
ایک بات کافی نہیں ہے کہ صدیوں کے جھوٹے و دیگزٹے کے باوجود دو

شخص ثابت نہیں کر سکتا ہے نہم کوئی مختلف قرآن پایا ہو۔ اگر ہم محرف ہوتے تو قیمتیاً ہے تو شش کر لیتے کیونکہ از ام تو بلا از کتاب ہی بھی پر عالم رکیا جاتا رہا ہے۔ لیکن یہ ہماری سچتہ ایمانی کی برہان تامہ ہے کہ حب کیسی بھی قرآن کے خلاف بغیر تسب و اسے کوئی گستاخی کرنے ہے۔ تو دفاع ہمارا ہی کوئی ملک کرتا ہے اور دشمن کے دانت کھسکر کر کے رکھ دیتا ہے جب کہ آپ حجروں میں بعلیں بجا تے رہتے ہیں ہم بنامی دروس و ای کے باوجود قرآن کی معنوی و لفظی لحاظ سے خلافت کرتے ہیں اور اسے ثقیل رسول ﷺ مانتے ہیں۔ اس سے منسک ہیں اس کے ابدی ساختی عشرت کا دامن مضبوطی سے خالے ہوئے ہیں۔

اعتراف ص ۱۵۴<sup>۱</sup>۔ تفسیر صافی ص ۱۲ میں ہے امام اہل حرمۃ عنہ فھو قولہ لکن اللہ لیشہد بیعاً نزل الیک فی علی۔ اس سے صاحب کتاب نے ثابت کیا ہے کہ فی علی کا لفظ صحابہ نے گرا دیا ہے اب یہ آیت کا مل نہیں ہے۔ جواب دیجئے ۹۴  
جواب ص ۱۵۵<sup>۲</sup>۔ صاحب تفسیر کی مراد تشریحی الفاظ کا گرانا ہے جو حضور نے اسلام کو ائے تھے۔ بہر حال اس کا تفصیلی جواب اگلے اغتراف کے جواب میں دے رہے ہیں۔

اعتراف ص ۱۶۰<sup>۳</sup>۔ اسی طرح یا بھا رسول بلغ ما نزل اللہ من ربک فی علی کے متعلق بھی تفسیر صافی ص ۱۲ میں منقول ہے کہ فی علی کو اس آیت ہیں گرا دیا گیا ہے۔

جواب ص ۱۶۱<sup>۴</sup>۔ صاحب تفسیر صافی کا مدعا و اصل یہ ہے کہ آیت تبلیغ و راصل شان علی میں تازل ہری۔ اور حضور ﷺ نے بصراحت جناب امیر علی کا نام زبان و میں بیان سنتش رکھا اور شادرخ رہا یا ہے اس جو مشکو شرح آخر تھے اسلام کروایا۔ وہاں اس قسم کی تمام تفسیری فتاویٰ میں عبارات موجود ہے اغتراف کا نبرد دوبارہ لکھا گیا ہے۔

تحیین لیکن اس مسوٰ دہ کو قبول نہ کیا گیا ہذا اس آیت کو بلا تشریح جمع کیا گیا۔  
لیکن خود سنی علماء اقرار کرتے ہیں کہ اس آیت میں ان کے مذہب کے مطابق  
تحریک ہوتی ہے۔ جیسا کہ علامہ سیوطی رفیع الدین مسعود نے کہا کہ سنیہ  
صلیم کے زمانے میں ہم صاحبِ اس آیت تبلیغ کو اس طرح پڑھا کرتے تھے۔  
یا ابها الس رسول بلطف ما انتزل اليك من ربک انت  
علیا مولا المؤمنین فات لم تفعل فنا بالفتح رسالت  
رالله يعاصل من انت

تفسیر دہ منشور (ص ۲ جلد ۲)

لیکن اس وقت قرآن مجید میں اس علیا مولے المؤمنین  
کا کلمہ موجود نہیں ہے زمانہ رسول ﷺ کے مشہور تاریخ عبد اللہ ابن مسعود  
کی گواہی مثبتہ مفسر امام جلال الدین سیوطی کی تائید جسے شواہد پر کیا یہ ثابت  
نہیں ہے کہ سنی مذہب کے مطابق آیت میں تحریک کردی گئی جب کہ یہ آیت  
سورہ مائدہ کی ہے جس میں مسلم سنیہ کے مطابق زیادہ سے زیادہ نو آیات  
پیش واقع ہوئی ہے۔ اور ان میں آیت زیر بحث کو شامل نہیں کیا گیا ہے۔  
تفصیل کے بعد یہ افادۃ الشیوخ فی الناسخ والمنسوخ ص ۳ مطبوعہ  
لامور —

اب حبیب اس فتح کی روایات آپ کے مذہب میں موجود ہیں تو پھر کہوں نہ  
آپ کو تحریک کا قائل سمجھا جائے مجھے مفترض پر تقہب ہے کہ اپنی مذہبی  
پوچھی پڑنے کے بغیر خواستھے اہم پڑھنے کر کے اپنے مذہب کی رویہ سے ہی ساکھے  
نہم کر رہے ہیں اور ذلت اٹھا رہے ہیں۔

اعتراض ۱۹: تفسیر صافی ص ۱۲ میں وسیعالم الذین  
ظلموا آل محمد حقہم ای منقلب یں قلبون لکھا ہے  
حالانکہ موجود قرآن میں آل محمد حقہم موجود نہیں ہے۔

۵۹۵

**جواب ۹۱۴۔** یہ بھی تفسیری الفاظ ہیں۔ لیکن اگر ہم بالفرضی آیت  
کہہ دیں تو بھی ہم پر آپ کے مذہب کے مطابق کوئی حرف نہیں آ سکتا یہ نکد ترا  
سے کسی آیت کا کم تر دینا آپ کے مذہب میں قابلِ ذمۃ نہیں ہے۔ ثبوت  
کے لئے مرادیت پیش کرتا ہوں۔

ابن ابی داؤد نے حسن کے طریقے سے روایت کہے جو حضرت عمر نے قرآن  
کی ایک آیت کے متعلق سوال کیا کہ اسی نے جواب دیا۔ فلاں (صحابی) کے ساتھ  
تھی۔ یعنی اُسے زبانی یاد تھی (ای جو جنگ یا مامیں مارا گیا آپ رعن، تے قرمایا  
اماللہ اڑ جمع قرآن کا حکم صادر فرمادیا) یعنی آیت کو تلاش کرنے کی کوشش  
تکی۔  
*(رائقان جلد ۱ ص ۵۹)*

آب جب کہ آپ کے مذہب میں جمیع قرآن کا ایسا نقشہ دکھائی دیا ہے تو  
پھر آپ ابھی یعنی احتیاطی صورت میں اپنے مذہب کے مطابق قرآن مجید کو کرس  
طرح پوچھ راد مکمل و یعنی حرف ثابت کر سکتے ہیں ہماری تفسیری عبارتیں آپ کو  
گروں گذرتی ہیں اور اپنی فاش شکار و اپنی بھی او محمل نظر آتی ہے۔

**اعتراف ۹۱۵۔** تفسیر صافی ص ۱۲ میں وسیع علم الذین  
ظلموا اہل محمد حقہم ای منقلب ینقلبون لکھا ہے حالانکہ  
موجودہ قرآن اس زیادتی سے پاک ہے قرایتی آپ کے نزدیک  
موجودہ قرآن ناقص رہا کہ نہ ؟

**جواب ۹۱۶۔** یہ بھی تفسیری عبارت ہے گریہ آپ کے حرف چہرہ  
سے نقاب پہنچ کر ثابت کرتا ہوں کہ خود اُن صاحبوں نے جمنوں نے قرآن  
کو جمع کر دیا۔ اقرار کیا ہے اس میں علیعیاں ہیں اور چس میں غلطی ہو گی وہ  
خود بخود ناقص ہے۔ ملاحظہ فرمائیں جناب عثمان پکارتے ہیں کہ

حضرت عثمان نے ان تمہوں قرشوں سے فرمایا جب تم اور زید بن  
ثابت قرآن کی کسی بات میں اختلاف کرو۔ تو اُسے قریش کی زبان میتے

لیکے دنیا کے قرآن ایہی ترقیش کی زبان میں نازل ہوا۔ پس ان لوگوں نے بظاہت  
حکم عمل کیا ریسی اختلاف کو قریشی زبان میں اپنے الفاظ میں لکھ دیا)  
(القان جلد ۱ ص ۲ ص)

اپ میں پوچھتا ہو جوں کہ قرآن کا لارج مخفوظ سے سات صحفوں میں اور نہ  
متواتر حدیتوں سے ثابت ہے پھر حضرت عثمان کا باقی چھڑ بازوں کو چھوڑ  
کر صرف ترقیش کی زبان لکھنے کا حکم صادر کرنا کلام خدا میں انسانی کلام  
ملانے کا حکم دینے کے برابر ہے جو نافیت کا ہیں ثبوت ہے۔

اعتراض ۹۱۹ : تفسیر صافی ص ۱۳ میں وتری الدین  
ظلہوا آل محمد حقہم فی عملت المودت مسطور ہے  
حالانکہ موجودہ قرآن میں اس زیادتی کا کہیں نام و نشان نہیں  
ہے۔

جواب - ۹۱۹ : یہ عبارت بھی تفسیری میں مرقوم بولی ہے مگر ذرا بتائے  
کی زحمت کوارہ کیجئے کہ ابن الابراری بطريق علمہ ابن عباس ایک روایت  
نقل کرتے ہیں کہ ابن عباس نے پڑھا تھا "اَفْلَمْ يَعْلَمُنَّ الَّذِينَ  
أَمْتَوْا إِنَّ لَوْيَشَارَ اللَّهَ يَهْدِي النَّاسَ بِجِبِيلَهَا" کسی  
نے ابن عباس سے کہا کہ یہ آیت مصحف عثمان میں اس طرح نہیں ہے بلکہ  
اَفْلَمْ يَعْلَمُنَّ ا لخ ہے فرمایا میراگمان ہے کہ کاتب کو اُس زقت اونچے  
اگر کسی ہو گی جب اس نے یہ آیت لکھی (القان ص ۱۸۱ ملد ۱ کیا موجودہ  
قرآن میں بھی یہ آیت اس طرح نقل ہوتی ہے۔ حالانکہ علمکردہ بہت بڑا  
امام ناتا جاتا ہے اور ابن عباس کو سجر العلوم کہا جاتا ہے۔

اعتراض ۹۲۰ : اگر آپ یہ نکر کریں کہ تم تحریف کے قائل  
نہیں ہیں تو براہ کرم ذیل کی عبارت کا جواب دیجیے۔  
ثواب الْعَمَالِ میں امام جعفر صادق سے متفق ہے کہ سورہ

احزاب سورہ بقر سے زیادہ طویل تھی مگر جو کہ اس میں عرب کے مردوں اور عورتوں کی نعموماً اور قریش کی خصوصیات بدینامی ظاہر کر گئی تھیں اس لئے اسے کم کر دیا گیا اور اس میں تحریف کرنا گئی۔ (ترجمہ مقبول ص ۸۵)

**جواب نمبر ۹۲۰:** تینی ہم تحریف کے قائل نہیں ہے اور جس بحارت کی بنیاد پر آپ نے ہم پر ایسا ناجائز ثبیت کیا ہے فہی بات آپ کے ہال سے بھی کامیابی جاتی ہے۔ جیسا کہ امام اہل سنتہ جلال الدین سیوطی لکھتے ہیں کہ زرین جبیش نے کہا کہ ابی بن کعبہ نے مجھ سے کہا کہ سورہ احزاب کی تمام کتنی آیتیں شمار کرتے ہو۔ میں نے کہا ۲۳۷ آیات۔ ابی کعب نے کہا کہ اگر یہ سورت پوری دینے دی جاتی تو سورہ بقر کے برابر ہوتے رائقان ص ۱۴۱)

پھر اسی جگہ حضرت عائشہ سے منقول ہے کہ بعد سالت میں یہ سورت و دسویں آیات سے تلاوت کی جاتی تھی میں حضرت عثمان نے لامعہ وقت میں اتنی آیات لکھی ہیں جتنی اس وقت موجود ہیں۔ اگر سوا سو سے زیاد آیات کی تحریف با اعتراف صدیقہ اہل سنتہ آپ کو قائل تحریف ثابت کرنے کے لئے کافی نہیں ہے تو پھر تم غریبوں پر طعن کر دیجئے کیا جاتا ہے جو حواب آپ اپنی روایت کا وضع کرتے ہیں۔ آخر اس کا فائدہ ہمیں کیوں نہیں پہنچ سکتا ہے۔

**اعتراض نمبر ۹۲۱:** برحاشیہ ترجمہ مقبول ص ۸۳ میں ہے آیت

”تَرْجِيْهُ مِنْ تَشَاهِيْنْ مِنْهُنْ الْخُ يَا بِيْهَا الْبَنِيْ قُلْ لَا زَوْجَكَ الْخُ“

کے ساتھ مگر قرآن مجید جمع کرنے کے وقت یہ سمجھے ڈال دی گئی۔

فرمائیے آپ اس تقدیم تا خیر فی القرآن کے قائل ہیں یا نہ اور اس کا کیا جواب ہے جبکہ یہ روایت امام جعفر صادق نقل کیا گیا ہے۔

**جواب ۹۲۱** : بر ہیں قرآن موجود کی ترتیب پر الفاظ نہیں کیوں نکلے یہ  
نزوی ترتیب نہیں ہے الیس صورت میں موڑ خود مقدم کا ہے مگر ان امر ہے لیکن آپ  
(بزم شما) ترتیب موجود ہی کو اصلی ترتیب سمجھتے ہیں۔ اور بظاہر تقدیم و تاخیر فی  
القرآن کے قائل نہیں ہیں حالانکہ آپ کی کتب معتبرہ سے ثابت ہوتا ہے آپ تقدیم  
و تاخیر فی القرآن کے معتقد و معرفت میں مثلاً علامہ سیوطی نے روایت لکھی ہے  
کہ سعید بن منصور وغیرہ نے البتری عرو بن دینار عکرمہ سے نقل کیا ہے کہ ان میں  
پڑھتے تھے ولقد آیتہ اوسی وہارون الفرقان ضیاء اور کہتے تھے اس واد کو  
نو اور اسے یہاں یعنی آیتہ الدین قال لهم الناس ان الناس قد جمیعو  
المکح الخشے پہلے لکھ دو۔ القان جلد را  
اس روایت سے معلوم ہوا کہ آیتہ ولقد آیتہ میں سے ابن عباس نے واد کو  
الٹھو اکر آیتہ الدین قال لهم الناس ۔۔۔ پہلے رکھوایا تھا جس سے  
ثابت ہوا کہ آپ بھی تقدیم و تاخیر کے قائل ہیں۔

**اعتراض ۹۲۲** : حاشیہ ترجیہ ص ۱۷۳ میں ہے تفسیر قمی میں وارد  
ہے کہ یہ آیت اس طرح تھی "اَنَّ اللَّهَ اَصْطَفَى اَدَمَ وَآلَ اِبْرَاهِيمَ  
وَآلَ عَمَانَ وَآلَ مُحَمَّدٍ عَلَى الْحَلَمِينَ" تو لوگوں نے اصل کتاب سے  
لقطہ آں محدث کو گرا دیا۔ تباہی ہے اب بھی آپ کا ایمان قرآن پر رہا،

**جواب ۹۲۳** : بر آل عمران سے مراد آں محمد تاہر کی گئی ہے ہو حصہ نہ  
ارشاد فرمائی یعنی تفسیری ہدایت یا قوسی عبارت تھی جو حصہ نے تحریر کروائی اور  
لسمخ علوبیہ میں مرقوم تھی مگر لوگوں نے اسے گردایا۔ اگر الیسی تفسیر میان کردیتے  
قرآن پر ایمان خطویں پڑھتا ہے تو جواب مطلوب ہے کہ تعلقی رو و مدل تحریر کیوں  
نہیں ہے جیسا کہ سیوطی نے لکھا ہے "اور وہ روایت جس کا اخراج سعید بن منصور

نے بطریق سعید بن نہیر اب عباس سے کیا ہے یہ ہے کہ ابن عباس نے قول باری تعالیٰ و قضیٰ دلکش کے بارے میں فرمایا کہ اصل میں یہ آیت ووصیٰ دلکش تھی کہ صَّ سے "و" مل گیا۔ ابن اشث نے اس روایت کو مزید مضبوط کیا ہے اور لکھا ہے کہ کاتب نے بہت سی روشنائی قلم میں لی تھی کہ وادِ صادر سے مل گیا (مکافتوں ہے کہ درستی پر بھی نہ ہوئی) (الاتفاق جلد ص ۱۸۶)

انتہائی حرمت کا سامنہ ہے کہ مفترض اپنی فاش انعامات کو تسلیم کرتے ہوئے بھی اپنے چہروں تحریف کر چکا ہے یہ مگر ہماری تو سما قسمی عمارتوں کو بھی تحریف کر کر علمی خانتوں کے مرکب ہو رہے ہیں۔

**اعتراض ۹۲۲** :- ایک اور روایت میں ہے کہ اصل آیت یوں تھی اہل ابراہیم وال مخدوم بھائے محمد کے عہد نبادیا۔ جواب دیجئے اور مذکورہ دو روایات میں ایک روایت بایں الفاظ کو ترجیح دیجئے۔

**جواب ۹۲۳** :- پہلے اس روایت کا مکمل حالہ درکار ہے پھر جواب دیا جائے۔

**اعتراض ۹۲۴** :- جب آپ کے نزدیک موجودہ قرآن معرف، مبدیل، منغير، متنا کا المروفت، مصل فیہ، مخدوف الآیات، مخدوف الكلمات، مخدوف السور ناقص قرار پایا اور اصلی قرآن آپ حضرات کے نزدیک وہی ہے جو حضرت امام مہدی صاحب کے پاس نامزد رائے میں موجود ہے تو کیا آپ اس مسئلے پر روشنی دال سکتے ہیں کہ اس اصلی قرآن کا التعارف کیا ہے؟

**جواب ۹۲۴** :- ہمارے نزدیک قرآن ان تمام عیوب سے منزرا ہے اور یہ ساری باتیں آپ کے ذہب سے قرآن کے لئے ثابت ہوتی ہیں جیسا کہ ہم نے

متعدد روایات سے اپنا دعویٰ پایہ ثبوت کو پہنچایا ہے۔ ہمارا پہنچنے یہ ہے کہ آپ اپنے مذہب کے مطابق ہی قرآن کو اہمی ثابت کر سکتے ہیں اور نہ ہی اس کا تواتر ہونا کسی حدیث سے بتا سکتے ہیں بلکہ ہم نے اور درج کیا ہے کہ آپ کے مذہب میں قرآن حلام نہیں بلکہ مضموم ہے پس جو مذہب اپنی کتاب کو اہمی بیٹھاتے تو کسے اسے حق نہیں ہے کہ ورسوں پر اعتراض کرے۔ آپ کا ایمان یا القرآن اس لحاظ سے بھی ناقابل اعتبار ہے کہ آپ اصل کا انکار کرتے ہیں اور نقل کی تائید کرتے ہیں و حالیہ دستور عدالت رائج ہے کہ گواہی و ثبوت کے لئے اصل کی پیشکش مژدوری ہوتی ہے اور عدالت کا حاکم حرف نقل کو کافی و مخصوص ثبوت شمار نہیں کرتا ہے آپ کے اعتقاد اور ہمارے ایمان میں یہی فیصلہ کن فرق ہے کہ آپ حرف نقی غیرت پر اکٹر ہے میں جکہ ہم اصل و نقل دونوں سے مستسک ہیں۔ ظاہر ہے کہ قرآن قلب رسول پر نازل ہوا۔ آپ نے اسے امت کو پہنچانے کا اہتمام کامل فرمایا۔ پس وہ قرآن جو حامِ مہدی کی تحریل میں ہے اس کا تعارف یہ ہے کہ وہ لوح عفو و نعمت سے نازل شدہ آیات کا ایسا جو عذر ہے کہ جس کو موافق تنزیل حضور مجتبی خود تدوین فرمایا اور اس کی مکمل شرح و پسمط لکھوائی تاکہ تمام گمراہیوں کا حلacz ہو جائے۔ ہر مسئلہ کامل بن جائے۔

اس قرآن کے مسوودہ کو آنحضرت نے اہل بیتؑ کے پروار فرمایا اور صفات دی کہ قرآن اور اہل بیتؑ میں جدا نہ ہوگی۔ امت کو ان دونوں کے پیروی کیا۔

کتاب اور معلم کتاب کو فراصل ہدایات تفسیرین فرمائے لیں یہی وجہ ہے وہ قرآن اصل اہل بیت کا دامی ساختی قرار پائیا۔ آپ اس کا تعارف یہ ہے کہ اس میں تمام مشک و ترکے حالات مکمل تفسیر شرح فتاویٰ لیات حیثیتی کے ساتھ مندرج ہیں۔ علم خدا کے مطابق اس قرآن کو کسی بھی حالت میں کوئی بخس ہاتھ نہیں چھوکتا ہے اور یہی اس کی سب سے بڑی بیجان ہے کہ موجودہ قرآن نقی ہے اس کو ہر طاک و نیا پاک میں کر سکتا ہے۔ مشرک و بیش افراد تک اشائے پھرستے ہیں جیکہ قرآن کا حکم ہے کہ مطہرین کے سوا اس کو کوئی نہیں چھوکتا ہے لیں یہ قرآن اصل جس تک ناپاک ہاتھ کی رحمی نہیں ہے وہ امام مہدیؑ کے پاس محفوظ ہے۔

**اعتراض ۹۲۵** :- کیا اس قرآن اور موجودہ قرآن میں عینیت ہے یا غیریت اگر عینیت ہے تو چیز نے کا کیا مطلب۔ وہ تو ظاہر ہو چکا ہے جواب ۹۲۵ :- عقل کا تھانایہ ہے کہ اصل و نقل میں غیریت تسلیم کی جائے نقل خواہ بطلانی اصل ہی کیوں نہ پڑھو جی اس کا اپنا وجود غیر ہی ہوتا ہے۔ عینیں ہو سکتا ہے کہ امر حال ہے۔

**اعتراض ۹۲۶** :- اگر غیریت ہے تو من کل الوجہ یا من بعض الوجہ جواب ۹۲۶ :- میرے خیال کے مطابق جو قرآن آپ کے ہاتھ میں ہے اس میں من کل الوجہ غیریت ہے (بطلانی مذہب شما)

**اعتراض ۹۲۷** :- اگر من کل الوجہ غیریت ہے تو فرمائیے آئندہ کرام کا عمل زمانہ دعائی میں کس درجہ کارا۔ مقبول یا غیر مقبول۔

جواب ۹۲۷ :- اگر آپ نے آئندہ کے عمل کو مقبول اختلاف کیا ہوتا تو پھر ان سے تحفہ کر کے ایکی کتاب کو کافی کیوں سمجھتے آپ کے مذہب کے مطابق آئندہ کا عمل غیر مقبول ہے جبکہ رسولؐ کی حدیث کے مطابق اور شیعہ عقیدہ کی رو سے آئندہ بذریعہ خود بولتا قرآن ہیں ان کی ہر حرکت قرآن حقی وہ عجم قرآن تھے۔ قرآن میں اور ہمارے آئندہ میں افتراق نہیں ہو سکتا اور دونوں میں کسی کو کسی پروفیشنیت نہیں ہے

**اعتراض ۹۲۸** :- اگر مقبول رہا تو کیسے۔ کیا غیر قرآن پر عمل بھی مستوجب جنت بن سکتا ہے۔

جواب ۹۲۸ :- بدغیر قرآن پر عمل مستوجب جنت نہیں بن سکتا ہے جبکہ آئندہ کا عمل تنسیس قرآن ہے کیونکہ وہ خود قرآن ناطق ہے۔

**اعتراض ۹۲۹** :- اگر غیر مقبول رہا تو معصومیت کے لئے کامیابی سے انتظام فرمائیجئے۔

**جواب نمبر ۹۲۹** ہر آپ کے مسلک کی رو سے آئندہ کا عمل غیر تقبوں تھا اسی لئے آپ ان کی عصمت کے بھی قائل نہیں ہیں جیکہ ہمارا عقیدہ عصمت پر اساس رکھتا ہے جو بغیر موافقت قرآن کے مکمل ہی نہیں ہے۔

**اعتراض نمبر ۹۳۰** ہر فرمائیے جامد حبس کا ذکر اصول کافی میں وار و ہے اس سے مراد قرآن ہے یا کچھ اور

**جواب نمبر ۹۳۱** : جامدہ ایک جدا گتاب ہے جو قرآن کی تشریع و تفسیری سے متعلق ہے اغتر اضن نمبر ۹۳۱ ہر اگر کچھ اور ہے تو اس کی ثبوت چاہئے اور اگر عین قرآن ہے تو اس بھارت کا جواب مرحمت فرمائیے:

فیہا کل حلال و حرام و کل شی " اس میں سب ملال اور حرام یخناج اذناس الیہ ہے اور ہر وہ چیز ہے جس کی طرف

(اصول کافی میراث)

لوگ محتاج ہوں

کیا یہی بھارت ولارطب ولا یا یہیں الافی کا ترجیب ہیں؟

**جواب نمبر ۹۳۱** ہر صحیحہ جامدہ عین قرآن تو نہیں مگر قرآن الحکیم کی حرف ایک آیت کی تفسیر ہے کہ اس میں خشک و تر کا مفضل بیان ہے اس کا ترتیب اسی روایت میں موجود ہے کہ یہ کتاب قرآن مجید کی اضافی و مشروح ہے جیسا کہ امام پاک نے فرمایا " اے ابو محمد (ائیت ابو بصیر) رسول خدا نے علیؑ کو ہزار باب علم کے تعلیم کئے اور ان ہزار باب سے ہزار باب اور ظاہر ہوئے میں نے کہا واللہ سلام اس کا نام ہے پس حضرت کوہ دری خاموش رہے پھر فرمایا اے ابو محمد ! ہمارے پاس فاصلہ ہے - لوگ کیا جائیں جامد کیا ہے میں نے کہا میں قربان

(وان عندنا الجامعہ و دا بدر دیلمہ عالیجا معہ قال قلت فدا ک  
وھا الجامعہ ) آپ بتائیں ہے فرمایا وہ ایک صحیحہ ہے سترا فاطمہ (گز)

نبی رسول اللہ نے اپنے درین مبارک سے بیان فرمایا اور حضرت علیؓ نے اپنے پا خڑھ سے اس کو لکھا اس میں تمام حلال و حرام کا ذکر ہے اور ہر اس شے کا جس کی احتیاج لوگوں کو ہوتی ہے۔ (قال صحیفۃ طولها سبعون ذر اعما بذراع رسول اللہ و املاکہ من فلتق فیہ و خطط علی علی بمینہ فیہا حلال و حرام و كل شئی یحتاج انسان اللہ )

قرآن شریف کو ہر مسلمان جانتا ہے امامؑ کا ابوالبصیر سے یہ فرمانا کہ لوگ کیا جائیں جا محکیا ہے، اور پھر ابوالبصیر کا انہمار نہ اتفاقیت کر کے دریافت کرنا اس بات کا ثبوت ہے یہ قرآن نہ تھا اگر قرآن چرتاؤ ابوالبصیر لا علی کا اقرار نہ کرتے پھر اس کا ستر باقاعدہ ہوتا ہے اور حضورؐ کا اعلان کروانے بھی ظاہر کرتا ہے کہ یہ کتاب قرآنی تفسیر تو ہو سکتی ہے مگر یعنی قرآن نہ تھا تھی روایت سے ایسا معلوم ہوتا ہے۔ قرآن مخزن ہے مکرتب کی مشہور کتاب کا نام بھی مخزن حکمت ہے کیا ہم اس کتاب پر اعتماد کر دیں کہ یہ قرآن ہے کیونکہ قرآن کی صفت کا دعویٰ ظاہر ہے کوئی صاحب علم و حکمت ایسی یہ سودگی نہیں کر سے گا۔

اعتراف میں ۹۳۷ء میں اور اگر اس سے مراد قرآن ہے تو کیا آپ  
کا قرآن ستر گز کلیے اگر اقرار ہے تو فہر المقصود اور اگر انکا لام ہے تو ذیل کی  
عملیات کا چوہا عنایت فرمائے؟

حالجامعة قال صحیفۃ طولها کیا ہے جامعۃ قرآن ہے جس کی

سبعون ذراها۔

(اصول کافی ایم رن جو)

جواب ع ۹۳۲ م: اگر آپ اس جملے کا ترجمہ بایں الفاظ سمجھنا پت کروں در عبارت میں یا اس کے سیاق و سیاق میں "قرآن" کا لفظ متن میں دکھاویں و میں سنی مذہب اختیار کروں لا۔ پچھلے اعتراض کے جواب میں ہم نے یہ جملہ مع

مرتبی لکھ دیا ہے ناظرین خود فیصلہ فرمائکتے ہیں کہ جامعہ سے مراد قرآن نہیں  
ہے بلکہ الگ صحیحہ تفسیری ہے۔ سترگز کی طوالت کو بھی ہمارے خالقین نے طعن  
پنار کھا ہے۔ اس کی وضاحت یہ ہے کہ پرانے زمانے میں کاغذ ایجاد نہ ہوتا تھا لہذا  
لوگ چھڑے اور پتوں وغیرہ پر لکھتے تھے اور ان کو جوڑ کر لبایا کرتی تھی۔ کتابوں  
کی موجودہ شکل سے واقف نہ تھے۔ لہذا وہ مختلف چیزیں ایک دوسرے سے مل  
جب جڑتی تھیں تو اتنی بیانی کوئی زیادہ نہ تھی۔ حالانکہ حضرت علیؑ کا ارشاد ہے کہ اگر  
میں سورہ فاتحہ کی تفسیر کروں تو ستر اذنبوں کا بوجھیں جائے۔ اسی طرح دوسری  
جگہ صولاً نے فرمایا ہے کہ سارا علم ایک لفظ میں ہے۔ یہ ہمارے آئندہ بڑھنے کی علمی فضیلت  
ہے کہ انہیں فضاحت و بلا غثہ پر مکمل عبور ہے۔

**اعتراف ص ۹۳۲** ہر فرطائی سیدہ فاطمہؓ کے مصحف پر آپ کا ایکان  
ہے یانہ۔ اگر جواب نقی میں ہے تو بلا دلیل ہے اور اگر اثبات میں ہے تو  
کیا یہ صحیح ہے کہ مصحف فاطمہؓ میں موجودہ قرآن مجید کا ایک لفظ بھی نہیں تھا  
**جواب ص ۹۳۳** ہر ہمارا مصحف فاطمہؓ پر لیقنا ایکان ہے لیکن یہ بالکل سفید  
محبوب ہے کہ اس مصحف میں موجودہ قرآن مجید کا ایک لفظ بھی نہیں تھا۔ یہ بات ہمارے  
ہاں قطعاً مرفوض نہیں ہے۔ سراسرا فرداً اور بے بینیا دلایا ہے۔

**اعتراف ص ۹۳۳** اگر جواب اثبات میں ہے تو فہرست المقصود کہ  
آپ موجودہ قرآن کے منکر قرار پائے اور اگر جواب نقی میں ہے تو  
ذیل کی عبارت کا جواب درج کئے:

وَإِنْعَنْدَنَا مَصْحَفٌ وَهَا يَدِيْرِيمْ بلا شہر ہمارے پاس سیدہ فاطمہؓ  
مَا مَصْحَفٌ فَاطمَهُ قَالَ فَلَتَ وَهَا وَالْقُرْآنُ ہے اور ان کو کیا خبر  
مَصْحَفٌ فَاطمَهُ قَالَ مَصْحَفٌ كِمْصَحَفٌ فَاطمَهُ کیا ہے مصحف  
فَمِنْ مَثْلِ قُرْآنِكُمْ ثَلَاثَ هَرَاتٍ سیدہ فاطمہؓ کا تمہارے قرآن

وَاللَّهُ مَا فِيهِ مِنْ قُرْآنٍ كَذَبٌ حَرْفٌ سے سُنْنَاتِ زَيَادَةٍ ہے خدا کی قسم  
واحد اس میں تمہارے قرآن میں سے  
ایک حرف بھی نہیں ہے

(اصول کافی ایرانی ص ۱۱۵)

جواب ۹۳۷ میں قریشی صاحب! میں پڑھ کے دکھ کے ساتھ یہ عرض کرتا ہے  
ہوں کہ جن لوگوں کے بارے میں قرآن میں ہے کہ قرآن بہتلوں کو گراہ کرتا ہے  
یقیناً آپ بھی ان ہی افراد میں سے ہیں کہ آپ کو دروازہ علم و حکمت سے کوئی خیرات  
نہیں ملی ہے یہی وجہ ہے کہ آپ ہمکی بھی تائیں بناتے ہیں آپ کے اس اعتراض کا جواب  
بھی بندہ ناچیز اپنی کتاب ذکار الافتہام کے اعتراض ۲۹ کے جواب میں دے چکا ہے  
جس کا خلاصہ یہ ہے کہ مصحف اور قرآن ایک ہیز نہیں میں مصحف کئی میں، ششلا مصحف  
عائشہ، مصحف حفصہ، مصحف عبد اللہ ابن مسعود اور مصحف عثمان وغیرہم جبکہ قرآن مجید  
حرف ایک کتاب ہے۔ لہذا جب مصحف فاطمہ حرفاً قرآن نہیں بلکہ اس میں قرآن کی  
ترتیب و تفسیر بھی موجود ہے تو پھر آپ کس طرح ہمہ سکتے ہیں کہ ہم قرآن کو نہیں مانتے  
اسی عبارت میں یہ وضاحت موجود ہے کہ قرآن اور کتاب ہے جبکہ مصحف فاطمہ قرآن  
سے سُنْنَاتِ زَيَادَةٍ ہے کہ اس میں تفصیلات و تشریحات کے تفسیری اونٹ مرقوم میں سے  
مصحف کو علم حیضفر کی ایک کتاب کہا گیا ہے جیسا کہ میں نے اپنی کتاب "صرف ایک راستہ"  
میں "علم حیضفر و اسرار الحروف" کے باب میں اس کی مفصل وضاحت کی ہے۔ علاوہ  
انہیں آپ نے اپنی عادت کے مطابق اس عبارت کے ترجیح میں بھی مخفی تحریک کی ہے  
مصحف کا ترجیح قرآن کیا ہے۔ عبارت کا صحیح ترجمہ اس طرح ہے کہ امام اس عبارت  
سے قبل علم حیضفر کی حقیقت ارشاد کرتے ہیں اور اس کے بعد فاموش ہر جاتے ہیں پھر  
فرماتے ہیں ہمارے پاس مصحف فاطمہ ہے۔ لوگ کیا جائیں مصحف فاطمہ کیا ہے۔  
میں نے کہا کہ وہ کیا ہے (سائل کا تصور پر چنان اس بات کی دریلی ہے کہ وہ مصحف  
قرآن کے علاوہ کتاب ہے) فرمایا تمہارے اس قرآن سے (بلحاظ تفہیل و تو ضعیح احکام)  
وہ مصحف تین گناہ ہے۔ واللہ تمہارے اس قرآن میں ایک حرف ہے یعنی اجمال ہے۔

۹۰۶

معترض نے بالکل غلط ترجیح کیا ہے کہ اس میں سے تمہارے قرآن سے ایک حرف بھی نہیں  
جب یہ بات مسلمات میں سے ہے کہ قرآن سات حروف میں ہے اور موجودہ قرآن  
صرف ایک حرف میں ہے تو پھر حدیث میں کوئی ایسی بات ظاہر ہوتی ہے کہ جس  
سے قرآن کی تکذیب ہو۔ ہم ناظرون سے گزارش کریں گے وہ اصول کافی جلد  
کتاب الحجت باب ۳۹ کی پہلی حدیث ص ۲۶۱ پر فرمود لاحظ فرمائیں اور خود فیصلہ کریں

۹۲۵

اعتراض ۹۲۵ بر جب آپ کے قرآن کی حقیقت معلوم ہو چکی  
کہ اس قرآن میں موجودہ قرآن کے حروف بجا میں سے ایک حرف  
بھی نہیں ہے تو یہ تو کرم آگاہ فرمائیے کہ آخر وہ کون سے حروف ہیں  
جس سے ان آیات کا ترتیب ہے؟

۹۲۵

جواب ۹۲۵ بر جب ہم نے آپ کی خانست ثابت کر دی کہ یہ مصحف فاطمہ  
کو قرآن مجید کی تفسیری کتاب مانتے ہیں اور یہ آپ نے مجھٹا الزام لکایا ہے کہ اس مصحف  
میں موجودہ قرآن کا ایک حرف بھی نہیں ہے تو پھر اعتراض خود بخود باطل قرار پایا تا  
ہے باقی مصحف فاطمہ کے بارے میں خود اسی حدیث میں یہ سرقوم ہے کہ اس میں قرآن  
کے احکام کی تفصیل و توضیح بیان ہوئی ہے اور وہ ضمانت کے اعتبار سے اس قرآن  
سے سچا ہے۔ راوی حدیث نے آگے بیان کیا ہے کہ امام جعفر صادقؑ کو فرماتے سن  
کر ۱۷۸ جرمیں منکر فلسفہ فاطمہ ہوں گے میں نے یہ مصحف فاطمہ میں دیکھا ہے میں  
نے پوچھا مصحف فاطمہ کیا ہے فرمایا جب رسول اللہ ﷺ کا انتقال ہو گیا تو سیدہ فاطمہؑ پر  
بوجمیں دانوہ ہوا ایسا کہ جس کو اللہ کے سوا کوئی نہیں جانتا خدا نے ان کے پاس اس  
غم میں لسلی دینے کے لئے ایک فرشتہ بھیجا جس نے ان سے کلام کیا حضرت سیدہ طہرہؓ  
نے یہ واقعہ امیر المؤمنینؑ سے بیان فرمایا۔ حضرت علیؑ نے ارشاد کیا اب جب فرشتہ اسے  
اور تم اس کی آواز سنو تو مجھے بتانا چاہیجے جب پھر فرشتہ آیا تو حضرت فاطمہؑ نے آگاہ فرمایا  
امیر المؤمنینؑ فرشتے کی تمام ایتوں کو لکھتے جاتے تھے بیان تک کہ وہ بائیں اس مصحف

میں لکھی گئیں۔ پھر امامؐ نے ارشاد فرمایا کہ اس میں حرام و حلال کا ذکر نہیں بلکہ اسدرہ ہونے والے واقعات کا ذکر ہے۔

ابن حکما پر بول گیا کہ قرآن زبانہ رسولؐ میں نازل ہو چکا تھا اور یہ مصحف بعد از رسولؐ سیدہ طاہرہ کی تشقی کی خاطر فرشتے نے تباہا جسے جناب امیر نے محفوظ کیا۔ پس قرآن مجید ہے اور مصحف فاطمۃ دیگر چیز ہے جس میں مخصوصہ کو آئندہ کے واقعات سے باخبر کیا گیا ہے۔

اعتراض ۹۳۶ ہر اصول کافی ص ۱۱ مطبوعہ ایران میں ہے کہ وہ قرآن اونٹ کی ران جتنا موڑا ہے۔ کیا آپ اس کی تشریح آسان نسلوں میں فرماسکتے ہیں جس سے قلب مسلمین ہو جائے۔

جواب ۹۳۶ ہر قریشی صاحب! اگر آپ کا ایمان ہے کہ روزِ قیامت حساب دینا ہوگا تو آپ کو خوف خدا کرنا چاہئے اور دین کے معاملہ میں کذب و انحراف سے اجتناب فرمانا چاہئے۔ اصول کافی میرے سامنے موجود ہے جسے تو یہ کہیں بھی لکھا نہیں ملا ہے کہ قرآن اونٹ کی ران جتنا موڑا ہے اگر آپ اصل عبارت میں یہ الفاظ ثابت کروں تو میں آپ کو منہا لکھاں گا وہ نیز تایحات آپ کی علمی قبولی کروں گا یہ بات کتاب تجھاموڑ کے بارے میں اصول کافی میں اس طرح نہیں گئی ہے کہ اصحاب نے پوچھا کہ جھر کیا ہے امام جعفر صادقؑ نے ارشاد فرمایا وہ یہ کی کھال ہے جو مسائل علمیہ سے بھری ہوئی ہے پوچھا جا معد کیا ہے فرمایا وہ ایک صحیح ہے جس کا طول ستر ہاتھ (گز) ہے اور جو لیے جانے کے بعد اونٹ کی ران کے برابر ہو جانا ہے۔ اس میں وہ تمام باتیں ہیں جن کی لوگوں کو احتیاج ہوتی ہے کوئی فیصلہ ایسا نہیں جو اس میں نہ ہو یہاں تک کہ پہلے سے زخم کی دیت کا بھی ذکر ہے۔

رقال له فالجماعه قال تلك صحيفه طولها سبعون ذراً أعاً في عرض الا ديم مثل فخذ الفاجي فيها كل ما يحتاج الناس اليه وليس من قضيه الا وهي فيها حتى ارش الخلق لپس معلوم ہوا کہ یہ بات کتاب الجامعہ کے بارے میں ہے اگر فدا نے آپ کے ول پر جماعت کا فضل نہیں لگایا ہے تو اس آسان تشریع سے آپ کا الطینان قلب ہو جانا چاہیے کہ پرانے زمانے میں کتابوں کی موجودہ شکل نہ تھی لوگ کتابوں اور تپرس و غیرہ پر لکھتے تھے۔ لہذا جس چیز پر کتاب الجامعہ لکھی گئی تھی اگر اس کا جو درکار دوں بنادیا جاتا تو وہ لیٹتا اوث کی ران کے برابر بن جاتا۔ یہ کوئی خاص خلاف عقل یا خالق تحریر و مشاہدہ بات نہیں ہے۔ ستر باقہ کا محاورہ زیادتی کے لئے استعمال ہو لے اور آن بھی اگر ستر ان کپڑے کو تھان کی شکل میں پیٹھ لیا جائے تو اس کی موطنی تقریباً اوث کی ران کے برابر ہو جائے گی۔ یہ بات افہام و تفہیم کے لئے کوئی کمی ہے جس سے مراد لوگوں کو خمامت کا تعارف کروانا ہوتی ہے۔

**اعتراض ۹۳ء** : اگر آپ یہ مکہ کریں کہ قرآن مجید میں "آنا تھی مذکروا نالہ لحفوظ" ڈاکتے ہے معلوم ہوا کہ قرآن محفوظ ہے لہذا اس سب روایتیں مردوں میں تو سوال یہ ہے کہ ملائل قبوری کی عبارت مندرجہ الصافی شرح اصول کافی ص ۶۷ سطر ۲ باب الوادر جز ششم کا کیا جواب ہے جب اس نے کھلے لفظوں میں اعلان کر دیا ہے "ایں آیت دلالت نے کندر پر محفوظ بودن جمیع القرآن" یہ آیت دلالت نہیں کرفی کہ جمیع القرآن محفوظ ہے کیونکہ اس کے فتح پر اور آیتیں نازل ہو چکی ہیں یا یہ مراد ہے کہ صرف ایک نجۃ امام مہدی کے پاس محفوظ ہے۔

**جواب ۹۳ء** : مجھے ایسے کمر کرنے کی ضرورت نہیں ہے میں تو سیدھا

سا آدمی ہوں۔ متمک بالشیعین ہونے کے علاوہ اور کسی خوبی کا دعویٰ یا رہیں ہوں۔ جاہل ضرور ہوں مگر لگائے باب مدینۃ العلم ہوں۔ لہذا اس دروازے کے خالقین پر حضن تسلیک کی برکت گالب آجاتا ہوں۔ محترم قریشی صاحب بیری صاف رائے یہ ہے کہ اس آیت کا وصال موجودہ قرآن سے کوئی تعلق ہی نہیں ہے اگر کوئی شیعی عالم بھی ایسا کہتا ہے کہ قرآن موجود کی خاطر تحریک کی دلیل ہے تو مجھے اس سے اتفاق نہیں ہے اسی لئے کہ یہ خلاف واقعہ ہے۔ یونہکہ یہ بات صرف عقیدہ کے تحت تو کہی جاسکتی ہے مگر غیر مسلم اسے صرف خوش فہمی سمجھیں گے۔ جب کتب سینہ سے مکمل طور پر ثابت ہوتا ہے کہ قرآن موجود میں بہت سی آیات موجود نہیں۔ کوئی سورہ سے چھوٹ کئے ہیں۔ کوئی الفاظ سہو کتا بت سے غلط لکھے گئے ہیں۔ ترتیب میں تاخیر و تقدیم ہے۔ لفظی و معنوی تغیر پایا جاتا ہے تو خدا کا وعدہ کہاں پورا ہوا ہے اور کس طرح قرآن محفوظ رہا۔ اگر خدا نے قرآن کی خاطر تحریک کا وعدہ فرمایا تو پھر قرآن نذر ارش کیوں ہو گئے؟ آج بھی لوگ کتابت قرآن میں غلطیاں کر جاتے ہیں اور چھپ جاتے ہیں۔ عدالت میں لوگ پیسے لے کر چھوڑتے قرآن اٹھا کر گواہیاں دے دیتے ہیں۔ ایک ہی آیت کے مختلف مطالب و ضع کئے جاتے ہیں اور نزاع پیدا ہوتے ہیں تفرقة یا ری جنم لیتی ہے۔ لپی ن ان خاتم کی موجودگی میں خدا کا وعدہ خاطر قرآن موجود معاذ اللہ صبح خاتم ہوت نہیں ہر پانی ہے اور یہ بات اس امر کی دلیل ہے کہ ان ذکر جس کی خاطر تحریک کا وعدہ ضرور ہے تعالیٰ نے لیا ہے وہ ذات محمد صطفیٰ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم ہے خاتم قرآن یعنی رسول اللہ علیہ کو ذکر کے نام سے یاد کیا گیا ہے۔ "قد انزل اللہ الیکم ذکر اہ رسولاً ناتیا (عین ایام اللہ مبینت اطاعت) یعنی (تم کو) آکاہ کرنے کے لئے پیغمبر (محمد) کو تمہاری طرف بھیج دیا ہے جو تم کو خدا کی کھلی کھلی آئیں پڑھ پڑھ کر سناتے ہیں۔

(ترجمہ ڈیپی نظریہ الحدیث)

اسی لئے احادیث میں اہل الذکر سے مراد اہل الرسول ہی کہی ہے۔ لپی جسماں اس آیت کو خاطر قرآن موجود کی دلیل ہی تسلیم نہیں کرتا تو پھر اغتر افس کے چراں دینے

کی فہرستاری سے بھری ہوں۔ علامہ قزوینی نے بھی اس آیت کو حافظت قرآن کی دلیل تسلیم نہیں کیا ہے۔ میرے نزدیک قرآن کی حافظت کے سلسلے میں حدیث تلقین سے پڑی اور کوئی دلیل نہیں ہے اور خود قرآنی شہادت ہے ”بلاهُو قرآن“ فی لوح محفوظ (بِرَوْج) اور امامؑ کا ارشاد ہے کہ لوح محفوظ ہم اہل بیت ہیں۔ پس جب تک اہل بیت محفوظ میں قرآن بھی محفوظ ہے کیونکہ دلوں میں جدائی ناممکن ہے۔ اہل بیت کے بغیر قرآن تقرآن یہ نہیں ہے۔ بلکہ اس کا درجہ حسن عربی زبان کی ایک شرکی کتاب ہے۔ اگر قرآن اہل بیت کے ساتھ ہے تو کتاب المبین ہے شفاظ امراء ہے۔ ہر مسئلہ حیات و خات پر حاوی ہے۔ اکیلا کافی نہیں ہے۔ پس دعویٰ عام ہے کہ کروڑ قرآن کے نسخے اکٹھے کرلو اور ارب مرتبہ ان سب کی تلاوت کرلو۔ ذرا برابر بھی تو اپنے ہو گا اگر اہل بیت کی حیثیت دل میں نہ ہو گی۔ لیکن اگر صدق ایمان سے مدد و آہ محمد علیہم السلام کی مودت و عقیدت کے ساتھ قرآن کا ایک حرف الٰہ کپھہ دو گے تو بشیرا پار ہو جائے گا۔ ”الف کا لاز“ صیری کتاب تصرف ایک راستہ میں دیکھئے۔

**اعترضن ۹۳۸** : ”اگر یہ مکر کیا جائے کہ صاحب تفسیر صافی نے یہ تصریح کی ہے کہ ”بل ہو القرآن مجید“ فی لوح محفوظ“ تو سوال یہ ہے کہ کیا آپ نے مذکورہ بالاعمارتوں سے صاحب تفسیر صافی کا عقیدہ معلوم نہیں کر لیا۔ کیا اب بھی اس کی تفسیری عبارت سے استدلال درست ہو سکتا ہے؟

**جواب ۹۳۸** : ”تفسیر صافی کی تمام عبارات کا جواب دے دیا گیا ہے اور ثابت کیا ہے صاحب تفسیر کا عقیدہ تحریف قرآن کے خلاف ہے اور یہی تمام شیوں کا ہے مگر اس حقیقت کا بھی اکتشاف کر دیا گیا ہے اہل سُنتہ والجماعۃ اپنے چہرۂ تحریف کو چھانے کے لئے پرداز اغفار چادر ہمارے اور پرڈا لئے کی کوشش

کرتے ہیں۔ تفسیر صافی کی منتقلہ عبارتوں کی روشنی میں صاحب تفسیر کی مذکورہ قصہ تعریف  
متعدد قرار نہیں پاسکتی ہے اس لئے استدلال درست ٹھہرتا ہے۔

**اعتراض ۹۳۹** بر جب آئمہ معصومین (عند کم) کا عقیدہ مطابق  
قصہ حکات مذکورہ اس تفسیر کے خلاف ہے تو پھر استدلال کیا؟

**جواب ۹۳۹** بر آئمہ معصومین کا عقیدہ تحریث تھا ثابت نہیں ہو سکا  
ہے بلکہ آئمہ نے بذات خود حفاظت قرآن کر کے اس تفسیر کی تقویت کے لئے دلیل  
میسا کر دی ہے۔ اگر آئمہ خلاف قرآن ہوتے تو پھر حفاظت کیوں کرتے اور شیعوں کو  
کتاب اللہ کی پیروی اور تسلیک کا حکم کیوں دیتے؟

**اعتراض ۹۴۰** بر کیا آپ کے مذہب میں امام کے قول پر کسی  
غیر امام کے قول کو ترجیح دی جاسکتی ہے اگر جواب ثبوت (اثبات) میں ہے تو دلائل پیش کیجئے ورنہ مکروہ اپنی یقینے۔

**جواب ۹۴۰** بر جب تک قول امام پیش نہ کیا جائے اعتراض کی کوئی بنیاد  
قام نہیں ہو سکتی کیونکہ کسی امام نے "قرآن الحکیم" میں تحریث کے عقیدہ کی تعلیم نہیں دی  
ہے ورنہ ثابت کیجئے اور منہ مانگا الغام لیجئے۔ پس جب قول ثابت نہیں تو ترجیح کا تعاب  
کیسے ہو سکتا ہے۔

**اعتراض ۹۴۱** بر اگر یہ مکر کیا جائے کہ صفين میں حضرت علیؑ کا امیر معاویہؓ کے سامنے موجودہ قرآن پیش کرنا اس امر پر دلالت کرتا  
ہے کہ شیعہ کا اس قرآن پرایا گان ہے تو دریافت طلب امریہ ہے کہ یہ تب  
مقصود ہوتا جب ابی سنت حضرت علیؑ کی عظمت و منزالت کے منکر ہوتے اور  
ان کو ابی سنت والجماعت میں تسلیم نہ کرتے پس جب ایسا نہیں تو مکر قابل تسلیم کر

**جواب علیٰ ۹۳۱** ہر اولادیہ بات تاریخ کے خلاف ہے کہ حضرت علیؑ نے معاویہ کے سامنے قرآن پیش کیا۔ جبکہ واقعیہ ہے کہ شکر معاویہ نے شکست سے پچھنے کی خاطر یہ مکاری کی۔ دوم یہ کہ ہم ذات علیؑ کو قرآن ناطق سمجھتے ہیں۔ لہذا یہی دلیل ہمارے نزدیک کوئی وزن ہی نہیں رکھتی۔ ہم تو یہ کہتے ہیں کہ اگر بزرگ علم شاہم قرآن پر اعتبار نہیں کرتے ہیں تو پھر وہ قرآن جو ہم پڑھتے ہیں اور جو موجودہ قرآن سے مخالف ہے آج یا کسی ماہی کے زمانہ میں ثبوت کے طور پر پیش کرد و تاریخ چکرداختم ہو جائے۔ جب آپ اسلام لکھائے ہیں قرآن خالقی اور قانونی تفاضا کو پورا کیجیے اور نسخہ ڈھونڈ کر لائیے جو آپ کے زعم میں ہمارا قرآن ہے یا کبھی تھا۔

**اعتراض علیٰ ۹۳۲** ہر اگر یہ مکار کیا جائے کہ قرآن مجید اور بھی میں نہ ہو لیکن لوح محفوظ میں تو ہم محفوظ ہونے کے قابل ہیں تو سوال یہ ہے کہ پھر قرآن اور توریت و انحصار میں کیا فرق رہا جبکہ وہ کتابیں بھی لوح محفوظ میں ہیں اگرچہ دنیا میں محرف ہو چکی ہیں۔

**جواب علیٰ ۹۳۲** ہر ہم کہتے ہیں کہ لوح محفوظ اہل بیت کے سینے ہیں اور اہل بیت میں کل آخری حافظ قرآن اس دنیا میں موجود ہے جس کے پاس قرآن بھی توریت بھی اور انحصار و انحصار متفقہ بھی ہیں۔ خدا کی آیات تک عام انسانی ہاتھ کی رسائی نہیں ہے۔ خدا تعالیٰ نے عملت قرآن کے بارے میں ارشاد کیا ہے کہ اگر قرآن پہاڑ پر آتا جانا تو ریزہ ریزہ ہو جاتے جس سے صاف ظاہر ہے عام انسانی طرف تحمل قرآن ہو ہی نہیں سکتا ہے۔ اسی لئے خدا نے صرف مخصوص ہستیوں ہی کو درافت و حفاظت قرآن کے لئے منتخب کیا ہے۔ یہ قرآن کی بڑی یہ قدری ہو گی اگر چنانہ سب قرآن کے حافظ و وارث قرار پا جائیں۔ ہمیں تو صرف انسانی علم قرآن حاصل ہے جتنا چاری استطاعت کے طرف سے منطبق ہو سکتا ہے۔ اگر ہم یہ کہنا شروع کر دیں کہ ہمارے

پاس پر لاقرآن اسی طرح ہے جس طرح قلب رسول پر نازل ہوا تو میں دنیا کے سب مسلمانوں کو ہبھوں کا کہ اس دعویٰ کا ثبوت پیش کریں۔ قرآن سے پہاڑوں کو جلا یا جاسکتا ہے۔ کوئی فرد مسلمان بھر بہت بلبا حافظ و قاری مانا گیا ہر اذرا مجھے ایک ریت کا شیلہ ہی تلاوت قرآن سے متحرک کر کے دکھادے۔ جب وارثت قرآن نے سورج کو انکلی کے اشارے سے پہنچا کر کامنات کی کامیابی پیٹ دی۔ اس کے استاد نے انکلی سے قمر میں شکاف پیدا کر دیا اور چاند کے دونوں ٹکڑے اپنے داییں بائیں گزار کر دکھادیئے۔ جب آپ کے پاس قرآن کی تائیری مفقود ہے تو پھر آپ کے مذہب کے مطابقی دعویٰ حفاظت قرآن ایسا ہی ہے کہ بے جان و مردہ جسم کو کسی بیماری میں محفوظ کر لیا جائے۔ ویگر کتب سادہ اور قرآن میں فرق یہ ہے کہ ان کتابوں کی عبارتیں مضہم اور انتہا کال سب عرف بھیکلیں۔ وہ کتابیں ناپید میں اور موجودہ حرف کتابوں کا تضاد مصلحتی نتابت کرتا ہے کہ یہ کتب اصل کتب کی نقل نہیں ہیں۔ جبکہ قرآن مجید کی عبارتیں اور مضہم میں نہیں تضاد ہے نہ اختلاف۔ جس نظر موجودہ زمانہ کی ہدایات کے لئے تعلیمات کافی ہو سکتی ہیں وہ اس میں ظاہر کردی گئی ہیں اور اگر محمد والی مدد علیہم السلام کی ہدایات کی روشنی میں اس سے رہنمائی حاصل کی جائے تو قویہ ہدایت ہے ورنہ کفر ای کا سبب ہے۔ ویگر نام نہاد اسلامی کتب میں آئے دن تغیر و تبدل ہوتا رہتا ہے جبکہ قرآن میں کوئی تغیر و تبدل نہ کیا جا سکا۔ اگر کوئی تغیر ہو اسے تو ترتیب میں، جس سے ہدایت پر کوئی ضعف نہیں آتا ہے، پس چونکہ قرآن موجود ہے اور اس کے مقابلہ میں کوئی دوسرا قرآن نہیں بناتے اور نہیں اس میں اختلاف ہر اسے اس لئے خاصیت اسے دوسرا کتب پر فویضت دیتی ہے کیونکہ دوسرا کتب میں تضاد ہے جو مانع الہام ہے۔

**اعتراض ۹۲۳:** کیا اسی نظریے کے پیش اندر آپ انا لہ الحافظو  
کامضہم مسلم طور پر پیش کر سکتے ہیں؟  
**جواب ۹۲۴:** درہم نے عرض کر دیا ہے حفاظت کا وہ مضہم جرأۃ کے زخم

میں ہے میرے لئے قابل قبول ہی نہیں ہے۔ لہذا بحث فضول ہوگی۔

**اعتراض ۹۲۳** ہر اگر یہ مکر کیا جائے کہ صحیحہ علویہ ص ۲۰۳ میں  
قرآن مجید کے فضائل موجود ہیں کیا پھر بھی تحریف کے قابل ہونے کی  
سلامت ہم پر باقی ہے تو سوال یہ ہے کہ بحث فضیلت میں ہے یا ایمان  
با القرآن میں۔ پھر کیا آپ فضیلت کے باپ میں موجودہ Quran کی  
قید و کھا سکتے ہیں؟

**جواب ۹۲۴** ہر آپ کو سلامت کرنے کا حق ہی حاصل نہیں ہے کیونکہ نہ  
ہی آپ کے مذہب کے مطابق آپ کا Quran پر ایمان ثابت ہو سکتا ہے اور نہ ہی آپ کو  
تحریف کے جرم کی سزا سے بچایا جانا علیکن ہے۔ ہم کہتے ہیں کہ آپ جو ہم پر تحریف  
کا ایزام لگاتے ہیں، ہم اس کا ثبوت دیجئے کہ کون سے نسخہ Quran سے آپ ہم کو اس  
ذریعہ فعل کا مرٹکب قرار دیتے ہیں۔ ذریعہ ہر ہزار سال میں کروڑ ہائی نسخے Quran کے لئے  
گئے ہیں ان میں سے کوئی ایک ایسا نسخہ لے آئیے جس میں ہم نے تحریف کی ہے۔ جب آپ  
کے پاس ایسا کوئی ایک بھی ثبوت نہیں ہے تو پھر آپ اپنے ایزام بلا ثبوت کروں لگاتے ہیں۔ جب  
آپ صحیحہ علویہ کے رقم فضائل کی موجودگی تسلیم کرتے ہیں تو بتائیے ایمان کے بغیر بھی کسی  
بیز کی فضیلت کا اقرار ہوتا ہے اور Quran کی قید و کھا سکتے ہیں جب ہم دونوں Quran تسلیم  
کریں یہ تو آپ پرواچہ ہے کہ آپ پہنچ کریں کہ فضائل Quran کے نہیں بلکہ کسی اور Quran  
کے ہیں۔ ہم جب Quran کی تعداد ہی ایک مانتے ہیں تو پھر خصیص ووضاحت کیسی؟

**اعتراض ۹۲۵** ہر اگر تحریف Quran کو لقب شما تسلیم کر دیا جائے  
تو کیا شہادت حسین کی کوئی وقعت رہتی ہے جبکہ آپ حضرات کا اعلان  
ہے کہ Quran کی خاطر جان کو Quran کیا تھا

**جواب ۹۲۵** :- چونکہ ہم تحریف قرآن قبل نہیں کرتے اسی لئے کہتے ہیں قرآن کی خلافت کے لئے جسیں علیہ السلام نے سرکاریا۔ جبکہ آپ تحریف کے قائل ہیں اور آپ کے خوبی کے سرخی شخص نے نیزہ پر کی بیعت کو خدا اور رسولؐ کی بیعت کیا اور قرآن سے غرور مہرا۔ بخاری اور مسلم شریف میں ان صاحب کا الفارف حاصل کر لیجئے۔ آپ کا قرآن وہ ہے جس کے مخالظ و فاریوں نے قتل مسین کا فتنہ دیا اور ہمارا قرآن وہ ہے جس کی تلاوت کے ہوئے سرنے نیزو پر کی۔

**اعتراض ۹۳۶** :- اگر یہ مکر کیا جائے کہ اہل سنت بھی تفسیر کے قائل ہیں۔ کیا وہ تحریف میں شامل نہیں ہوتا تو دریافت طلب امر یہ ہے کہ تفسیر اور تحریف کے درمیان مابہ الاتمیاز لغوی اور اصطلاحی فرق بتائیں۔

**جواب ۹۳۷** :- حقیقت تو یہ ہے کہ اہل سنتہ والجماعۃ تفسیر سے واقف ہی نہیں ہیں اور وہ تحریف ہی کو تفسیر کہ کر اپنا عیب چھپاتے ہیں۔ وہندہ تفسیر و تحریف میں بہت فرق ہے۔ تفسیر کے لغوی معنی مٹانے کے میں اور اصطلاحی معنی تفسیر الایہ یا الایت لیعنی الیک آیت کو دوسرا آیت کے حکم سے اللہ تعالیٰ کا بدلنا۔ تحریف کا لغوی معنی رُخ بدلنا ہے جبکہ اصطلاحی معنی کسی عبارت کے معنی یا اصطاف بدل دینے کے ہوتے ہیں۔

**اعتراض ۹۳۸** :- کیا تفسیر من آیۃ اور تحریف من الکلام عن هوا ضعفہ میں پروردگار عالم نے یہ واضح نہیں کرو یا کہ تفسیر فعل اللہ مرتبا ہے اور تحریف فعل العباد۔

**جواب ۹۳۹** :- ہم بھی تو ہم کہتے ہیں تفسیر فعل خلاصہ تفسیر معنی ہیں کلیک حکم ضسرخ ہو تو درستہ اس کی جگہ ناتسخ آئے پس سُبی جس کو ضسرخ کہتے ہیں اس کی ناتسخ دکھانے سے قاصر ہے جاتے ہیں لہذا ان کے خوبی میں تحریف ثابت ہو جاتی ہے کیونکہ ضسرخ بلا ناتسخ

## محترف ہو گا۔

میری گزارش یہ ہے کہ مدھب اہل سنت و اجماع میں نسخ فعل الشہادت نہیں پرسکتا ہے بلکہ یہی نسخ جرم تحریف کے لئے آڑنا بیانیا گیا ہے۔ پس اپ بچھے موقعہ باٹھ لکھ لیا ہے کہ اسی پر وہ کوچاک کروں تاکہ چہرہ تحریفہ بے نقاب ہو کر ہر شخص کے سامنے نہیں ہو جائے۔ اول ہم نسخے معنی میں کی مشہور تفسیر خازن سے نقل کر سئے ہیں:

”لطف نسخ کی دفع نسخی بمعنی نقل و تحریل ہے۔ اسی معنی سے نسخ الكتاب ہے وہ نسخ ہے کہ ایک تحریر ایک جگہ سے دوسرا جگہ نقل کر دی جائے۔ نقل کا الفاظ میں ہے کہ عمارت کی صورت اولیٰ مثادی جائے۔ بلکہ نقل یہ چاہتی ہے کہ نوشتہ اول کی مانند تحریر دوسری جگہ رکھی جائے۔ اس معنی سے پورا قرآن مسونخ ہے اس لئے کہ قرآن لوح محفوظ سے نقل ہو کر آیا تھا اور سب کا سب دنیا پر نازل ہوا تھا اور کبھی نسخ بمعنی رفع و ازالہ بھی مستحمل ہوتا ہے وہ ایک چیز کو دوسری بعد والی چیز سے زائل کر دیتا ہے۔ شلا آفتاب کا سایہ کو اور بڑھاپے کا جراثی کو دور کرنا۔ لیں یا میں معنی بعض قرآن مسونخ ہے اور بعض قرآن ناسخ ہے اور یہی معنی آیہ ما ننسخ آیۃ میں مراد ہے اس آیت میں نسخ کے معنی ہیں۔ ایک حکم کو بعد والے حکم سے زائل کرنا۔“ (تفسیر خازن البذرادی جلد صاد) پس ”نسخ“ تھا اکثر تا ہے کہ ایک حکم کی جگہ دوسرا حکم فاعل ہام آئے پس الراہ کا دعویٰ نسخ ہے تو تمام منسوخات کا بدل ناسخات کی صورت میں قرآن میں دکھانا اپ کے ذمہ ہے۔ اس ضعف کو اپ کے ملامہ ابن حصار نے رفع کرنے کی کوشش کی ہے اور لکھتے ہیں کہ ”اگر کہا جائے قرآن میں بغیر بدال کے نسخ کیسے بر گیا حالانکہ خدا نے فرمایا ہے ”ما ننسخ من آیۃ“ ۱۷“ ہم کسی آیت کو نسخ یا ترک نہیں کرتے کہ اس سے بہتریاں کا مثال لا تے ہیں اور یہ ایسی چیز ہے جس میں نسلی کو دھل ہیں ہے سچی اس کا جواب یہ ہے کہ ہم کہیں کے جو اس وقت قرآن میں موجود ہے اور منسونخ نہیں ہوا

ہے پس وہ بدل ہے ان آئیتوں کا جن کی تلاوت نجع ہو چکی ہے۔ الفرض المذکور  
قرآن کا جنسا صدھ نجع فرمادیا جو اس وقت ہم کو معلوم نہیں ہے اسی کے بعد لے میں  
بڑے ہے جو بخار سے علم میں آچکا ہے۔ جس کے الفاظ اور معانی تو اتر کے ذریعہ سے  
بخار سے پاس پہنچے ہیں۔ (القان جلد ۳ ص ۲۷)

لیکن مجیب کہتا ہے کہ یہ انتہائی الخوار اور مہل انداز صفائی ہے لہذا اعلانِ شفیعہ نے  
اس عبارت پر کمی اعتراضات اٹھائے ہیں۔ اول اعتراض یہ ہے کہ اس عبارت سے  
ظاہر ہوتا ہے کہ حضورؐ کو تینی طور پر سلسہ نجع تلاوت کا ختم ہر زمانہ معلوم تھا اور ایسے  
کے بدل کا اجنباء علم رسولؐ میں تھا تاکہ قرآن موجود میں ہر ایک مسروخ التلاوة کا بدل  
مقصود ہو سکے حالانکہ سُنّتی مسلک کے مطابق یہ مطلب صحیح نہیں ہے کیونکہ زمانہ رسولؐ  
میں قرآن کے جمع نہ ہونے کی دلیل میں اہل سنتہ سرفہrst اسی بات کو پہنچے ہیں کہ حضورؐ  
کو آخرِ حیات تک نجع تلاوت کا انتظار تھا لہذا عہدِ تبریزی میں قرآن مجموع درتبہ نہ ہر  
سکا پس پھر یہ کیونکہ کہا جا سکتا ہے کہ حضورؐ کو سلسہ نجع تلاوت کا انتظار تھا لہذا  
تینی ہو گیا تھا ورنہ بروئے مسلک شفیعہ آپؐ نجع تلاوت کا انتظار کیوں فرماتے ہے دوسرے  
یہ کہ یہ بات واقعۃ غلط ہے کہ جتنی آیات مسروخ التلاوة تسلیم کی جاتی ہیں ان کا بدل  
اس قرآن موجود میں موجود ہے۔ ورنہ آیہ رجم، آیہ رضاع، بیر پانچ رضاع و الی، بحرہ  
احزاب کی ۱۲۷ آیتیں مسروخ التلاوة کبھی جاتی ہیں ہر ایک کا بدل قرآن موجود میں دکھایا  
جائے اور حدیث صوراتر سے ایسا بدل صحیح ثابت کیا جائے۔ پھر روایات شفیعہ سے  
یہ بھی ثابت ہوتا ہے کہ جنکی یاد میں بہت سا قرآن صحابہ کے ساتھ شہید ہو گیا۔ یہ آیات

ذ مسروخ التلاوة تھیں کہ قرآن میں ان کا بدل فرض کیا جائے اور نہ ہی اس قرآن میں  
بروئے اہل سنتہ ان آیات کا وجود ملتا ہے۔ سوم اعتراض یہ ہے کہ یہ بات بھی حقیقت  
کے خلاف ہے کہ آپؐ کو مسروخ التلاوة آیات کا علم نہیں ہے اگر ایسا ہے تو نجع تلاوت  
میں مشاہدیں کس بنیاد پر لکھی گئی ہیں۔ چہارم اعتراض یہ ہے کہ جب وہ مسروخ التلاوة آیات  
آپؐ کو معلوم نہیں ہیں اور ان کے احکام کی اطلاع آپؐ کو نہیں ہوئی ہے تو پھر آپؐ نے اعلیٰ

کے باوجود یہ کیسے سمجھ لیا کہ فلاں فلاں آئت نامخنہ ہے اور ان کی آیات مخصوصہ نامعلومہ کا بدل ہے۔ پاگچوں اعتراف یہ ہے کہ یہ بات آپ کے مدھب سے ہرگز ثابت نہیں ہوتی کہ الفاظ قرآن متواتر ہیں کیونکہ آج تک آپ یہ قیصلہ کرنے سے قادر ہیں کہ لسم الدل جزو سورہ ہے یا نہ۔ نیز اختلاف قرأت بکثرت موجود ہے جو تو از لفظی کے منافی ہے تو اتر معانی کا دوسری بھی نہیں ہے ورنہ اہل سنتہ آیات قرآنیہ کے معنی میں اختلاف کو کے متعدد فرقوں میں تقسیم نہ ہر جاتے۔ پھر اگر تو اتر ثابت بھی ہوتا ہے تو محض اپنی جب نسخہ ثابت نہ ہو تو لا خالہ تحریف آپ کے حصہ آئی۔

**اعتراف ع ۹۲۷:** اگر آپ مکر کریں کہ حضرت عثمان نے قرآن جلاودیست نے اہذا ایل سنت کا ایمان بھی قرآن پر نہ رہا تو سوال یہ ہے کہ یہ کہاں لکھا ہے قرآن جلاودیست نے تھے۔ کیا بخاری شریف میں یہ عبارت موجود نہیں "اَهْرَانٌ يَعْرِفُ بِسَمَاسَوَاهٍ مِّنَ الْقُرْآنِ إِنَّمَا تَفْسِيرُنِي نُوُّولُ کا جلاودیا بھی قابل عجیب ہے پوچھا جائے

**جواب ع ۹۲۸:** حضرت عثمان کا قرآنوں کو جلانا کم از کم ان معتبر و کتب اہل سنتہ میں رقموم ہے بسطابنی حوالہ جات ملاحظہ فرمائیں :

۱۔ صحیح بخاری پہ باب فضائل القرآن ص ۲۵ مطبوعہ بیہقی جلد ۶<sup>۱</sup>

۲۔ مشکلة شریف مطبوعہ محمدی دہلی ص ۱۵

۳۔ تفسیر غازی جلد ۱ ص ۲۰، الفان ص ۱۶

۴۔ تاریخ ائمۃ کوفی فارسی ترجمہ مطبوعہ بیہقی ص ۱۶

۵۔ روشنۃ الاصباب جلد ۱ ص ۲۲۹

۶۔ صوابع حرفہ مطبوعہ مصر ص ۱۱

۷۔ تاریخ فیض مطبوعہ مصر جلد ۱ ص ۱۰۰

۹۔ تحفہ نذریہ ص ۵۵

۱۰۔ فتح الباری اور فیض الباری وغیرہ

بخاری شریف میں جو عبارت لکھی گئی ہے اس سے بھی صاف ظاہر ہے مولیٰ  
القرآن (مصحف نعمان) کے سب کا احراق کر دینے کا حکم ہوا اگر کوئی شخص بخاری  
کے متن سے پشتا بات کر دے کہ تفسیری نزولوں کے جلا نے کا حکم دیا گیا تو ہم اس کو منہ  
ماننا انعام دیں گے اور پھر اگر بالفرض حالی یہ قیاس آرائی مان لی جائے تو بھی تفسیری  
نزولوں کا میلودہ لکھا جانا ثابت نہ ہو سکے کا کیونکہ یہ نوٹ قرآن ہی کے حاشیے میں لکھے  
گئے تھے اور جب وہ تفسیری فوٹ جلا نے کئے تو یقیناً "آیات قرآن بھی جل گئی ہوں  
گی۔

اعتراض ۹۶۹ : اگر کوئی شخص کہنے مسجد کو گردے اور اس  
کے قائم مقام فی تعمیر کر دے تو کیا یہ بھی قابل اعتراض ہے؟

جواب ۹۶۹ : پرانی مسجد کو گرا کرنی مسجد بنادیا کوئی قابل اعتراض  
بات نہیں ہے لیکن اگر مسجد ایک کتاب کے احاطہ میں ہو اور اس کے قطعہ زمین میں  
سے کچھ زمین کو کاٹ کر کسی دوسرے خیزدینی معرفت میں لے لیا جائے اور اپنی حصہ  
پر اپنی مرضی کا سامان عمارت لکھ کھڑی کر دی جائے تو یہ حکمت یقیناً قابل  
اعتراض ہوگی۔

اعتراض ۹۷۰ : جس روایت میں خرق آیا ہے اگر اسے تسلیم  
کر لیا جائے تو کیا پھر تحریق کا مفہوم باقی رہے گا؟

جواب ۹۷۰ : مثل چاقو سے کبا جائے میاپسٹول کی کتبی سے ہم فہم  
قل قائم رہے گا۔ اب تحریق ہریا اخلاق بات ایک ہی رسمی ہے جیکر زیادہ شواہد  
جلانے کے ہی میں اس لئے کثرت شہادت کی بنابرائے وقیصہ کا جھکاؤ اخراج

کی طرف ہوتا ہے۔

اعتراض ۹۵۴ : بـ خرق بعد الغسل تو آپ کے نزدیک قابل

عمل ہے پھر اعتراض کیسا؟

جواب ۹۵۵ : براعتراض اس لئے ہے کہ وہاں اصحاب واصحاق  
کا فضلان ہے۔

اعتراض ۹۵۶ : بر اگر تسلیم کر دیا جائے تو سوال یہ ہے کہ جس  
قرآن مجید کی اشاعت کی تھی وہی موجودہ قرآن تھا یا کوئی اور، اگر  
کوئی اور تھا تو ثابت کیجئے؟

جواب ۹۵۶ : میں کہتا ہوں کہ جو قرآن جلا شے گئے تھے وہ یہی تھے  
یا کوئی اور۔ اگر کوئی اور تھے صحابی عامل نہ قرار پائے۔ اور اگر یہی تھے تو توہین  
کا ارتکاب ثابت ہوا۔ بہرحال یہی قرآن تھا جس کی اشاعت ہوئی۔

اعتراض ۹۵۷ : بر اگر موجودہ قرآن تھا تو آپ کا یہ استلال  
پیش کرنا تحریر کے قائل ہونے کے سلسلے میں غلط ٹھہرا۔ کیونکہ  
جس کا ایمان نہ ہو کیا وہ بھی اس پر عمل اور اس کی مذہبی طور پر اشاعت  
کر سکتا ہے؟

جواب ۹۵۷ : تفسیری نوٹوں کا احراق و اخراج آپ نے قبول کیا ہے  
ظاہر ہے کہ آپ کے مذہبی میں صحابہ کی عدالت مسلمہ ہے لہذا ضروری ہو اکہ وہ نوٹ  
صحابہ نے بخطاب میزبانی و تعلیم رسول جبکہ حفظ و مرقوم کئے ہوں گے اور تعلیم رسائل  
سراسر پڑایت تھی لیس ان فرمودات رسولؐ کی تفہیم دراصل پڑایت کے احکامات و

تسلیمات میں تحریف نہیں۔ الگ وہ فوٹ باعثِ گمراہی ہوتے یا بے فائدہ ہوتے یا غضول و بیکار ہوتے تو نہ ہی رسول اللہ ان کو تباتے اور نہ ہی صحابہ رضی اللہ عنہم رسول و عصمت رسول اور عدالت صحابہ محروم ہوتی ہے۔ لپس ان تفاسیری ارشادات کو ضائع کرنا تعلیم رسول ہے میں تحریف کیجیے جائے گی۔ باقی جنہوں نے قرآن کو نذر آتش کر دیا ان کا ایمان بالقرآن مشکل کو قرار پا گیا۔ باقی رہ گئی اس کی اشاعت کرنا تو یہ ایک سیاسی حریب تھا۔ اشاعت قرآن الگ و دلیل ایمان بن جائے تو پھر آج عیاشی مشریق میں بھی قرآن شائع کر رہی ہیں۔ نوکلشور نے بھی قرآن چھاپے تھے مزبان بھی قرآن باخصوصی میں لئے ہوئے ہیں لیکن یہ اشاعت قرآن ان کا ایمان ثابت ہیں کر سکتی ہے۔

**اعتراف ص ۹۵۲:** اگر یہ بکری کیا جائے کہ اہل سنت کے قرآن کی فلاں سورت کو بکری کھا گئی تھی تو سوال یہ ہے کہ اس سے ایمان بالقرآن کیسے ثابت ہوا۔ سورت کھا چاہئے بکری اور ثابت ہوا آپ کا ایمان بالقرآن۔

**جواب ص ۹۵۳:** ہمارے ایمان کے ثبوت کے لئے بکری کی دلیل ضروری ہی نہیں ہے ہم بکری کو دلیل ایمان نہیں مانتے تو بکری سے کیا بحث۔ یہ روایت بھی آپ ہی کے عدم ایمان کی دلیل ٹھہرئی ہے کہ جو حصہ قرآن بکری ہضم کر گئی اور بی بی عائشہ نے اس کی کوئی بھی درس دی تو پھر کیا وہ آیت جزو قرآن تھی یا نہ۔ اگر حقیقی تو اپنے مذہب کے مطابق موجودہ قرآن میں وکھائیے اور نہ تھی تو آپ کے مطابق قرآن میں کی ہر تھی اگر نہیں ہر تھی تو عائشہ صاحبہ کا ذہب ٹھہریں۔ بہر صورت ہر بھی بکری بکری کا کھیل ہوا آپ کے لئے مضر ہوا۔ ہم بوجو قرآن پر ایمان رکھتے ہیں ہمارے نزدیک قرآن کی ہر ایت دنیا میں محفوظ طب ہے اور موجود ہے۔ یہ آپ کے لکھ کر معاملہ ہے کہ قرآن میں کی بھی مانتے ہیں اور پھر بھی تحریف کا الزام بلا وجہ ہے۔ تو پتے ہیں۔ جبکہ ہم قرآن مجید کی انسانی ہاتھ کی رسائی تک کا بھی ہر نا عکن نہیں

جانستے جب ہمارا عقیدہ یہ ہے تو پھر ہم قابل تحریف کیسے مٹھرے؟

**اعتراف ۹۵۵:** قرآن کا تمام کاغذ کی سطح ہے یا مصالوں کا دل ہے براہ کرم قرآنی آیات سے ثابت کیجئے۔

**جواب ۹۵۵:** قرآن کا تمام نہ ہی کاغذ کی سطح ہے اور نہ ہی مصالوں کا دل ہے بلکہ اس کی منزد قلب محمد مصطفیٰ ہے۔

**فصلہ کس لفظ:** ہمارے عالیشیں ہمارا دل دکھانے کے لئے اور اپنے جرائم و لفائیں چھپانے کی خاطر اکثر ہم پر تحریف کا اسلام لگاتے ہیں لیکن اگر بالفرض حال ان کا یہ الزام درست بھی ہو تو بھی ہمارا عقیدہ کم سے کم ایمان بالقرآن تو ثابت ہوتا ہے لیکن مذہب اپنی سنت والجماعت کے اگر قرآنی عقائد کو دیکھا جائے تو اس مذہب میں قرآن کا نازل ہونا ہی ثابت نہیں ہوتا ہے ان کے مذہب کے مطابق ان کے پاس نہ ہی اصلی قرآن کا دجور ثابت ہے نہ ہی لعلی قرآن کا۔ نہ ہی ان کے پاس حقیقی قرآن ہے اور نہ ہی فرضی یا جعلی۔ کیونکہ یہ قدم امت قرآن پر عقیدہ رکھتے ہیں اس لئے کسی بھی وقت میں ان کے مزعومہ قرآن کا وجود محقق نہیں ہو سکتا ہے بیس کا لائز ہی یہ عقیدہ ہے اور نہ ہی ملک قرآن ہے۔ ہمارے مسلمانوں کے مطابق قرآن حادث ہے۔ خدا کا مخلوق ہے۔ اس کی صفت ذاتیہ نہیں ہے۔ نہ ہی قدم ہے چارے پاس موجود ہے جس پر ہمارا ایمان ہے۔ مگر سنی مذہب قرآن کو صفت ذاتیہ بھی کہتا ہے اور پھر صفات خدا کو اس کی ذات کا غیر اور زائد بھی مانتا ہے۔ پھر قرآن کو قدم بھی کہتا ہے۔ اب بتائیے کہ آپ کے مذہب کے مطابق خدا کی صفت اس کی ذات سے جدا پور کر آپ کے پاس کہاں سے اور کیسے آگئی۔ قدم چیز میں تغیر کس طرح واقع ہوا کہ اسے جب تک میں تھوڑا تھوڑا یعنی قدم کو لکھ کر منکر دے کر کے کیسے لائے۔ پھر قدم کو صحابہ نے کیسے کاغزوں پر لکھ لیا۔ پھر قدم کی ترتیب آپ کے مذہب

سے کیسے بول گئی پھر قدیم کے خالق ہرنے کا انوکھی کہوں ہوا کہ اس قدیم کے اجزا پر الگندہ کو ایک جگہ پر ترتیب جمع کر لیا۔ پھر حباب عثمان نے اپنے منتشر کے مطابق چھ زبانیں خارج کر کے صرف ایک زبان میں اس قدیم کو باقی رکھا۔ ان باتوں کو اپنے خوبی سے حل فرماد تبھے پھر اپنے خوبی کے مطابق قرآن کے وجود کا اور اس پر ایمان رکھنے کا دعویٰ کیجئے۔

### شیعہ محدثین قطعاً تحریف قرآن کے اساند ہیں ابھی گزشتہ

ماہت میں حضرات اہل السنۃ والجماعۃ کے مسلمان مفتخر ہے سنی علماء نے راغبین امہات المسلمين، اصحاب النبي، اکابر عدالتیں اور ائمہ مفسرین کے اقوال و مسانید و شواہد سے اہل السنۃ والجماعۃ کا عقیدہ تحریف حروف الفاظ آیات اور سورہ ہائے قرآن میں کمی زیادتی قرآن میں غلطیوں کا رہ جانا اور تقدیم و تاخیر آیات پورے جواہر چات سے پیش خدمت کر دی ہیں۔ اب ہم اعلانیہ واضح کرتے ہیں کہ شیعیان اہل بیت موجودہ قرآن کو منزد من اللہ غیر معرف مانتے ہیں۔ جو شخص قرآن میں کمی زیادتی کا ہونا ہماری طرف نسبت کرتا ہے وہ کاذب اور مفتری ہے۔ تمام اثنا عشری شیعیوں کا یہی عقیدہ ہے۔

شیعہ کتب میں جو ایسی روایات اہل سنۃ نہیں کرتے ہیں اپنی عادت کے مطابق ان میں بھی معنوی تحریف کرتے ہیں۔ تفسیری عبارتوں سے متعلقہ یاد دیکر صحائف سے متعلقہ باتیں قرآن سے منسوب کر کے ہم پر افسراد باندھتے ہیں۔

# عقیدہ توحید نے عظمتِ رسمات اور مقامِ نعمت اور عقیدہ رجوت پر اصرتائی کرنے کی دعویٰ

اعتراض ۹۵۶ : وہ جب قرآن مجید کے متعلق آپ حضرات  
کا عقیدہ واضح ہو چکا کہ میں میں تحریف بھی ہو چکی ہے اور تغیر و تبدل  
بھی۔ تو ذرا توحید کے متعلق بھی ارشاد فرمائی ہے کہ تاریخ الامم معتبر  
شیعی کتاب میں سیدنا علیؑ کے متعلق لکھا گیا ہے کہ سے  
علیؑ کا محبہ اکاک ہے نادر۔ علیؑ کی ذات ہے ہر شہر پر قادر  
کیا جناب کا اس سےاتفاق ہے یا نہ،

جواب ۹۵۶ : وہ جس طرح ہم نے مکمل طور پر ثابت کر دیا ہے کہ سُنی مذہب  
کے مطابق وجود قرآن ہی ثابت نہیں ہوتا انشاء اللہ اسی طرح سُنی توحید کے مذہب  
کا پرول بھی کھول دیں گے۔ شعرِ تذکرہ بالا سے ہمیں اتفاق ہے۔

اعتراض ۹۵۷ : وہ اگر اتفاق ہے تو کیا ایت "ان الله على كلّ  
شيءٍ قدرٍ" اس امر پر دلالت نہیں کرتی کہ یہ صفت خدا تعالیٰ کے  
لئے خاص ہے اور جو شخص اس صفت میں کسی مخلوق کو شریک کرتا ہے  
وہ شریک کا ارتکاب کرتا ہے۔

**جواب ۹۵۷:** مولانا کی صفت کا مظہر اس کا مخلوق ہو سکتا ہے۔ وہ خالق ہے۔ مگر اس نے جناب علیہ موعود کو قدرت مطلق عطا کی اور انہوں نے مٹھا کے پرندے میں جان ڈال دی۔ وہ کریم ہے اس نے رسول صلی اللہ علیہ وسلم پر کرم کیا اور رسول کریم نبادیا۔ جب یہ صفت عطا ہے پروگار تسلیم ہو گی تو ہرگز شرک نہیں بلکہ الحضرات مخدومات علیہم السلام یا رہی تعالیٰ ہے۔ خدا قادر مطلق ہے اس نے اپنی اس صفت کا مظہر اپنے مخلوق حضرت علیہ موعود کو بنایا۔ علیہ مسی کی قدرت ذاتی نہیں بلکہ خدا کی بخشندہ ہے۔ پس شرک نہ ہوا بلکہ اس بخشش خدا کا انکار کرنا کفر ہوگا۔ اگر علیہ موعود کو قادر کہنا یا مانا شرک ہے تو پھر تباہی ہے پسی ذات خدا کی ہے اس سے بڑا سچا کوئی نہیں پھر ابو بکر کو تصدیق اکبر کرنے سے کیوں شرک کا ارتکاب نہیں ہے۔ حق و باطل میں ایسا زکر نہیں کہ خدا کی صفت ہے پھر آپ ایک غیر مخصوص امام حاجی کو " قادر و قائم اعظم " کہہ کر ارتکاب شرک کیوں کرتے ہیں۔ غنی اللہ کے سوا کوئی نہیں پھر عثمان کو اس صفت خاص سے مستحق کرتے عثمان غنیؑ کیوں کہا جاتا ہے۔ اللہ فور ہے۔ حضرت عثمان کثوف والنورینؑ کہہ کر خدا سے کیوں بڑھاتے ہیں؟

**اعتراض ۹۵۸:** مولانا اگراتفاق نہیں ہے تو یہ عقیدہ رکھنے والے پر جناب کا کیا فتویٰ ہے۔ نیز یہ بھی فرمائیے کہ جب آپ سیدنا علیؑ کے متعلق ہر شے پر قادر ہونے کے منکر ہٹھپرے تو کیا قضاۓ حاجات میں ان کو اولاد کے لئے خامانہ پکارنے اور ان کے حاجت رووا ہونے کے بھی منکر ہیں یا نہ۔ تفصیلی طور پر آگاہی رکھنی ہے۔

**جواب ۹۵۸:** ہمارا اس عقیدے سے اتفاق ہے اسی لئے ہم حضرت علیہ السلام کو مشکل کشا اور حاجت رووا مانتے ہیں اور اس کی اساس ہمارے عقیدہ و لایت پر ہے جو قرآن مجید سے ثابت ہے کہ تو یہ کہتے ہی اس سے یہ بوصاصہ اختیار ہوا در دلایت کے معنی قرآن مجید میں سورہ کہف میں

یہی بیان ہوئے ہیں۔ اس مونوگراف پر مفصل بحث میری کتاب "علی ولی اللہ" میں ملا جاتا فرمائیے اگر ساری یہ کو حضرت عمر جزو مخصوص ہیں تو مخصوص کی آواز جا سکتی ہے تو علی یہ جو مخصوص و مخصوص ہیں وہ غالباً نہ پکارتے کوئی نہیں سُن سکتے۔ خود حضرت رسول اللہؐ نے خبر میں علیؐ کو پکار کر دُنیا کو بتا دیا ہے کہ یہ میرا خلیفہ مدینہ میں پیٹھا میری آواز سُن کر بیک کہہ سکتا ہے۔ پس علیؐ کو امداد کے لئے غالباً پکارنا سنت رسولؐ سے ثابت ہے۔ عقیدہ استبداد علویٰ کو نزد ہم سائنس و فن کی مروجہ تحریر لوں سے بھی ثابت کر سکتے ہیں۔ پروفسر قصداً حسین بخاری صاحب کی کتاب "کیا یہ نبی مدد و کہنا شرک ہے" ملا جاتا ہے۔

**اعتراض ۹۵۸:** قرآن و توحید کے بعد حضور علیہ السلام سے متعلق اپنے عقیدے سے آگاہ فرمائیے کہ کیا حضرت صلی اللہ علیہ وسلم کا رتبہ ساری مخلوقات سے افضل نہیں؟

**جواب ۹۵۹:** بریشک ہمارا یہ ہے کہ حضرت رسالت کتاب صلی اللہ علیہ وسلم کا رتبہ بعد از خدا تعالیٰ مخلوقات سے افضل ہے۔

**اعتراض ۹۶۰:** اگر انفضل ہے اور لذتیں افضل ہے تو یہ مرید کا درجہ شیخ کے درجے سے کم نہیں ہوتا اگر فرضیں ہوتا تو کیسے؟

**جواب ۹۶۰:** مرید بھی شیخ ہے کہ شیخ کا درجہ مرید سے بلند ہوتا ہے۔

**اعتراض ۹۶۱:** اور اگر کم ہوتا ہے تو مختصر لیہا دردرجات کی ذیل کی روایت کا کیا جواب ہے جبکہ اس سے یہ ثابت ہوتا ہے کہ حضور علیہ السلام رحمعت کے زمانہ میں حضرت علی مرتضیٰ سمیت حضرت مہدیٰ کے باقاعدہ پر بعیت کریں گے۔

**اول مأیا لیلیه محمد رسول اللہ حضرت مہدیٰ کے باقاعدہ پہلے**

وعلی صلوٰۃ اللہ      بیعت کرنے والے محمد رسول اللہ صلی  
 (محضر پیغمبر الدربات صدی مولانا شیخ الحدیث      اللہ علیہ وسلم ہوں گے اور حضرت  
 حسن بن سبیان تبلیغ شیخ الشہید الاولیاء بمجموع حجت)      علی کرم اللہ وجہہ ہوں گے

**چھوپ ۹۴۱** :- آپ کی جہالت رفع کرنے کی خاطر گزارش ہے کہ بیعت  
 تصدیق و شہادت کے معنی میں بھی استعمال ہوتا ہے اور بیعت صرف حاکم تسلیم کرنے کے  
 لئے ہی نہیں ہوتی عہد کے لئے بھی کی جاسکتی ہے۔ جیسے بیعت رضاخان ہرمنی اور اس  
 بیعت میں یہ فوق خود خدا ہتا۔ اب اگر شیخ و مرید کی افضلیت و مخصوصیت کی بحث کرتے  
 ہیں تو بتائیے خدا اور رسولؐ میں افضل کون تھا۔ کیا خدا نے رسولؐ کو حاکم سمجھ کر اپنا باہم  
 سب سے اوپر کھو دیا تھا۔ بلکہ اللہ بلور شاہد ہے اسی طرح حضرت رسولؐ کرم صلی اللہ  
 علیہ وآلہ وسلم اور امیر المؤمنین علی ابن ابی طالب علیہ السلام حضرت امام مہدی علیہ  
 الصلوٰۃ والسلام کی تصدیق و شہادت بیان فرمائیں گے ورنہ امام پاک تو دراصل بیعت  
 خدا اور رسولؐ میں گے۔ کیونکہ وہ امام منصوصی اور حجت اللہ ہیں اور بلاشبہ حضرت  
 رسولؐ خدا اور جانب امیر امام مہدی سے افضل ہیں۔ لیں یہی بات تھی جس کا آپ  
 بتکر نہ نہیں کیا ہے تھے۔ قریشی صاحب حق یہیشہ غالب رہتا ہے۔ اب کوئی اور رسولی  
 تلاش کریجئے۔

**آخر ارض ۹۴۲** :- جب مخصوصیت حضرت رسالت ماب صلی اللہ  
 علیہ وسلم کے متعلق آپ کا عقیدہ معلوم ہو چکا تو کیا یہ یقین ہے کہ حضرت  
 علی مرتضی حضرت مقداد حضرت سلان حضرت ابوذر حضرت عمار ابن  
 یاسر کے علاوہ باقی تمام حضرات کو آپ معاذ اللہ (۱۱) مرتد سمجھتے ہیں  
 (۱) ابوذر و عمرؓ کو فرمون وہاں سمجھتے ہیں۔

(۲) عالم شہر صدیقہ رضی اللہ تعالیٰ عنہ کے متعلق آپ کا عقیدہ ہے کہ

زمانہ رحمت میں ان کی جان پر کوڑے لگیں گے۔

**جواب ۹۴۲** ہر اگر آپ کی دفعہ کی ہری کوئی دوسرا بات صحیح ہوتی تو شاید ہم اس بات کو سچ مان لیتے لیکن حسب معمول یہ بات بھی غلط اور افتراء ہے، ہم اُن تمام اصحاب کبار رضوان اللہ علیہم کو کامل الایمان سمجھتے ہیں جو متسک بالحقین تھے۔ لیکن ہر جو بھی دشمن اہل بیت تھا ہم اس کے بارے میں اچھا لانا نہیں رکھتے ہیں اس لئے کہ ہم خلوص نیت سے عقیدت کا انعام رحمت اہل بیت کے معیار کے مطابق رکھتے ہیں تو جس کو محجوب رکھتے تو صرف اس لئے اُس نے اہل بیت کو محجوب رکھا جس سے عداوت رکھتے ہیں تو اسی لئے کہ اس نے اہل بیت سے دشمنی رکھی۔ اس جوش عبادت میں الگ خدا نظر کرنی ایسا شخص بھی نہیں کہل آیا جو دراصل عجب اہل بیت تھا مگر غلط سے اس سے ایسے کبار رضوان کر دیتے گئے جس سے وہ دشمن اہل بیت دکھائی دیتا ہے تو بھی ہم بوجہ خلوص نیت کے بروی و محفوظ ہیں۔ کیونکہ صحابہ پر ایمان و اعتقاد رکھنا بجزو دین نہیں ہے بلکہ سنی مسلم ہی کے طبق ان خلافے راشدین کے قاتل بھی نجات کا استحقاق محفوظ رکھتے ہیں۔ (مرحوم فتح بر سلاطینی قادری) تو ہبھر ہم تو حقیقی اہل بیت کی عبادت کی خاطر ان کے دشمنوں سے بیزاری اختیار کئے ہوئے ہیں۔

**اعتراف ۹۴۳** ہم کیا یہ بھی بیج ہے کہ آپ کا یہ عقیدہ ہے حضرات شانہ کے دورِ خلافت میں سیدنا علیؑ نے تیہہ پر عمل کیا اگرچہ قرآن معاذ اللہ پذیرا ہے۔ کفر پھیلتا رہا اور حق والوں کو حق نہ دیا گیا۔

**جواب ۹۴۴** ہم اس میں بھی صحبوث کی آمیزش ہے بلاشبہ حضرت علیؑ نے زمانہ شانہ میں تقدیر اختیار فرمایا اور اپنے پائل جھونک کے لئے دستہ تواریخ پا خفظہ رکھا مگر قرآن بوجہ لام خدا ہے خفظہ رہا کہ لوگوں نے الیٰ ذریم کو شمشش ضرور کی مگر خفظہ قرآن نے اس کی حفاظت کی باقی کفر کا پھیلاؤ تو اسی وجہ پر بھی نہیں کہ سکا ہے۔

**اعتراض ۹۴۳:** کیا اصول کافی ص - میں یہ حدیث موجود ہے  
لا ایمان لمحن تقویہ نہ کرے اس کا ایمان نہیں رہتا۔

**جواب ۹۴۳:** برجی ہاں یہ حدیث اصول کافی میں موجود ہے مگر اس کا تصریح  
اس طرح نہیں ہے جو اپنے کیا ہے اس کا جواب بھی ہم ذکار الافتہام کے جواب ۱۶  
میں دے سکتے ہیں کہ اس کا مطلب ہے "جس کے لئے تقویہ نہیں اس کے لئے ایمان  
نہیں تھی پہلی حدیث آپ کے باہم کنترال عمال میں بھی موجود ہے۔

**اعتراض ۹۴۵:** بر میدان کر بلہ میں امام العصر سیدنا حسین  
کے متعلق جناب کا اکیا خیال ہے کہ آپ نے نزید، اب زیاد اور شر  
اور ان کی افواج کے مقابلہ میں تقویہ پر عمل فرمایا یا نہ ہے

**جواب ۹۴۵:** بہ اس اعتراض کا جواب بھی ہم نے ذکار الافتہام کے جواب ۱۶  
میں لکھ دیا ہے کہ تقویہ کے معنی ایمان و دین کو فروخت کر دینے کے نہیں ہیں بلکہ حفاظت  
دین کے لئے تقویہ کیا جاتا ہے اور نبی پیغمبر کے خلاف تقویہ کرنا جیسی کے لئے نقصان دہ تھا  
پس امام نے جہاد فرمایا۔

**اعتراض ۹۴۶:** اگر عمل فرمایا تو طریقہ کیوں ظہور میں آئی اور اگر  
عمل نہیں فرمایا تو کیوں؟

**جواب ۹۴۶:** بر عرض کر دیا کہ امام نے جہاد فرمایا کیونکہ عمل تقویہ  
محدود تھا۔

**اعتراض ۹۴۷:** کیا اس لئے کہ یہ فلیفة ان کے نزدیک ناچ  
تھا یا تقویہ ان پر فرض تھا۔ ہر دو جھتوں پر تفصیل سے روشنی ڈال کر  
چار سے قلوب کو مطمئن فرمائیے۔

**جواب ۹۴۷:** ہر تقویہ حفاظت دین و ناموس کے لئے رواہ تھا اور

یہ فرض یا واجب نہیں ہے۔ یہ زیرِ نہ صرف نا حق خلیفہ تھا بلکہ اس نے منہیات شرعیہ کو اعلانیہ رواج دینے کی کوشش شروع کر دی تھی اس وقت تقریباً دین کے لئے مضرت بخش تھا لہذا امام علیہ السلام نے تقبیہ نہ فرمایا اور جابر، غاصب، فاست، اور نظام حکمران کے خلاف اعلان جہاد فرمادیا۔

**اعتراض ۹۴۸:-** سیدنا حسن رضہ کے متعلق جناب کا کیا خیال ہے جبکہ انہوں نے حضرت معاویہ کو پوری مملکت اسلامیہ جس کو سیدنا علی رضی اللہ تعالیٰ عنہ نے با مردالہ ان کے سپرد فرمایا۔ پسرو فرمادیا۔

**جواب ۹۴۸:-** امام حسن علیہ السلام نے معافیہ کو سلطنت اٹھائی معمولی شرط کے تحت دی کیونکہ اس نے پابند شریعت رہنے کا عهد فرمایا اور اپنے گذشتہ اعمال قیچی سے باز رہنے کا وعدہ کیا تھا۔ امام علیہ السلام نے تمام جماعت کی خاطر اس کو انتظام سلطنت سونپ دیا تاکہ اس کا کردار پوری طرح واضح ہو جائے۔ **اعتراض ۹۴۹:-** فرمائیے آپ کا اور اہل سنت والجماعت کا (کلمہ) ایک ہے یا مختلف؟

**جواب ۹۴۹:-** کلمہ نظائر لفظاً ایک ہی سا ہے مگر معنوں تو شرعاً مختلف ہے۔

**اعتراض ۹۵۰:-** فرمائیے آپ کا اور اہل سنت والجماعت کا درود ایک ہے یا مختلف؟

**جواب ۹۵۰:-** درود بھی لفظی اعتبار سے تو ایک ہی ہے لیکن عملًا اور معنیًا مختلف ہے کہ اہل سنتہ درود علوی اور حوزہ اپنے ہوتے ہیں۔

**اعتراض ۹۵۱:-** فرمائیے آپ کا اہل سنت کی صحاح سنت

سے آفاق ہے یا اخلاق؟

جواب ۹۶۱: بہ اخلاق ہے۔

اعتراض ۹۶۲: اگر آفاق ہے تو من محل الوجوه یا من بعض الوجوه

جواب ۹۶۲: بہ بعض آفاق ہی نہیں ہے۔

اعتراض ۹۶۳: کیا یہ صحیح ہے کہ آپ حضرات کا اس مذہب سے دور کا بھی تعلق نہیں ہے جس مذہب کی ترویج زمانہ حال میں بیت اللہ اور مدینۃ الرسول میں ہے۔

جواب ۹۶۴: بہ جو یہ صحیح ہے کہ ہمارا مذہب مکہ و مدینہ میں مرد جمیع سے مختلف ہے۔

اعتراض ۹۶۵: کیا آپ اپنی فرمہ داری پر یہ ثابت فرمائیتے ہیں کہ آپ کے مذہب اور اصول مذہب کا رواج فتح مکہ سے لے کراس وور تک کیوں نہ ہو سکا؟

جواب ۹۶۶: بہ جی باہی میں پوری آدموداری سے کہتے ہیں سماں خدا جس سے پورا مذہب شیعہ ثابت کر سکتا ہوں کہ اصلی مذہب اسلام اور دین محمدؐ علیہ و نقل کے جملہ تمام پورے کرتا ہے اور جسے ہمدر رسالت میں خود حضورؐ نے لازم فرمایا وہ صرف اور صرف مذہب آل محمدؐ یعنی مسلمانکشیم اثنا عشر ہے۔ نیز مذہب شیعہ کی پوری تکمیل محمدؐ ثبریؐ سے ثابت کر سکتا ہوں۔

اعتراض ۹۶۷: فرمائیے اسی مذہب کو دنیا میں کس طرح

پیش کر سکتے ہیں؟

- ۱۔ جس کا قرآن محرف، غیر، مبدل اور ناقص ہو۔
- ۲۔ جس کا بنی دوسرے کے ساتھ پر بیعت کرے۔
- ۳۔ جس میں علیٰ کل مشیٰ قدیر خدا تعالیٰ کے بغیر کسی اور کو بھی تسلیم کیا جائے۔
- ۴۔ جس کا صحیح قلیقہ تقبیہ کر کے دین کو چھپا جائے۔
- ۵۔ جس کے باطل خلفاء معاذ اللہ اپنی من مافی کار واٹیاں کر کے دین میں فساد پر پا گریں۔
- ۶۔ جس کے صحیح خلینے کا معموم یعنی حملتِ اسلامیہ کو ایسے شخص کے پرد کر دے جو اس کے باپ کا معاذ اللہ مختلف ہو اور بارہ ان کے ساتھ رکھنا چاہو۔
- ۷۔ جس کا نہ کلمہ طبیبہ پراتفاق ہو، نہ درود پر اور نہ فرمبیں راجح فی الکعبہ پر۔

**جواب ۹۶۵ م ۱۱)** بیشک اس مذہب کو دنیا میں پیش نہیں کیا جاسکتا جس کی الہامی کتاب محرف ثابت ہو اور مذہب سنیہ کے قرآن کو ہم نے محرف کتب سنیہ سے محرف ہی ثابت کیا ہے بلکہ اس کا عدم وجود ہمی ثابت کر دیا ہے لہذا سنیوں کو اپنے محرف مذہب کا پرچار نہ کرو دیا چاہئے۔ شیعوں کا قرآن بعض خدا محفوظ، غیر محرف، مکمل و غیر مبدل ہے اور اس قرآن کو اپنے محافظت اور وارت کا سایہ نصیب ہے۔ اس تک غیر مطہر را تقدیم کی رسانی ہی ممکن نہیں ہے۔

۲۔ ہمارے مذہب کا بنی خدا کے بعد بزرگ ترین ہے۔ وہ معموم اور مطہر ہے جب کہ سنی مذہب کا بنی عام بشر ہے۔ خطا کار ہے۔ معاذ اللہ وہ تمام بر ایਆں میں میں جس ستر کن کی اس نے تسلیم دیا ہے۔ وہ بنی ایسا ہے کہ بہک جاتا ہے اور

پڑیاں بھی کہہ دیتا ہے اکثر اللہ میان کو اس کے جملی مریدوں کی رلے پستہاتی ہے اور اللہ میان رسولؐ کی بجائے ان لوگوں کی بات کو صحیح سمجھ کر آیت نازل کر کے رسولؐ کو شرمدہ کرتا ہے۔ چارا بخی کسی غیر کی بیعت نہیں کرتا ہے بلکہ اس کا مقرر کروہ ہادی اس کے لئے بیعت لینا ہے جس کی وہ اور اس کا وحی تصدیق کرتے ہیں جبکہ سننی رسولؐ ایک عالم موقن پر بیعت کرتا ہے۔ اپنی شرط کے خلاف بیعت لیتا ہے۔

(بیعت شجرہ مراد ہے)

(۴۳) سنی ضابنیل ہے وہ باقاعدہ رکھتا ہے اور اپنے الفاظات و اکرام اپنے پاس بھیتے رکھتا ہے۔ جبکہ شیعہ ضراوہ ہے جس کے دونوں باقاعدہ کھلے ہیں وہ اپنے بدوں پر کرم فوازی کرتا ہے۔ اپنے مصطفیٰ عباد کو اپنی صفات کا مظہر قرار دیتا ہے۔ اگر وہ قادر ہے تو اس نے انسان کو بھی صفت قدرت بخشی ہے لہذا جس مرتبتہ کا انسان ہے اس کو اسی مناسبت سے قدرت عطا کرتا ہے۔ تاکہ دنیا کو معرفت حقیقی بال مشاہدہ ہو سکے کہ اگر حقوقی کی قدرت ایسی ہے تو پھر خالق کیسا قادر مطلق ہو گا۔

(۴۴) سنی مذہب کے خلیفے یزید و ولید جیسے بدکار و بدمعاش لوگ ہیں جو احکام دین و شریعت میں تصرف کر کے اعلانیہ فتنہ و فخر کو درواج دیتے ہیں جبکہ شیعہ خلیفے ہر قدم پر دین کی حفاظت کرتے ہیں کہ تقصیر حفاظت دین کا ایک طریقہ ہے جسے قرآن و حدیث کی تائید حاصل ہے۔

(۴۵) شیعہ وجود شیاطین کے قائل ہیں اور ان لوگوں کو جنہوں نے اپنی من مانی کارروائی کر کے دین میں رخنہ اندازی کی ہے گروہ شیطان کے کارکن بھتھتے ہیں جبکہ سننی ایسے الہیں صفت لوگوں کو مذہبی پیشوامانتے ہیں۔

(۴۶) جس طرح خدا نے الہیں جیسے مرکش کو دھیل جسے دی اور انہوں کی وقت و اقدار بھی بخش دی تاکہ امتحان خلق پر جائے اسی طرح شیعوں کے مخصوص ابن معصوم خلیفہ نے لیکہ الہیں ارض کو سلطنت کا انتظام دیا تاکہ رینہار دبے دین کا امتحان ہو جائے۔ جبکہ سنیوں نے اس احتیاک کو تحقیقت سمجھ لیا ہے اور اس کو خلیفہ خدا کی کمزوری سمجھ رکھا ہے اور اس کے ہاتھوں ان کا انخواہ ہو گیا ہے۔

۶۔ شیعوں کا لکھہ طبیہ وہ ہے جو درجت پر حروف ذہبیہ میں مرقوم ہے ان کا درود پورا ہے اور زبانہ رسول میں ان کا ہمی مذہب رائج ہوا اور آج بھی تمام دنیا میں ان کے مذہب کو برتری حاصل ہے کہ اس کے علاوہ دنیا کے کسی مذہب میں یہ صلاحیت موجود نہیں ہے کہ تھامنے وقت کے مادی و روحانی مسائل کا حل پیش کر سکے۔ یہ صلاحیت صرف شیعہ مذہب کو ہی نصیب ہے کہ عقل و نقل اس کی تائید کرتے ہیں۔ رواج فی المکعبہ دلیل حق نہیں ہے کہ زبانہ گرامی کے متعلقہ ایسے اخبار احادیث میں موجود ہیں کہ نسلت عربین کی حدود میں وارد ہو گئی۔ الگ کعیر کے مذہب کو دلیل بنایا جائے تو پھر واقعہ حرمہ میں جو احادیث پیش آئے ان کا یہ جواب ہو گا اور اب سے پہلے جو مذہب تھا اس کا یہ حشر ہو گا۔

- پس شیعہ مذہب ہی کوئی حق ہے کہ اُسے دنیا کے ساتھ پیش کیا جائے گیونکہ:-  
 (۱) اس کا خدا ذاتی طور پر صاحب اقتدار ہے۔ مگر سنی فرقہ میں صفات موجود نہیں وہ بے افکار ہے  
 (۲) شیعوں کا اللہ عادل ہے اور صاف ہے۔ مگر سنی فرقہ الام ہے، شریر ہے، ہمی ہے۔  
 (۳) شیعوں کا رسول مصصوم ہے نمونہ اعلاق ہے۔ سنی رسول انہر کار، خالقی، غلط کار اور بد اعلاق ہے  
 (۴) شیعوں کا نائب رسول بھی مصوص ہے اور مخصوص ہے۔ شیعوں کے خلیفہ ائم، خادو، خاتم، کاذب اور جور پڑا  
 (۵) شیعوں کا قرآن خشک و تراک علم رکھتا ہے۔ شیعوں کے قرآن میں تائید ری ہیں بلکہ اس کا وجد مذکور ہے  
 (۶) شیعوں کی احادیث کی اساس مخصوص ہیں پر ہے۔ سنی روایات کی اساس خط کاروں پر ہے۔  
 (۷) شیعہ کافر مذہب خاندان رسول مذہب ہے۔ شیعوں کا مذہب دشمنان خاندان رسول مذہب ہے  
 (۸) شیعوں کا نام اور ہر کام کتاب و سنت سے ثابت ہے۔ شیعوں کا نبی کتاب و سنت میں نام لٹا ہے اور نبی کسی کا نام کی تائید ثابت ہے۔

(۹) شیعوں کو حضور سے بجا تکی خاتمت حاصل ہے۔ "سنی" نام زبانِ رسول میں سے ثابت نہیں ہے۔  
 الغرض سائنس اور فن کے موجودہ دور میں اور کسی بھی وقت استھانیا یا حاضری میں  
 تمام ما فتی و روحانی مسائل کا حل اور ہر رسول کا تسلی پیش جو اب ہر مردم کا شافعی علاج  
 تمام گمراہیوں سے جات پانے کا صلحگار استہانہ صرف مذہب شیعہ اسلام علیہ ہے دیکھیں یہ کتاب مدنظر

## بحث صبر و روٰ فزع

اعتراض ۹۶۶ میں جو لوگ جزع فزع کرتے ہیں اپ کے نزدیک صابرین کے گروہ میں داخل ہیں یا نہ۔ اگر داخل ہیں تو عالم سے واضح کیجئے نیز دالصیر ضدہ الجزع مذدرجہ ص ۱۱ اصول کافی مطبوعہ ایران کا یا جواب پڑے جیکہ صاحب کتاب نے صبر کو جزع فزع کی ضد قرار دیا ہے۔

جواب ۹۶۶ میں جزع فزع کرنا منافی صبر نہیں ہے بلکہ حدود ضرر سے تجاوز نہ کیا جائے۔ "جزع فزع" دو الفاظ کام کب ہے اور اس کے عام معنی خراداری کیجئے جاتے ہیں مثلاً رفتا بیٹھا، آہ و بکار کرنا وغیرہ۔ صبر کا مطلب یہ ہے کہ انسان اپنے نفس کو الیسی چریکے انہمار سے روکے جو اس کے مناسب نہیں ہے لیکن فطری و طبعی افعال سے روکنا صرف نہیں کہلاتا۔ کتاب "تجدد مسئلہ" میں ثابت کیا ہے کہ علم و درج کے موقع پر گریہ و بکار کا سرزد ہونا ایک فطری امر ہے اور عام رواج زمان کے مطابق بھی خلوم پر کئے گئے ظلم سے تباہ نہ ہونا، کسی دوست و محیر کی صیبت سے تباہ نہ ہونا قاوت قلب اور سنتگدی کہلاتا ہے جو بناست ہی مذموم ہے لہذا ایسا انسانیت سے گراہہا میسر ب فعل صبر کی فہرست میں جگہ نہیں پاسکتا ہے چنانچہ قرآن مجید شاہد ہے کہ حضرت یعقوب علیہ السلام کی فراق پسیش اسکی ہیں سفید ہرگزیں اور اسی کثرت سے گریہ کرنے کے وجود حضرت یعقوب کو اللہ تعالیٰ نے "صبر ہیں کرنے والا" فرمایا ہے پس معلوم ہر الگ گریہ وزاری خلاف صبر نہیں بلکہ عین میسر ہے۔

جزع اور فزع دونوں لفظوں کے معنی جدا جھا ہیں۔ "جزع" بے قراری و میے و بیا کے معنوں میں مستعمل ہوتا ہے جبکہ فزع کے معنی ٹرنا، بد کرنا، فریاد رسمی کرنا، نیاہ تلاش کرنا، بیدار ہونا، اٹھنا، جاننا وغیرہ ہوتے ہیں۔ لفظی ترکب کے لحاظ سے دونوں لفظوں میں بربط معلوم نہیں ہوتا ہے کیونکہ جب یہ دونوں لفظوں لفظی میں ہوتے ہیں اور "جزع فزع" کی شکل اختیار کر لیتے ہیں تو ان کے الفرادی معنی کی صورت بھی قائم نہیں رہتی ہے بلکہ دونوں کے معنی معاورہ کے تحت استعمال میں لائے جاتے ہیں کہ عز اور ای کرنا، روانا پینا وغیرہ۔ جس طرح معاورہ ہے "پانی پھیرنا" پانی کے معنی آپ ہیں اور پھیرنا کا طلب مردنما ہے جبکہ دونوں کامل کر معنی خالی کر دیتے ہیں اب اگرچہ جہالت سے کام لیتے ہوئے کہہ دوں کہ جہاد میں پیچھے پھرنا عدم استفادہ ہے لہذا پانی پینا بھی بے ثباتی ہے تو ہر عالمی میری عقل کا کام کرنا شروع کر دے گا۔ پمانچ اسی شاہ کی روشنی میں قریتی صاحب کے استدلال کو یقین کہ "جزع" کے لفظی معنی کو "جزع فزع" کے معاورہ میں لے کر اپنی جہالت کے کرشمہ دکھار ہے ہیں۔ صرف "جزع" بلاشبہ صہر کی صدر ہے کاس کے معنی بے صبری ہیں لیکن "جزع فزع" کے مرکب کے معنی پی اور ہیں۔ پس "جزع فزع" صہر کی صدر ہرگز قرار نہیں پاسکتا۔

اعتراف ۹۶۶ ہر اگر داخل نہیں تو بے صبر گروہ کی سزا کے متعلق تصریح فرمائیے۔

جواب ۹۶۶ پر عزادار کو بے صبر کہنا ہی معنوی لحاظ سے درست نہیں ہے اور تم "جزع فزع" کرنے والوں کو گروہ صابرین میں جانتے ہیں۔ جیسے خدا نے یقoub جیسے عزادار نبی کو صبر گیل کرنے والا فرمایا ہے۔

اعتراف ۹۶۸ ہر اگر آپ جزع فزع کے قابل ہیں تو لیتیں۔

صبر کے خلاف میں پس قرآن مجید کی اس آیت کا جواب عنایت فرمائیے  
”اَنَّ اللَّهَ مَعَ الصَّابِرِينَ“ جبکہ خدا تعالیٰ کی تائید و حمایت صبر کرنے  
والوں کے ساتھ ہے۔

**جواب ۹۶۸** :- جزر فرزع پونکہ منافی صبر ہی نہیں ہے بلکہ فاعل فرزع  
فرزع کو خود خدا نے صابر قرار دیا ہے تو پھر ہم صبر کے خلاف کیونکہ ہوئے۔ جس فرزع  
حضرت یعقوب علیہ السلام نے جزر فرزع کی اور صبر والے رہے اور خدا کی حمایت  
و تائید ان کو حاصل رہی اسی طرح ان کی سنت پر عمل کرنے والوں کے ساتھ ہبھی اللہ  
کی تائید و نصرت و حمایت شامل ہے۔

**اعتراض ۹۶۹** :- کیا جزر فرزع کرنے والے تاریخیں صبر آیت  
ذیل میں درج شدہ بشارت سے محروم نہیں :-  
”وَبَشَّرَ الصَّابِرِينَ الَّذِينَ“ اور خوشخبری دیجئے ان صبر کرنے  
۱۵ صابر ہم میتے والوں کو جبکہ ان کو مصیبت ہے  
قالوا ”اَنَّ اللَّهُ وَإِنَا اِلَيْهِ رَاجِحُونَ“ -

**جواب ۹۶۹** :- جی نہیں یہ بشارت دراصل ہے ہی ان صابرین کے لئے  
جو فرزع فرزع کرتے ہیں کیونکہ آپ کے زخم کے مطابق مصیبت میں پاک از منافی صبر  
ہے جبکہ یہ بشارت ان صابرین کے لئے جو بخارتے ہیں کہ ہر شے اللہ کی کی ہے اور  
اسی کی طرف لوٹ جانے والی ہے۔ یعنی جزر فرزع فرزع کرتے ہیں۔ بالفاظ دیگر وقت  
 المصیبت چبڑھنے والے نہ ہی صابر ہیں اور نہ ہی مستحق بشارت۔

**اعتراض ۹۸۰** :- قرآن مجید میں حضور علیہ السلام کو حکم دیا گیا

۴۳۸

ہے صبر کیجئے جس طرح پیغمبر و مولیٰ نے صبر کیا تھا کیا اس سے یہ ثابت نہیں ہوتا کہ تمام پیغمبر و مولیٰ کا دستور العمل صبر ہے اور جو لوگ جزء فرع کرتے ہیں وہ پیغمبر و مولیٰ کے دستور کے خلاف کرتے ہیں ۔

**جواب نمبر ۹۸** ہر جب جزء فرع صبر کے خلاف ہی نہیں ہے تو پیغمبر و مولیٰ کے دستور کی خلاف وزری کیسے ہرثی ۔ اگر عزاداری صبر کی ضرورتی تو چھپنے کا کرم صلی اللہ علیہ وسلم اگر یہ وزاری و آہ و لکھا کیوں کرتے جیسا کہ حضرت امیر حمزہ رضی اللہ عنہ، کی شہادت پر کی یاقین سیئن کی اطلاع پانے پر تمام انبات از کتب اہل سنتہ میں نے اپنی کتاب "بیروہ مسئلہ" میں بیش کئے ہیں کہ عزاداری سنت رسول کے ہے ۔ سنت قولی بھی ہے اور فعلی بھی ۔ علی اصحاب و تابعین بھی ہے اور سنت اہل رسول بھی ہے ۔ اگر عزاداری منافق بھرپوری یا اخلاق نست آنیاء ہر قی تو حضور مسیح اصحاب اور اہل رسول یہ فعل ہرگز نہ کرتے ۔

**اعتراض نمبر ۹۱** ہر اصول کا قی مطبوعہ ایران صفحہ ۳۷ میں ہے  
**الصبر من الايمان بمنزلة** "صبر ایمان سے بمنزلہ سر کے ہے"  
**الراس من الجسد فاذا** جسم سے پس جب سر حل پا ہا  
**ذهب الراس ذهب الجسد** تو حیسم نہیں رہتا اسی طرح جب  
**كذلك اذا ذهب الاعان** صبر پلا گیا تو ایمان  
 نہیں رہتا ۔  
 مرا کریم جواب مرحمت فرمائیے ۔

**جواب نمبر ۹۸** ہر عزاداری سے صبر کا جب مکاروں کی نہیں ہے تو پیغمبر

۶۲۹

عزاداری کے فریل میں صبر کی بحث ہی بے عمل ہے۔

**اعتراض ۹۸۲** : اصول کافی ص ۳۲۱ مطبوعہ ایران میں ہے  
 الصبر من الايمان بمنزلة "حضرت زین العابدين سے  
 الراسن من الحسدا فاذذهب روایت ہے فرمایا صبرا یا  
 الراسن ذذهب الحسدا كذلك بمنزلہ سرسے ہے جسم ساس  
 اذا ذذهب الحسدا ذذهب کامیاب نذر ہے جس کا صدر  
 الايمان۔

**جواب ۹۸۲** : صبر کی فضیلت میں وارد روایات کو عزاداری کے مقابلے  
 کی دلیل بنانا ناممکن ہے جیکہ عزاداری سے صبری نہیں۔

**اعتراض ۹۸۳** : جواب دیجئے کہ کیا ترک صبر ترک ایمان  
 کو مستلزم ہے یا نہ۔ اگر ہے تو ادعاہ ایمان کیسا اور اگر نہیں تو زین  
 العابدين کے فرمان کا مطلب یہ بیان کیجئے۔

**جواب ۹۸۳** : ترک صبر ترک ایمان کو مستلزم ہے مگر میرا ادا  
 یہ ہے کہ جزع فزع سبب ترک صبر ہرگز نہیں ہے۔ جب صبر محفوظ ہے تو دعویٰ ایمان  
 غیر محفوظ کیوں کر ہرگی۔ اصولی طور پر اولاً آپ کو عزاداری خلاف صبر ہرنے کو پائی  
 شہوت تکہ بہپنا چاہیے پھر صبر کے دلائل سے جزع فزع کی بحث ہو سکتی ہے۔

**اعتراض ۹۸۴** : اصول کافی ص ۳۲۱ مطبوعہ ایران میں ہے  
 "صبو عنده الحصيبة حسنه جميل" صبر مصیبت کے وقت بہت

۶۲۰

بہتر ہے۔ ان لوگوں کے متعلق جناب کا کیا خیال ہے جو صبر ترک کر کے جزع فرع کو نہ صرف اپناتے ہیں بلکہ اتراتے ہیں۔

**جواب ۹۸۳** :- اس کا جواب قرآن میں ہے کہ جزع فرع کرنے کے باوجود لیقوٹ کے صبر کو جیل کہا گیا۔ پس جزع فرع کا پاننا صبر کے خلاف نہیں بلکہ عین صبر ہے بلکہ صبر جیل ہے شاید شیخہ اسی جمال صبر پر اتراتے ہیں کہ حسن کے ساتھ نہ اکت بھی آہی جاتی ہے۔

**اعتراض ۹۸۴** :- اصول کافی ص ۲۳ مطبوعہ ایران میں ہے

فمن صبر على المصيبة كتب "پس جس نے مصیبت پر صبر کیا اللہ تلثماته درجة ما در بھے ہوں گے دو درجوں کے بین الدرجنیں الی الدراجۃ کما بین النساء در میان اثناء سافت ہو گئی بتنا آسمان و زمین کے درمیان ہے اے الاسف !"

**جواب ۹۸۵** :- اس روایت میں بھی صبر کے درجات مرقوم ہیں جبکہ ہم صبر اور عزاداری میں تصادم ہی نہیں مانتے ہیں۔

**اعتراض ۹۸۶** :- جب واضح ہو گیا کہ جزع فرع خلاف صبر ہے تو فرمائیے موجودہ طرز عزاداری حضور علیہ السلام سے ثابت ہے یعنی کیا انحضر نے سابقہ انبیاء کے سوگ میں اس قسم کا عمل فرمایا؟ الگ جواب اثبات میں ہے تو دلائل سے نوازیئے۔

**جواب ۹۸۶** جو کس طرح واضح ہو گیا کہ جزء فزع صبر کے خلاف ہے گھر نہیں ہی! اکونی ایک ہی ابیسی روایت صحیح نقل تو کی ہوتی جو ثابت کرتی کہ جزء فزع صبر کے خلاف ہے۔ جبکہ ہم نے اندیائی سوال ہی میں ثابت کر دیا ہے کہ عزاداری صبر کی صدر پر گزر نہیں ہے۔ باقی حضور علیہ السلام سے عزاداری ثابت ہے۔ مکمل اثبات میری کتاب ”چودہ مسئلے“ میں دیکھئے۔ عزاداری امام حسینؑ سنت قریٰ اور سنت فعلی ہے۔ حضورؐ کی گریز زادی ملاحظہ کیجئے (۱) کثر الحال بر جاذب مسند احمد بن حبیل۔ (۲) مشکوٰۃ شریف میں تبرکات عزاداری کا استحباب ثابت ہے۔ صحیح مسلم میں صحابہ و رسولؐ کا حضرت آمنہ کی قبر پر گریز زادی کرنا لکھا ہے۔ وفات ابراہیمؑ پر حضورؐ کا پین کرنا مشکوٰۃ شریف میں ہے۔ مسند احمد بن حبیل میں وفات رسولؐ پر بی یعنی عائشہ کا امام کرنا لکھا ہوا ہے۔

موجودہ طرز یا غیر موجودہ طرز کا سوال کرنا طیور ہی سخت ہے۔ جب اصولی طور پر عزاداری کا استحباب بسطاںی سنت رسولؐ قول و فعل سے ثابت ہے تو پھر طرز یا انداز کی شرط لانا خلاف قائمہ ہے کیونکہ یہ سوال دلیسا ہی ہے کہ اگر کوئی کہہ دے کہ تباہی جائے رسول اللہؐ نے کب پتوں پین کرنا زیر ہی۔ یا حضورؐ نے کب پادشاہی مسجد لاہور میں اگر نماز پڑھائی۔ جب نفس فعل کا استحباب ہرنا ثابت ہے تو اس کے طرز پر کوئی اعتراف نہیں ہو سکتا کہ ہر قوم و وطن کے مراسم و رسوبات و رواج الگ الگ ہو سکتے ہیں۔ چونکہ شہادت امام حسین علیہ السلام کا واقعہ قبل از شہادت حسینؑ ہی عزادار رہتے تھے اور اس مصیبت کا سوگتِ جمیع سلاسل ایسا اگر صحیح کر لینے کے لئے کافی ہے پھر بڑا ساخ چھوڑے خدا شکی اہمیت کو لاندی کم کرنا ہے اور شہادت حسینؑ کے سامنے اپناء کرامؓ کی مصیبتوں ماند پڑ جاتی ہیں پس حضورؐ نے اسی یادگار واقعہ کی باد قبول ازو قرع گریز زادی کر تے ہوئے مٹی سامنے رکھ کر منانی۔ تفصیل دیکھئے۔ چودہ مسئلے میں۔

۶۲۲

**اعتراض ۹۸۷ :** بر نیز حسب ذیل ارشاد بنوی کا بھی جواب  
عنایت فرمائیے جبکہ بر وايت جعفر صادق حضور علیہ السلام کا ارشاد  
ہے بحولہ حیات القلوب ص ۵۳۸ ج ۲ : ۱۰۷

|                                                                                                                                                                                                      |                                                                                                                                                                          |
|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| حضرت فرمود کہ در مصیبت باطل پانچ<br>بخوبی خود مکنید و بخوبی خود را بخواشید<br>کونہ فوجہ اپنے بال نہ کھسو تو اپنے<br>مکنید و جامہ را خود را بسیاں مکنید و واویا<br>کاملے نہ رنگو اور ہائے ہائے نہ کرو | حضور علیہ السلام نے فرمایا کہ مصیبوں<br>میں طالبِ علم پر نہ مارو۔ اپنے مشہ<br>وہی خود را مکنید و گریاں خود را چاک<br>مکنید و جامہ را خود را بسیاں مکنید و واویا<br>مکنید |
|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|

**جواب ۹۸۶ :** یہ ارشاد عام مصیبت کے لئے ہے مثرا داری اہل بیتؑ  
سے اس کا تعلق نہیں ہے۔ دیکھئے تحفۃ العوام۔

**اعتراض ۹۸۸ :** درج بحسب حضور علیہ السلام کی وفات ہوئی تو حضور  
علیہ السلام نے فرمایا۔ ”حضرت فرمود صبر کنید“ یعنی میری وفات کے  
بعد جزر فرزع نہ کرنا۔ یہ امر کیا اس پر دلالت نہیں کرتا کہ حضرت نے  
جزرع فرزع سے منع فرمایا اور صبر کا حکم فرمایا۔

**جواب ۹۸۹ :** درج بحسب متفقون جزر فرع نہیں ہے لہذا دلیل غلط ہے  
**اعتراض ۹۸۹ :** بر ترجیحہ مقبول ص ۱۰۹۹ کے حاشیہ علی میں ہے  
کہ حضور علیہ السلام نے فرمایا وہ یہ ہے کہ تم اپنے رخصاروں پر طالبی

۸۳۷

نہ مارو۔ اپنے مٹھہ نہ تو چو۔ اپنے بال نہ کھسو۔ اپنے گریبان چاک نہ کرو  
اپنے کپڑے کالے نہ رنگو اور ہائے وائے کر کے نہ رو۔ لپس یا تواس  
فرمان کا جواب درجھئے اور یا ان افعال سے تو بہ کجھے۔

**جواب ۹۸۹:** ریہ پرایت بھی عام مصیبت کے لئے ہے عزاداری المام ظلماً  
اس سے ستشی ہے۔ اس سوال کے جواب کے لئے خود پر ہم آیت قرآن کا مفہوم پیش کرتے  
ہیں کہ فتح الباری شرح بخاری شریف میں قرآن عبید کے چھٹے پارے کی آیت۔  
**لَا يَحِبُّ اللَّهُ الْجَهَدُ فِي السُّوءِ مِنَ الْقُولِ إِلَّا مَنْ ظُلِمَ** .... الخ  
کے ذیل میں شرح کی ہے جرز حرام پر مظلوم کے لئے نہیں بلکہ چونکہ اہل بیت  
مظلوم میں ہذا ان کے معاشر پر عزاداری کرنا جائز و مباح ہے۔

**اعتراف ۹۹۰:** تاج البلاغۃ ج ۳ ص ۲۵ مطبوعہ استقامہ  
میں سیدنا علی کرم اللہ وجہہ کا قول ہے:  
**يَنْزَلُ الْعَبْرُ عَلَى قَدْرِ الْمَصِيبَةِ** صبر مصیبت کے انداز پر ہوتی  
و من ضرب يده علی فخدہ عنده ہے جس نے اپنا ہاتھ ران پر مارا  
مصیبت کے حبط عملہ۔ مصیبت کے وقت، اس کے  
عمل ضائع ہو گئے۔

جب پیٹنا جب طاعمال کا باعث ہے تو اس قفل سے انہمار برأت  
کیوں نہیں کرتے؟

**جواب ۹۹۱:** ریہ بھی عام مصیبت کے پیٹنے کے لئے ہے حالانکہ صحیح خاری  
میں خود حضور کاران بیٹیا مرقوم ہے حوالہ کے لئے دیکھئے میری کتاب "فروع دین"

میں ایک ہزار اعتراضات۔ یہ عبارت فتح البلاغہ میں بھی مل بھی نہیں سکی ہے۔

**اعتراض ۹۹۱:** راشد بن قیس کا بیٹا فوت پر اسید ناعلیٰ مرتضی نے ان کو تحریکت میں فرمایا۔

ان صورت میری علیک القدر ”اگر تو صبر کرے گا تقدیر تیرے وانت ما جو روان حجز عن جزی اوپر جاری ہو چکی اور تو اجر دیا علیک القدر وانت ماذور جائے گا اور اگر تو حجز فزع (ذبح البلاغہ ۲۲۳)“ کرے گا تقدیر تیرے اوپر جاری ہو چکی ہے اور تو غذاب دیا جائیگا

آپ حضرات کے نزدیک حضور علیہ السلام کے بعد لقیناً سید ناعلیٰ المرتضی کا درجہ ہے۔ جب حضور علیہ السلام اور سید ناعلیٰ دونوں حجز فزع کے خلاف ہیں تو آپ کا عمل ان کے احکام کے بر عکس کس مصلحت اور کون سی نص پر مبنی ہے؟

**جواب ۹۹۱:** اس انتاد میں بھی حجز فزع“ کا بیان ہے جو کہ صبر کی ضرورت کے حجز فزع“ کا چونکہ حجز فزع کے معنی اور حجز فزع“ کے معنوں میں فرق ہے لہذا یہ روایت عزاداری کے لئے منع قرار تھیں وی جاسکتی اور پھر یہ کہ اس کا حکم بھی عام مصیبت کے لئے ہے اور مخصوص ہے اشعت بن قیس سے جیکہ عام حالات مصائب سے ہم بحث نہیں کرتے یہ بلکہ جو امور مفروضے عزاداری سید الشہداء علیہ السلام“ ہے اور عام مظلوم کی عزاداری کے سلسلے میں کثرت سے الیحی روایات موجود ہیں جو اصحاب ثابت کرتی ہیں۔ ابتداء ذمہ من کے لئے میری کتاب تجوہ مسئلے ملا خطر کیے

۶۲۵

**اعتراف ۹۹۱:** "من لا يحضره الفقيه ص ۳۵۹ ج ۳ میں ہے:  
من ضرب بیدار علی فخذہ عند" جس نے اپنا ہاتھ ران پر مصیبت  
 MSCIBITہ حیطہ عمل کے وقت مارا اس کے عمل  
برباد ہو گئے۔

فرمائیے کیا جواب ہے؟

**جواب ۹۹۲:** دری روایت بھی یام مصیبت سے متعلق ہے جب کہ ہم ہم  
عزاداری پر اصرار نہیں کرتے ہیں بلکہ چارا موضع بیان ماقبل شیر ہے۔

**اعتراف ۹۹۳:** "من لا يحضره الفقيه ص ۷ ج ۱ میں ذیل کے  
الفاظ کے معنی بیان کیجئے۔

"قال أباوا المرثين فيما علم أصحابه لا تلبسو آلسرواد  
فأنا لباس فر شودنا۔"

**جواب ۹۹۴:** اس کا مطلب ہے کہ کالا بیاس نہیں یہ فرعون کا  
بیاس ہے۔ ہم بھی غم مخصوص کے علاوہ کالا بیاس پہننا خود ری نہیں سمجھتے لیکن اتنا  
خود پر سمجھتے ہیں کہ کامی کلی وارے کے بارے میں کیا خیال شریف ہے، اکثر الدقائق  
میں لکھا ہے کہ خلخام سیاہ بیاس یعنی تھے بخلاف کعبہ بھی سیاہ ہے نیز تحقیق ہے  
کہ رؤایت بالاجھوں ہے دیکھئے مراد المقول حدود ۲ ص ۱۵۹۔

**اعتراف ۹۹۵:** "جب مدینہ سے سیدنا حسین بعزم کوفہ  
شریف لے جانے لگے تو یہ لفظ فرمائے:

۶۶۶

بجدا سوگند سے دھرم کہ صبر پیشی ورید  
تمہیں خدا کی قسم دیا ہوں کہ صبر کرنا  
دست از جزر فزع فزع و بے تابی روایہ  
اور جزر فزع بے تابی سے باقاعدہ  
جلاد العیون ص ۳۵۳ کو اٹھالیں۔

جواب ۹۹۶ :- جلاد العیون میں "جزع فزع" کے الفاظ تہیں مل کے  
صرف "جزع" ہے جو صبر کی صورت ہے اور عزاداری صبر کی صورتی ہے۔

اعتراض ۹۹۵ :- جلاد العیون ص ۳۸۶ کی اس عبارت کا کیم

جواب ہے :  
چھوں من اذ تنخ اہل جناب عالم تبا  
جب میں اہل جنگ کی طواری سے شہید  
رحلت نامیم گری بیان چاک مکنید و رو  
کیا جاؤں تو تم گری بیان کو چاک نہ  
محڑا شید و واویلا مگوئید

جواب ۹۹۶ :- دروایت کے مطابق یہ تصحیحت المأثور عالم مقام نے حضرت  
سید زینب سلام اللہ علیہا کو فرمائی کیونکہ شہادت کے بعد اہل بیت کی تکمیل اشتہری بی بی  
شافعی زیرہرا کو سونپا مقصود تھا لہذا آپ کو ایسی ملقطی کی کہی تھا کہ بی بی فی عزاداری میں حرف  
ہو کر شکرانی کی ذمہ داری سے غافل نہ رہ جائیں۔ نیز سوانح جواب کو صفات قرأت ہے امام  
نے خاتون کو لا کو ایسی ہدایات جاری فرمائیں یہ بھی حکم عام نہیں ہے بلکہ بی بی زینب صدر  
اللہ علیہا سے مخصوص ہے ایک دفت خاص کے لئے۔

اعتراض ۹۹۴ :- بہیت کذایہ طریقہ ماتم و سوگواری جب جملہ  
ابیاء و رسائل اور آئمہ کرام سے ثابت تہیں تو اس کا موجود آپ کی تحقیق  
میں کون ہے؟

**جواب ۹۹۴:** دیسے تو یہ فطری امر ہے اور اس کا موجب فلتر سے اسی نے باوجود پابندی و مخالفت کے متوفی کے اپنے وعیاں کو رونے پڑے سے روکنے کی کوششیں باراً اور ثابت نہیں ہوتی ہیں۔ مشاہدہ گواہ ہے کہ جائز تک پر حب مصیبت پڑتی ہے تو وہ والوں کے بغیر نہیں رہتے ہیں۔ اسی لئے کسی بھی طریقہ و مسلک میں عزاداری مذموم ہیں یہی البته عدل کے لحاظ سے حدود تعین میں اور زمانہ جاہلیت کی رسوبات عزاداری پر پابندی نافذ کرنے کا دراصل مقصد ہی تھا کہ ان طریفیں میں بے صبری بے قراری اور ذات باری تعالیٰ سے لگے شکوے کے بھاتے تھے۔ میکن جس حدیک آدمی پر جذبات کا اثر انداز ہونا ہمکن ہے اور اس کو قابو پانی مشکل ہے شرع اسلام نے اس پر پابندی کا انداز ہے کیونکہ اسلام مدینہ فطرت ہے۔ اسی لئے انبیاء روتے پیشیتے رہے یا مروجہ تھافت کے مطابق عزاداری کرتے رہے اور خدا نے ان کی عزاداری اور سوگواری کو منافی صبر قرار نہ دیا۔ آخری دین اسلام کے خاتم النبیت رسول نے بھی اپنی والدہ کی قبر پر گریز اسی فرمائی، حسنہ کی شہادت پر سر شیری و فخر کہا۔ انسانی بے صبری و طبع نزاکی پر بھر لے بخاری رواں پیش کر ماتم کیا۔ زندہ حسین کو گود میں لے کر گریز فربایا۔ اس کی مٹی قل کاہ کو سوچکا اور دیکھا پھر تیر کی خال کر کے ام المومنین بی بی ام سلمہ نے حضور کے رکھا اور آپ نے روزانہ اس کی زیارت کرنا شروع کر دی۔ جب ابراہیم فرزند رسول کی وفات ہوئی تو حضور کی اشکباری پر صحابہ نے اعتراض بے صبری کیا جسے خود حضور میں کر کے تعلیم دی کہ سوگواری فطری امر ہے اور صبر کے خلاف نہیں ہے۔ اسی طرح تمام اہل بیت کا عزادار ہونا کسب فریقین سے کمل طور پر ثابت ہے جسے صح حوالہ جات معتبر و ہم نے "یوہ مسئلے" میں پیش کر دیا ہے۔ سنت رسول مقبول اور آنکہ طاہرین کو رہنے دیجئے کروہ پوری طرح بخاری تایید کا ثبوت ہیں۔ ہم براۓ خالہ بخت اور تمام جنت ایک ایسی شہادت پیش کرتے ہیں جسے آپ صدقہ مانتے ہیں۔ اب یا تو ایسی صدقہ کی وجہ پر کردیجئے یا پھر تمام کی موجودہ فی الحال اُن کو مان لیجئے۔ چنانچہ سنی ائمہ ارجمند میں کے امام احمد بن حنبل تحریر کرتے ہیں کہ "پیغمبر عالیٰ شریف نے وفات رسول پر اتم کیا"

۶۲۸

منہ علیہ صَلَوَاتُ رَبِّکَ مُزید دیکھئے سیرۃ ابن ہشام جلد ۱ ص ۵۰، سیرۃ حلیہ جلد ۲ ص ۶۶ - لپس ہم مسلمانوں کی صدقیۃ ماں کو موجوداً تم قرار دیتے ہیں۔

**اعتراض ۹۹:** در سیدنا حسین رضی کا تعزیہ پانا اور باقی حضرات کا نہ پانا، اس کی کیا وجہ ہے؟

**جواب ۹۹:** مر شاد عبد العزیز عدالت و بلوی کے لقول شہادت امام حسین تدریجی تحقیقت شہادت سرور دو عالم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم ہے جس طرح سرکار رسالت مأب کی نبوت و رسالت کی گواہی تمام سلسلہ انبیاء کے لئے کافی ہے اسی طرح تعزیت حسین مظلوم صفحہ ستری پر موجود پذیر ہر ظلم کی تعزیت کے لئے کافی ہے کیونکہ شہزادہ کوئین کو پڑھ سپیش کرنا دراصل ظلم بذاتہ کے خلاف احتجاج کرنا ہے۔ باقی مراسم عزاداری میں عزادار بر شہید کی بادکار بنتے ہیں اور ہر زادہ دین کو خراج عیت اٹھاڑتھیت سے دیتے ہیں۔ علم جباس، مشک سکینہ، گھوارہ اصنفر، وغیرہ وغیرہ تمام ثانیاں حسیب رسوبات بنا جاتی ہیں۔ اگر تعزیت سے مراد شبیہ قبری جائے تو گزارش یہ ہے کہ کریاۓ محلی میں جناب عباس اور حضرت عزیز کے علاوہ باقی تمام شہداء کو امام ایک ہی حرم میں مدفون ہیں۔ ایک جالی کچھ شہیدان کی ہے جس میں انصار حسین میں مدفون ہیں اور ایک جالی میں امام پاک اپنے درود فرزندوں کے ساتھ مدفن ہیں۔

**اعتراض ۹۸:** ہم بہیت لا آئیہ مراسم عزاداری کے تاریخی پر اپ کا کیا فتویٰ ہے؟

**جواب ۹۸:** جو فطرت کے منحرف اور انہیاً سُنگدل اور شقی القلب ہیں وہ لوگ جو مظلومیت حسین میں سوکوار نہیں ہیں۔ فطری و اخلاقی اقدار سے قوانین کی نہ صحت بھی کی جائے کم ہے مگر عزاداری کے اثبات میں تو آیات بھی موجود ہیں جن میں سے چند ایک ہم نے کتاب "چودہ مسئلے" میں پیش کر دی ہیں۔

**اعتراض ع ۹۹۹ : مراسم اعزازداری (عزاداری) کے درجہ کی تصریح کیجئے فرضی ہے یا واجب؟**

**جواب ع ۹۹۹ :** متنبہ ہے اور اگر نذریاں ہدایت کریا جائے تو فرضی ہے جاتے ہیں۔ ملا حظہ فرمائیے پوچھ دئے۔

**اعتراض ع ۱۰۰۰ : مسلم عالک میں سے اس سلسلے میں آپ کے ساتھ کون سامنک متفق ہے؟**

**جواب ع ۱۰۰۰ :** پڑپنکہ خوشی کے موقع پر خوشی منانا اور غم و رنج کے موقع پر تالم و سوگوار پر نافرط انسانی ہے لہذا دنیا کا ہر سلک اس سے اتفاق گرتا ہے۔ انفرادی صدر سے بحث نہیں بلکہ جو لوگ مخالف عزاداری بھی بنتے ہیں وہ بھی زندگی میں کبھی کچھ اروے پیشہ لفیر نہیں رہ سکتے۔ پس ساری دنیا متفق ہے۔

خداؤند کریم کا لاکھ لاكتھ سکرے کہ اس کی توفیق و برکت سے مفترضی کے قام اعتراض کا جواب مکمل ہوا۔ ہم نے کاشتھ کی ہے کہ کتاب کو بالکل روزمرہ کی عام زبان میں لکھا جائے اور جیسا تھا میں وقیع ترکیبات اور اُتیل الفاظ استعمال نہ کئے چاہیں تاکہ ہر خاص و عام تاریخ طالب سے بخوبی را قفت ہو جائے اور بوقت مزدودت اپنے مذہب کی دلائل خلافت اور مبنیوط دفعے کر سکے۔ غیر متعلاقہ مباحث اور وقیع تشریحات سے بھی ابتداء کیا گا اور فحاشت کتاب بار خاطر نہ کرے۔ حدائق اسلامی تک ختم را مکمل و جام جوابات دینے کی سماں کی ہے اور ایک مضمون کو دوسرے مضمون سے خلط ملط نہیں ہونے دیا چہے حالانکہ بات میں سے بات لفظی رہی ہے لیکن خدا شہ طوات کو علیحدہ رکھتے ہوئے اضافی تشریحات کو ترک کر دیا ہے تاہم جیسا ضروری بھاگیا ہے اشارہ تحریر کر دیا ہے

یوں تو اغترافات کے مطابع سے قارئین پر ان کی حقیقت منکشافت ہر جلی ہو گیں لیکن خاص امر کاظماً ہر کمزوری خیال کرتا ہوں۔ وہ یہ ہے کہ معتبرین نے جن سوالات میں بعض حضرات کا ایمان ثابت کرنے کے لئے ہاتھ پر مارے ہیں وہاں وہ تمام خواص و خصلتیں صاحبان ایمان کی بیان کر کے اپنے مددوں میں کے خصائص میں پیش کی ہیں جانکر اصولاً پہلے ایمان ثابت کرنا چاہئے۔ یہاں مجھے ایک مثال یاد آئی ہے کہ میرے میز پر کید دودھ سے جلا شیشے کا گلاس رکھا تھا۔ پاس ایک خالی گلاس پڑا تھا۔ میرے ایک دوست تشریف لائے۔ انہوں نے دریافت فرمایا کہ گلاس میں کیا ہے میں بتایا کہ دودھ ہے۔ دو منٹ دو خاموشی سے یہ شے پھر میرے پر سے خالی گلاس اٹھایا اور کروہ سے باہر پڑے گئے کچھ دیر بعد وہ خالی گلاس بھرا ہوا پس لائے اور میرے پر دودھ کے گلاس کے ساقہ لکھا دیا اور مجھ سے پوچھا یہ کیا ہے۔ میں ان کے ادھار کو بجا پیچ کھاتھا۔ گلاس کو غور سے دیکھا اور راجحان بن کر کہا اب بتائیے یہ کیا ہے مجھے کیا معلوم؟ انہوں نے کہا یہ دودھ ہے۔ میں نے جواباً عرض کیا مجھے یہ دودھ معلوم نہیں ہوتا ہے گواظباً ہر ایسا لظر آتا ہے انہوں نے تاطیا کہ معاملہ فہم ہے مگر دل میں کہا ہوا ذہنیں اور پر عجم جھی میں۔ شیطان تک چماری ذہنیت کا معرفت ہے اور چماری سے سایہ سے جھالتا ہے کہ اتنا کے سامنے شاگرد کی نہیں چلے گی۔ مگر یہ کل کام بچ کس طرح چماری بات پر شک کر سکتا ہے چنانچہ پڑی محنت سے جھے فرمائے گے کہ برخوردار تم کیوں اسی کو دودھ نہیں تسلیم کرتے۔ ہم نے کہا حضرت جی اس کے عمنوان ہی کچھ ایسے دکھے ہیں۔ انہوں نے عجب چھایا اور فلکھیا نہ ولائی شروع کئے۔ ویکھو تمہارے گلاس میں دودھ ہے وہ میرے رکھا ہوا ہے۔ یہ گلاس میں بھی اسی میرے پر رکھا گیا ہے اور میں جو تمہارا دوست بھی ہوں میں نے رکھا ہے اور میں کہتا ہوں کہ یہ دودھ ہے۔ گلاس کا سائز ایک ہے برقی بھی تمہارے گھر کا ہے رکھا بھی اسی جگہ پر گیا ہے جہاں تمہارا دودھ ہے پھر یہ قدر مشترک کافی ہیں ہے کہ یہ بھی دودھ ہے جبکہ میں تصدیق بھی کر رہا ہوں اور کوئا بھی ہوں اور دوست بھی میں نے عرض کیا۔ آپ کا فرمانا مجاہے مگر مجھے اس پر شکر ہے کہ پہلے خالی پڑا تھا آپ

اس کو اٹھا کر گھر سے باہر لے گئے اور تھوڑی دیر بعد میری اطلاع کے بغیر اس کو میر پر رکھ دیا اور پھر اگر یہ دودھ ہے جی تو آخر بھے پر مجھے یا میری تائید حاصل کرنے کی کیا ضرورت ہے۔ یہ استفسار تسلیک کا سبب ہے۔ انہوں نے کہا دلکھوں کی پرشک کرنا اچھی بات نہیں ہے۔ دوست کے غلام پر اعتماد کرو اور مان لو کہ یہ دودھ ہے کیونکہ اس کا لگن بھی سفید ہے اور دودھ کی خاصیت ہے کہ سفید ہوتا ہے۔ یہ مان ہے اور دودھ بھی ہوں نہیں ہوتا ہے۔ یہ غرفہ فرش میں رکھا ہوا۔ پھر تمہارے دودھ کے بالکل قریب ہے صحبت و تاثیر بھی حاصل ہے۔ جب یہ ساری علامتیں اور خواص جو دودھ کی ہوتی ہیں اس میں موجود اور ظاہر ہیں تو یہ تم حتمی سے چشم پوشی کرتے ہوئے دودھ کو دودھ کیوں نہیں کہتے۔ ان کی یہ منطق بھیری تکشک جاری رہتی اور مجھے قائل کرنے کی سر توڑ کو ششیں میں صروف تھے کہ اسی اثناء میں ان کے دودھ کا پانی ہرنا شروع ہوا۔ اور یہ ٹکلاں کے پیچے سفیدہ سابلیڈگیا اور پانی اور تلہ آنسے لگا۔ آدمی وہ بھی مجھے ہر سے تھے میری نکاح کو بھاپ لے گئے اور ترکیب سوچی کہ مجھے کہا دودھ میں پچھے ملا ہو۔ میں نے علی کیا اور اسی عمل کو انہوں نے اپنے ٹکلاں سی پر دہرا یا تاکہ رنگت ایک سی ہر جائے۔ بس کہنے طلب کیجیے میں دنوں بیسان حالت پر ہیں۔ لہذا مان لو کہ دودھ ہے۔

ہم ان کی اس بحث سے الگ اپٹھ محسوس کرنے لئے اور جاہا کر اس کو پاپیہ تکمیل تک پہنچا دیں چنانچہ عرض کیا کہ صاحب آپ جو اس کو ظاہری علامات سے دودھ ثابت کرنے کی کوشش قرار ہے ہیں وہ بار اُور ثابت نہ ہو گی کیونکہ معاملہ مشکل ہو چکا ہے یا تو دودھ والے سے اس کی تصدیق کروادیجے اور اگر وہ موجود نہ ہو تو از راہ مہربانی اس کو چکر لیٹ دیجئے۔ چنانچہ اس پر وہ کھسیا نے ہوئے کہاب تو پول کھل جائے گا۔ چنانچہ مجھے پر معلوم ہوا کہ وہ دودھ نہ تھا بلکہ پُر ناتھا۔ اگر دودھ سمجھ کر نوش اریا جاتا تو مل جاتے۔ لپس یہی طریقہ قریشی صاحب نے ایمان ثابت کرنے کے لئے اختیار کیا ہے۔ موسیٰ کی صفات سے ناقص الایمان کا ایمان ثابت کرنے کی کوششی کی حلاں کہ وہ صفات اسی وقت متکوہ ہو سکتی ہیں جب وجود ایمان ثابت ہو جائے اور ایمان کی شرط اول یہ ہے کہ

۶۵۲

لکھی طور پر مطیع پیغامبر ہر جیکہ تعلیمی رسولؐ کا فناافت کیجی مطیع رسولؐ نہیں ہو سکتا ہے۔ آخر میں ہم انہمار مقدرت پیش کرتے ہیں کہ اگر دو ران چ ربات کسی مقام پر کسی لکھ پر تعمیدی عبارت ناگوار گز ری ہو تو اسے افہام و فہیم اور تحقیق و تجسس کے جذبات پر محول فرمائ کر درکنہ رکر لیا جائے اور صرف سہر اور قلت علم جیب کھیجا جائے۔

**-10000/-**

## **دسویں ہزار روپیہ کے دس سوال**

ہزار سوالات کے جوابات دینے کے بعد اب ہم مذہب شیعہ کی طرف سے صرف دس سوالات دریافت کرتے ہیں اور اعلان کرتے ہیں کہ جو کوئی غیر شیعہ مسلمان بھائی ان سوالات کا قسمی بخش جواب دے گا اس کی خدمت میں مبلغ دس روپیہ صرف الجھور العام میش کیا جائے گا۔ جیب کے لئے چاری یہ پیشہ غیر مروط ہو گی مگر جوابات بطلبانی سوالات ہونے چاہیں اور غیر متعلقہ یا خارج المونوع مباحث سے اجتناب کیا جائے۔ فتنی استدلالات اور ناطقل جوابات ناقابل قبول ہوئے۔

سوال نمبر ۱:- آپ حضرات خود کو شئی یا اہل سنت والجماعت کہلاؤتے ہیں۔ برادر ہمارانی کتب صحاح ستہ میں کوئی ایسی روایت دکھلائی یہ جس میں حضرات ثلاثہ (ابو یکہ عمر عثمان) میں سے کسی ایک نے بھی یہ کہا ہو کہ ”میں سُنّتی ہوں“ یا ”میرا نظر ہب اہل سنت والجماعت“ ہے۔ حالہ مکمل دیجئے اور پیش کردہ روایت کی توثیق بھی تحریر فرمائی۔

سوال نمبر ۳ :- شاہ عبدالعزیز محدث دہلوی نے لکھا ہے کہ  
 ”اعمال قبائح کو قدرت و تکمیل بندے پر بخشننا اُسی (خدا) کا کام ہے“  
 (تحفظاتنا عشرت) جب ہم اس جملے کا تجزیر کرتے ہیں تو تجویز برآمد ہوتا ہے  
 کہ اہل سننہ صدور برائیوں کا باری تعالیٰ سے تجویز کرتے ہیں۔ اس  
 تجویز سے ذات خداوند کی بے ادبی ظاہر ہوتی ہے یعنی جواب  
 دیجئے کہ یہ عقیدہ کیونکر معقول ہے؟

سوال نمبر ۴ :- ”نگیلہ رسول“ نامی ایک کتاب شان رسالت میں  
 کی گستاخی میں لکھی گئی۔ اس میں تمام روایات معتبر کتب ستہ سے نقل  
 کی گئی ہیں کیا کوئی سُنّت المذہب صاحب یہ ثابت کر سکتے ہیں گستاخ  
 رسول مصنعت نے کوئی ایک ہی بات کی شیعہ کتاب سے نقل کی ہو؟  
 اگر جواب بن پڑے تو مکمل حوالہ درکار ہے۔

سوال نمبر ۵ :- خلافتِ ثلاثہ کی تائید میں اکثر آپ کی طرف سے  
 قرآن مجید کی آیتِ استخلاف سے استدلال پیش کیا جاتا ہے۔ کیا  
 صحابہ ستہ میں کوئی ایک بھی ایسی روایت ملتی ہے جو مفروغ متواری  
 ہو اور اس کے تمام راوی ثقہ ہوں جس میں اصحابِ ثلاثہ میں کے  
 کوئی ایک نے زعمی کیا ہو کہ آیتِ استخلاف بھاری خلافت کی دلیل ہے  
 اگر کوئی ایسی روایت ہے تو اس شرط کے ساتھ مکمل نشانہ کرایتے

کے سلسلہ رواۃ میں تلاش میں سے کوئی ایک صاحب ضرور موجود ہوں۔

**سوال ۵:- حافظو اعلی الصلوۃ والصلوۃ الوسطی**

وَقَوْمٌ مِّنَ الْمُؤْمِنِينَ (آل البقرہ ۲۲۸) یعنی تمام نمازوں کی عبودی

اور درمیانی نماز کی خصوصی حفاظت کرو اور اللہ کے آگے قنوت میں۔

حضرت رہو۔ یہ حکم قرآن مجید میں موجود ہے لیکن جب ہم کسی مذہب کو نماز پڑھتے ہوئے دیکھتے ہیں تو وہ ہمیں قنوت میں حضرت انظر نہیں آتا ہے۔ بتائیے آپ کی نماز قرآن کے مطابق کیوں نہیں پڑھی جاتی ہے۔ واضح ہو کہ حکم قرآن کی تفسیر صرف آیت قرآنی سے ہو سکتی ہے۔

**سوال ۶:-** - القان جلد اصلت پر علم سریطی نے لکھا ہے کہ حضرت

عثمان نے اقرار کیا کہ اُن کے جرح کردہ قرآن میں غلطیاں میں مگر ان کی تصحیح عرب خود ہی کر لیں گے۔ جواب دیجئے اس قول کی موجودگی میں قرآن کو غلطیوں سے پاک لائے کا عقیدہ اور آپ کے مدہب کے مطابق کس طرح درست ہوا ہے۔

**سوال ۷:-** - آپ حضرات کو امام مہدیؑ کی غیبت پر اعتراض ہے

تلکیسے شیطان غائب ہے یا ظاہر ہے اگر غائب ہے تو معلوم ہوا کہ وہ عالم

غیبت میں گرا ہی پھیلاتا ہے اہم احوال دیکھئے کہ جب عالم غیبت میں

مگر اسی پھیلاتی جا سکتی ہے تو ہماریت کا سلسلہ کیوں جاری نہیں رکھتا ہے؟

۴۵۵

سوال ۸:- کیا آپ کسی معتبر تاریخی حوالہ سے یہ بات ثابت کر سکتے ہیں  
کہ جب حضرات شیخین نے جنازہ رسول ﷺ بلا دفن چھوڑ کر صفیہ بنی ساعدہ  
روانہ ہونے کا ارادہ کیا تو انہوں نے حضرت علیؓ یا حضرت عباس بن عبد اللہ طلب  
کو اپنے عزم سے آگاہ کیا؟ اگر جواب اثبات میں ہے تو ثبوت فراہم کریں۔

سوال ۹:- قرآن مجید کے پانچویں پارے کی ابتداء میں آیتِ متعمہ موجود  
ہے۔ آپ کا پرجارہ ہے کہ ”متعمہ“ زنا ہے۔ مہربانی کر کے آیت میں مستعمل لفظ  
”متعمہ“ کا ترجیح اُنہی معنوں میں کیجیے۔

سوال ۱۰:- قرآن کی اُس آیت کا نشان جتنا یہ ہے جس میں حکم ہو کہ  
”ما نم شبیر کرنا حرام ہے“

والسلام

آپ کا خیر اندیشہ

عبدالکریم مشتاق

۱۱/۸ - ناظم آباد، کراچی ۱۹۶۷

## چند معیاری اور اجوبات میں



43

رحمت اللہ میکا بھائی ناشران و تاجر ان کتب  
پہنچی سازار ستر دنحو حمد و مسجد و میرا امام پایار کھارا درگرا جی